GL FI 294.5211 SRI 121155 LBSNAA

cuocapenoenoeno noenoenoenoenoenoenoe

отостостост потостостостой

राष्ट्रीय प्रशासन अकादमी cademy of Administration

मसूरी MUSSOORIE

> पुस्तकालय LIBRARY

121155

अवाप्ति संख्या Accession No. 22568 वर्ग संख्या ५१ H Class No. 294.5211

पुस्तक संख्या Book No. SR

भ्रीकृषण



श्रीराधाकृष्णाभ्यां नमः

## श्रीराधा-माधव-चिन्तन

प्रन्थकार

हनुमानप्रसाद पोद्दार

#### िभारत-सरकारद्वारा उपलब्ध कराये गये रियायती मूख्यके कागजपर मुद्रित

मवत् ५०१८ में २०२१ तक १५,००० संवत् २०३९ तीसग मंम्करण १४,००० कुल २९,०००

मूल्य ग्यारह रुपंय

#### नम्र निवेदन

भक्ति-रसमें व्रज-रसकी माधुरी अनुपमेय है । भगवान् र्थावजेन्द्रनन्दनने व्रजमें प्रकट रहकर रसकी जा मधुरातिमधुर धारा वहायी, उसका जगत्में क्या, विश्व-ब्रह्माण्डमं कोइ तुळना नहीं है । वड़े-वड़े योगान्द्र-मुनान्द्र तथा श्राना-विश्वानी इस रसके लिय तरसते हैं। भाइजा ( श्रीहनुभानप्रसादजी पाद्दार ) ने समय-समयपर इस विषयपर 'कल्याण'के लिय लिख गये लखामे, विशेष अवसरीपर पढ़े गये लिखित व्याख्यानोंमें तथा व्यक्तिगत पत्राक रूपमें जा कुछ लिखा है तथा दैनिक सत्सङ्गमें अथवा अन्य समाराहाम मोखिकहरासे जा कुछ कहा है, वह आध्यात्मिक जगत्का एक अमृत्य निधि है। सदृदय पाठक-पाठिकाओंका बहुत दिनासे यह आग्रह रहा है कि उनक वज-रस-सम्बन्धा लखा आदका एक स्वतन्त्र संत्रह पुस्तकरूपमें प्रकाशित किया जाय । प्रस्तुत ग्रन्थ उसं। आग्रहका सुभधुर फल है । अवश्य ही इस संग्रहम उनक उन्हों लखा, व्याख्याना तथा पत्री आदिका आंशिक समावेश हुआ है, जा मधुर रस अथवा कान्ताभाव-से सम्बन्ध रखते हैं। उनके इतर रस-सम्बन्धा लेख आदि प्रायः इसमें नहीं आ पाये हैं। इनके अतिरिक्त उन्होंने मौखिक प्रवचना एवं व्यक्तिगत पत्रांमें इस विषयपर इतना अधिक कहा और लिखा है कि वह सब तो संगृहीत हो ही नहीं सकता।

विषयका भलीभाँति हृद्यंगम करानेके लिये एकत्रित सामग्रीको सात प्रकरणोंमें वाँटा गया है। पहले प्रकरणका शीर्षक है—'श्रीराधा'। कहना न हागा कि व्रज-रसके प्राण श्रीव्रजराजकुमारकी आत्मा श्रीराधिका हैं—'आत्मा तु राधिका तस्य।' एक रूपमें जहाँ श्रीराधा श्रीकृष्णकी आराधिका—उपासिका हैं, दूसरे रूपमें वे उनकी आराध्या—उपास्या भी हैं—'आराध्यते असौ इति राधा'। शक्ति और शक्तिमान्में वस्तुतः काई भेद न हानेपर भी भगवान्के सविशेष रूपोंमें शक्तिकी प्रधानता है। शक्तिमान्की सत्ता ही शक्तिके आधारपर है। शक्ति नहीं तो शक्तिमान् कैसे ? 'रस्यते असौ इति रसः' इस व्युत्पत्तिके अनुसार रसकी सत्ता ही आस्वाद्के लिये है। अपने-आपका अपना आस्वाद्न करानेके लिये ही स्वयं रसरूप ('रसो वै सः') श्रीकृष्ण 'राधा' वन जाते हैं। इसीलिये वज-रसमें 'राधा' की विशेष महिमा है। श्रीकृष्ण प्रेमके पुजारी हैं, इसीलिये वे अपनी पुजारिनकी पुजा करते हैं, उन्हें अपने हाथों सजाते-सँवारते

हैं, उनके रूउ जानेपर उन्हें अपने प्राणोंके निर्मष्टक्रहारा प्रसन्न करते हैं। 'वाँपत चरन मंहनलाल' तथा—

·देख्यो दुरवी वह कुंत कुटीर में बैड्यो परुगेटत राधिका पायन ॥'

—आदि उक्तियोंद्वारा रसिक कवियोंने श्रीकृष्णकी इसी प्रेम-प्रवणताकी ओर संकेत किया है। शक्तिकी प्रधानताको द्योतित करनेके लिये ही 'राधाकृष्ण', 'सीताराम' आदि युगल नामोंमें 'राधा' और 'सीता' का नामोल्लेख पहले किया जाता है। इसी परिपार्टीके अनुसार प्रस्तुत ग्रन्थमं भी 'श्रीराधा' शीर्षक प्रकरणको प्रथम स्थान दिया गया है। आकारकी दृष्टिसे भी यह प्रकरण सबसे बड़ा है। इस प्रकरणमें श्रीराधाका दिव्यातिदिव्य स्वक्रप, उनके प्रेमकी अलीकिक मिहमा, श्रीकृष्णके साथ उनका पवित्रतम सम्बन्ध आदि दुक्ह एवं गूड़ विषयोंका मार्मिक विवेचन किया गया है तथा प्रसङ्गवश श्रीराधाके विषयमें तथा श्रीराधाकृष्णकं प्रेम-सम्बन्धमें उठायी गयी विविध शङ्काओंका बड़े हो सुन्दर ढंगसे समाधान किया गया है।

दूसरे प्रकरणका शीर्षक है—'श्रीकृष्ण'। इसमें श्रीकृष्णकी पूर्ण भगवत्ता, उनका परम दिव्य स्वरूप, उनका सिचदानन्दमय भगवहेह, श्रीकृष्णके प्राकृष्णकी महिमा तथा उनका जन्म-महोत्सव, उनकी विरुद्धधर्माश्रयता, उनकी सर्वमान्यता, श्रीकृष्ण-चरित्रकी उज्ज्वलता तथा उनको प्रियतमरूपभे प्राप्त करनेकी साधना आदि विषयोंपर प्रचुर प्रकाश दाला गया है।

तीसरे प्रकरणका शीर्षक है—'राधा-माधव'। इसमें युगल तत्त्वकी एकता, युगल-स्वरूपकी उपासना, राधाकृष्णकी अप्रकालीन स्मरणीय सेवा आदि विषयोंका भलीभाँति निरूपण किया गया है।

इस प्रकार श्रीराधा-कृष्णके सक्कपको, उनके परस्परके पवित्रतम सम्बन्धको, उनकी विभिन्न मधुए लीलाओंको — जिनमें प्रणय, मान एवं विरह, सभी हैं — ठीकसे समझनेका 'मापदण्ड' इस ब्रन्थमें प्राप्त होता हैं । साथ ही श्रीराधा-कृष्णके सम्बन्धमें अबतक जो भी साहित्य संस्कृत, हिंदो तथा अन्य भाषाओंमें प्राप्त हैं, उसके अध्ययन, मनन एवं आलोचनकी 'कसोटी' यह ब्रन्थ प्रस्तुत करता है । बिना एक 'कसोटी' को सामने रक्खें — श्रीराधा-माधवके सक्कप तथा उनकी पारस्परिक मधुर लीलाओंके तत्त्वका यथार्थ ज्ञान न होनेके कारण ही — केवल हिंदी साहित्यमें प्राप्त रचनाओं अपितु संस्कृत-साहित्यकी भी एतद्विषयक रचनाओंके अध्ययनके सम्यक् आनन्दसे

हम अभीतक बहुत अंशोंमें बिश्चित रहे हैं तथा हमने अनेकों भ्रान्त धारणाओंका सुजन कर लिया है। अपनी मानी हुई कसौटीके आधारपर ऐसा करके जहाँ एक ओर हमने अपनी हानि की है। वहाँ दूसरी ओर भीराधा-कृष्णविषयक प्राचीन-अर्घाचीन ग्रन्थों एवं कवि-लेखकोंके प्रति अन्याय भी किया है!

साहित्यके अध्ययन करनेवालोंकी भाँति ही, साहित्य-प्रणेताओंके समक्ष भी श्रीराधाकृष्णके खरूप एवं उनकी लीलाओंके सम्वन्धमें एक सेंद्वान्तिक मापदण्ड न रहनेके कारण स्रदास आदि कुछ भक्तकवियोंको छोड़कर होष कवि, जिन्होंने श्रीराधामाधवको अपने काव्यका विषय बनाया, बहुत कुछ पथ भूल गये हैं। अतः श्रीराधाकृष्णविषयक साहित्यके प्रणेता कवि एवं लेखकोंसे मेरी विनम्र प्रार्थना है कि वे इस ग्रन्थमें प्रस्तुत किये गये श्रीराधाकृष्णके पवित्रतम सहए एवं सम्बन्धको अपने सामने रखकर साहित्यका सृजन करेंगे तो ऐसा सात्विक साहित्य प्रकट होगा, जो भक्तिक्षेत्रकी तो अमूल्य निधि होगी हो, समाजके पतनोन्मुख नैतिक स्तरको भी उन्नत करनेमें सञ्चम होगा।

चौथे प्रकरणका शीर्षक है--'भावराज्य और लीलारहस्य'। इसमें भावराज्यकी लोकोत्तर महिमा, श्वानराज्यकी सीमाको पार करनेपर भावराज्यमें प्रवेशके लिये अधिकारको प्राप्तिः भावराज्यमें प्रिया-प्रियतमका नित्य छोलाविहार, भगवहवतारका रहस्य तथा श्रोक्रणकी माखन-चोरी, चीरहरण एवं रासक्रीडा मधुरातिमधुर, किंतु तर्कशील व्यक्तियोंको भ्रमित कर देनेवाली विविध दिव्य लीलाओंका मर्म बड़ी ही सुन्दर एवं सुयोध रौलीसे समझाया गया है। जिसे पढकर उनके सम्यन्धमें अज्ञानवरा की जानेवाली अनेकानेक राङ्काओंका सम्यक्तया निराकरण हो जाता है । रासलोलाके सम्बन्धमें प्राचीन आचार्यों एवं अन्य महानुभावींके कई मत हैं। कुछ लोग इसे आध्यात्मिक रूपक मानते हैं, कोई-कोई इसे काम-विजयकी लीला कहते हैं—इत्यादि । इन सभी मतांकी समीक्षा करते हुए श्रीभाईजीने यह बतलाया है कि यह ना भगवान्का आत्मरमण-अपनी सहत्पमृता श्रीगीपीजनींके साथ रमण है, जिसके द्वारा प्रभुने यह दिखलाया है कि लोक-वेद— सबका त्याग करके उनपर अपने-आपको न्योछावर कर देनेवाले भक्तोंको किस प्रकार वे अपना स्वरूपदान करते हैं, सर्वथा उनके अधीन

हो जाने हैं। श्रीकृष्णका यह रमण वस्तुनः 'स्वरूप-वितरण' ही है। इसी प्रसङ्गमें यह भी वनाया गया है कि भगवान् श्रीकृष्णका सम्पूर्ण चित्र परमोज्ज्वल एवं आदर्श होनेपर भी उनकी सभी लीलाएँ अनुकरणीय नहीं हैं तथा सबका अनुकरण करने जाकर मनुष्य पननके महान् गर्नमें गिर जायगा। भक्त-शिरोमणि सम्राट परीक्षित्के हारा रामलीलाके प्रसङ्गमें शङ्का उठाये जानेपर श्रीमद्भागवतके वक्ता स्थयं गुकतेव मुनि इस प्रकारकी चेतावनी बहुन पहले हम लोगोंको दे गये हैं।

पाँचवें प्रकरणका शीर्षक है-'प्रेमतस्व' । इसमें प्रेमतस्वकी बड़ी ही मार्मिक एवं अधिकारपूर्ण व्याख्या की गयी है तथा प्रेमके रित, प्रेम, स्तेह, मान, प्रणय, राग, अनुराग, भाव एवं महाभाव-इन स्तरों एवं उनके अवान्तर भेदोंको बड़े ही सुन्दर ढंगसे समझाया गया है। 'प्रेम' शब्दकः प्रयोग आजकल लौकिक पति-पत्नीके पारस्परिक सम्बन्धके अर्थमें होने लगा है: कहीं-कहीं तो अवैध आसक्तिको भी 'प्रेम' कहा जाता है, जिससे इस शब्दकी सात्त्विकता एवं पवित्रता नष्ट हो गयी है और छोग 'प्रेम' नामसे ही नाक-भौं सिकोडने छगते हैं। इस ग्रन्थके अध्ययनसे यह स्पष्ट हो जाना है कि पनि-पत्नीके लौकिक सम्बन्धका नाम 'प्रेम' नहीं 'काम' है, जिसका आधार है भोग-निजेद्धिय-तृप्ति, जब कि प्रेमका आधार है त्याग--प्रेमास्पद-सुखैक-लालसा । भगवत्प्रेमी इस लोक और परलोकके भोगांसे ही नहीं, मोक्षतकके सुखमे बहुत पहले ऊपर उउ जाता है। इसीलिये प्रेक्षियोंने भगवत्प्रेमको अर्थ, धर्म, काम, मोक्ष---इन चारांसे अँचा पञ्चम पुरुषार्थ माना है । इसमें ख-सुख-वासनाका लेश भी नहीं होता । इस प्रेमकी सर्वोच अभिव्यक्ति ही श्रीराधार नी हैं। भगवत्प्रेमकी प्राप्ति उत्कट चाहसे तथा भगवत्क्रपासे ही सम्भव है, त्यागकी भिनिपर ही प्रेमके दिव्य प्रासादका निर्माण होता है, प्रेमके लिये विषय-वैराग्यकी परम आवश्यकता है—इत्यादि विषयोंपर भी इस प्रकरणमें अद्भत प्रकाश डाला गया है।

छठे प्रकरणका शीर्षक है—'गोपाङ्गना'। प्रेमकी चरम परिणति श्रीगोपीजनोंमें ही हुई है। इन्हें प्रेमका मूर्तिमान् विग्रह कहें तो भी कोई अत्युक्ति न होगी। इसीलिये 'प्रेमतत्त्वके' अनन्तर ही 'गोपाङ्गना' शीर्षक प्रकरणकी अवतारणा की गयी है। इस प्रकरणमें यह बताया गया है कि श्रीगोपाङ्गनाएँ श्रीराधाकी ही अंशभूता अथवा कायब्यूहरूपा हैं। इनका एकमात्र कार्य है श्रीप्रिया-प्रियतमका प्रस्पर मिछन कराना एवं दोनोंकी प्राणपणसे प्रेममयी सेवा करना । 'तत्सुख-खुिकत्वम्' ही इनका आवर्श है, जो प्रेमका मूलमन्त्र है । इसीलिये देवर्षि नारको अपने भक्तिसूत्रोमें इन्होंको भक्तिका सर्वभेष्ट आदर्श माना है - 'यथा व्रज्ञगोपिकानाम्'। जिनकी चरण-रज्जकी कामना जगित्यता ब्रह्माने ही नहीं, उद्धव-जैसे भक्ताव्रगण्योंने की है, जिनका दर्जी भगवान्ने ब्रह्मा, रांकर, भगवान् संकर्षण, भगवती लक्त्रीसे—यहाँतक कि अपनेसे भी कँचा बताया है--- तया मे प्रियतम आत्मयोनिर्म शंकरः । न च संकर्षणो न श्रीनै वारमा च यथा भवान् ॥', उन भीगोपीजनौंकी महिमा क्या कही जाय । इन गोपीजनोंके सहस्रकाः यूथ हैं और सखी, सहचरी, प्रियनर्मसखी, प्रञ्जरी, दृती आदि अनेकों भेद हैं। इन सबके सक्रप, सेत्रा, प्रेम तथा गोपीभावकी साधना आदि अत्यन्त गृढ़ एवं रहस्यपूर्ण विषयोंकी बड़ी ही समीचीन एवं साङ्गोपाङ्ग न्याख्या इस वकरणमें की गयी है। इसी प्रसङ्गमें यह बताया गया है कि गोपीभावकी साधना केवल स्त्रियाँ ही कर सकती हों, ऐसी बान नहीं है। सुनरां इसके लिये स्त्रियोचित वेष सजनेकी कोई आवदयकता नहीं है । जो लोग वेसा करते हैं। वे नो गोपीभावका एक प्रकारसे उपहास ही करते हैं। बस्तुतः स्त्री-पुरुष-सम्बन्धकी तो कोई कल्पना ही नहीं है। यह तो एक पवित्रतम अप्राकृत भाव है, जें सर्वया राग-गन्धसे शून्य है। स्वकीया एवं परकीया भार्चोको लेकर भी साधनाक्षेत्रमें तथा साद्दित्यिक क्षेत्रमें श्रीराधा-माधवके पवित्रतम सम्बन्धके प्रति अनेक भ्रान्त धारणाएँ प्रचित्र हैं। इस ग्रन्थमें खर्काया और परकीया-भावका यत्र-तत्र जो विवेचन हुआ है, उसे दृष्टिन रखकर श्रीराधा-प्राधव एवं गोपी-कृष्णके प्रेम-सम्बन्धके विषयमें विचार करनेपर दृद्य उसकी पवित्रतम एत्रं उज्ज्वलतम आभासे उद्घासित हो उउना है।

जित स्फुट विषयोंका समावेश उक्त छहां प्रकरणोंमें नहीं है। सकता था, उन सबको एक अलग प्रकरणमें रक्खा गया है, जिसका शीर्षक है—'प्रकीणे'। यद्यपि यह अन्तिम प्रकरण है, किंतु सरसताकी दृष्टिसे यह अपने पूर्वके छः प्रकरगोंसे किसी भी प्रकार न्यून नहीं है।

प्रत्येक प्रकरणके आदि और अन्तमें तथा कहीं कहीं प्रकरणके बीचमें भी प्रतिपाद्य विषयके संब्राहक प्रन्थकारके कुछ पद भी दे दिये गये हैं, जिनसे प्रकरणोंमें और भी सजीवता आ गयी है । इस प्रकार वर्तमान संब्रह ब्रज-रस—मधुर रसका एक अमूल्य आकर बन गया है। इन पंकियोंके लेखककी धारणाके अनुसार इस विषयपर

#### तृतीय संस्करणकी भूमिका

'श्रीराधा-माध्य-चिन्तन' प्रन्थका दूसरा संस्करण समाप्त हुए यहुत दिन हो गये, परंतु प्रेसमें कार्य अधिक होनेके कारण इस गृहद् प्रन्थका तीसरा संस्करण प्रकाशित होनेमें बहुत देर हो गयी। इधर साधकों-भगवन्त्रेमियों, साहित्य-महारथियों तथा वज-साहित्यके मर्मश्रोंका इस अमूल्य ग्रन्थके पुनर्मुद्रणके लिये बराबर आग्रह बना रहा। इसी प्रोत्साहनसे बल प्राप्तकर यह तीसरा संस्करण प्रेमी महानुभावोंकी नेवामें प्रस्तुन किया जा रहा है।

इस प्रन्थके सम्बन्धमें कई विशिष्ट महानुभावोंकी—जिनमें संत-महात्मा, साहित्य-महारधी तथा वज-साहित्यके मर्मन्न भी सम्मिलित हैं, प्रशंसात्मक सम्मितियाँ समय-समयपर प्राप्त होती रही हैं—उनमेंसे कुछका सारांश प्रन्थके अन्तमें परिशिष्टके रूपमें दिया गया है। उससे पता चलता है कि इस प्रन्थका विद्वानों तथा भगवन्त्रेमियोंने कितना अधिक आदर किया है और कर रहे हैं।

प्रस्तुत प्रन्थमें 'श्रीराधा-माधव-चिन्तन-परिशिष्टं पुस्तकके तो सभी लेख सम्मिलित कर ही विये गये हैं: साथ-ही-साथ श्रद्धेय लेखक महानुभावके श्रीराधा-माधव-सम्बन्धी अन्य कुछ लेखोंका भी, जी अवतक पुस्तकाकार प्रकाशित नहीं हुए हैं, यथास्थान समावेश कर विया गया है, जिससे इस ग्रन्थके कलेवर एवं उपयोगितामें और वृद्धि हो गयी है।

आशा है, इस ग्रन्थको लोग रुचिपूर्वक पहेंगे और इसमें संनिविध बहुमूल्य सामग्रीसे लाभाग्वित होंगे।

> गोरखपुर प्रकाशक श्रीराधाष्टमी सं० २०३९ वि०

# <sup>भीराधा</sup> विषय-सूची

| विषय                                          |                               | पृ <b>ष्ठ-सं</b> ख्या | ï  |
|-----------------------------------------------|-------------------------------|-----------------------|----|
| श्रीराधा— ··· ··                              | •••                           | ( १–३९२ )             | )  |
| १-प्रार्थना (पद्य)                            | •••                           | 8                     |    |
| २नारदकृत राधा-स्तवन ***                       |                               | ۰۰۰ ۶                 |    |
| ३-श्रीवृषभानुनन्दिनीसे प्रार्थना              | • • •                         | , ξ                   | į  |
| ४-श्रीराघाजी कौन थीं ? * * *                  | •••                           | 8                     | Þ  |
| ५-श्रीराधा-महिमा                              | •••                           | ٠٠٠ وير               | Ĺ  |
| ६–श्रीराधा-प्रेमका स्वरूप ・・・                 | • • •                         | २३                    |    |
| ७-श्रीराधाका त्यागमय एकाङ्की निर्म            | ्ले भाव                       | २४                    | •  |
| ८-श्रीराधाभावकी एक झौँकी                      | •••                           | २७                    | )  |
| ९–श्रीराधाका स्वरूप ( सं०२०१२ वि              | • <b>के</b> श्रीराधाष्ट्रमी-स | <b>म्होत्सवपर</b>     |    |
| प्रवचन )                                      | • • •                         | ۰۰۰ غ۶                | ŀ  |
| १०–राधा-कृष्ण∔ी अभिन्नता तथा                  | राधा-प्रेमकी                  | वि <b>ग्रुद्ध</b> ता  |    |
| ( सं० २०१३ वि० के <mark>श्रीरा</mark> धाष्टमी |                               |                       |    |
| ११–श्रीराधाकी प्रेमसाधना और उ                 |                               |                       |    |
| (सं० २०१४ वि० के श्रीराघ                      | ष्टिमी-महोत्सवपर              | रतनगढ़                |    |
| ( राजस्थान ) में दिया हुआ प्रवच               | •                             | ٠٠٠ ج                 | ,  |
| १२-श्रीराधा-माधवका महत्त्व, स्वरूप            |                               |                       |    |
| ( सं० २०१५ वि० के श्रीराघाष्ट्रमी             |                               |                       | i  |
| १३-श्रीश्रीराधाके परम भाव-राज्यक <u>ी</u>     | · ·                           | , २०१६                |    |
| वि० के श्रीराधाष्टमी-महोत्सवपर प्र            |                               | १२५                   | į, |
| १४-श्रीराधा-तत्त्व एवं राधा-खरूपकी            | -                             |                       |    |
| २०१७ वि० <b>के</b> श्रीराधाष्टमी-महोत्स       | •                             |                       |    |
| १५-श्रीराधा-खरूप-गुण-महिमा ( सं० २            | ०१८ वि० के श्री               |                       |    |
| महोत्सवपर प्रव <b>चन</b> )                    | •••                           | 846                   |    |
| १६श्रीराधा-नाम-रूप-महिमा और राधा              |                               | ० २०१९                |    |
| वि० के श्रीराधाष्ट्रमी-महोत्सवपर प्र          | ,                             | 565                   |    |
| १७–श्रीश्रीराधा-स्वरूप-गुण-महिमा (            | श्रीराधा-जन्माष्ट             |                       |    |
| २०२० पर दिया हुआ प्रवचन )                     | • • •                         | २१३                   |    |
| १८-श्रीराधाके तत्त्व-खरूप-छीलाका पु           |                               |                       |    |
| वि० के श्रीराधा-जन्माष्ट्रमी-महोत्सव          | पर प्रय <b>चन</b> )           | … २३४                 |    |

| विषय                                                          | <del>रृष्ट्र-संस्था</del> |
|---------------------------------------------------------------|---------------------------|
| १९-श्रीराधाका स्वक्य और महस्व (सं० २०२                        | २ वि० के                  |
| श्रीराधाष्टमी-महोत्सवपर प्रवचन )                              | ••• २६०                   |
| २०-रसस्वरूप श्रीकृष्ण और भावस्वरूपा गोपार                     | <b>त्रना</b> समन्बित      |
| श्रीराधाजीका त <del>त्त्व-महत्त्व</del> ( <b>सं०</b> २०२३     | वि॰ के                    |
| श्रीराधाष्टमी-महोत्सवपर प्रवचन )                              | 468                       |
| २१-श्रीराधाके दिव्य रूप और उनके आराधनका                       | मङ्ख (तं॰                 |
| २०२५ वि० के श्रीराधाष्टमी-म <mark>होत्सवपर प्रवचन</mark> े    | ) ३१९                     |
| २२-श्रीराधा-माधवका दिव्य स्वरूप (सं॰ २०२ <sup>६</sup>         | वि॰ के                    |
| श्रीराधाष्टमी-महोत्सवपर प्रवचन )                              | ··· ॄ३४२                  |
| २३-श्रीराघा माधवका मधुर रूप-गुण-तत्त्व ( सं० २०               | २७ वि० के                 |
| श्रीराधाष्ट्रमी महोत्सवपर प्रवचन )                            | … ३६७                     |
| श्रीकृष्ण                                                     | ( ३९३–६४८ )               |
| १-प्रार्थना (पद्य)                                            | 358                       |
| २-श्रीकृष्ण पूर्ण ब्रह्म भगवान् हैं                           | 354                       |
| ३–श्रीराधाके प्रति भगवान् श्रीकृष्णका तस्वोपदेश               | ४०१                       |
| ४-श्रीभृष्णशास्त्ररूप-तत्त्व                                  | 80%                       |
| ५गीता और भागवतके श्रीकृष्ण                                    | … ૪૦૬                     |
| ६ भगवान् श्रीकृष्णके प्राकट्यपर स्वागतोत्सव (सं० २            |                           |
| जनमाष्ट्रमी-महोत्सवपर प्रवचन )                                | 806                       |
| ७श्रीकृष्णका प्राकट्य (सं०२०१४ वि०के श्रीकृष्ण                | -जन्माष्ट्रमो -           |
| महोत्सवपर प्रवचन ) · · ·                                      | ४५४                       |
| ८-श्रीकृष्णजनम-महोत्तव (भाद्रपद कृष्ण ८, २०१५                 | (वि०को                    |
| श्रीकृष्य-जन्मभृमि मधुरामे श्रीकृष्ण-मन्दिरके                 |                           |
| महोत्सवपर भाषण )                                              | ४४७                       |
| <ul> <li>स्वयं भगवान्का दिव्य जन्म (सं०२०१५ वि० वे</li> </ul> | के श्रीकृष्ण-             |
| जनम-महोत्सवपर मधुरामें प्रवचन )                               | ४६७                       |
| १०-श्रीकृष्णका भूलोकमें प्राकट्य (सं०२०१६ वि० के श            | श्रीश्रीकृष्ण-            |
| जन्म-महोत्सवपर प्रवचन )                                       | ४८२                       |
| ?? <b>स्वयं भगवान्</b> श्रीकृष्णका प्राकट्य ( तं० २०१         | ८ वि∙ के                  |
| श्रीकृष्णजनमाष्ट्रमी-महोत्सवपर प्रवचन ) · · ·                 | ४९५                       |
| १२-श्रीकृष्णका परम स्वरूप और उनका ग्रेम · · ·                 | ٠٠٠ نرون                  |
| १३-चोर-जार-शिखामणि ःः                                         | 406                       |

| विषय                                                      |                              | पृ <b>ष्ठ-संख्या</b>              |
|-----------------------------------------------------------|------------------------------|-----------------------------------|
| १४-श्रीकृष्णचरित्रकी उज्ज्वल्ता                           | • • •                        | ••• ५३५                           |
| १५-व्रजसुन्दरियां <del>के</del> भगवान्                    | • • •                        | … ५३२                             |
| १६–श्रीकृष्णदर्शनकी साधना                                 | • • •                        | ५३८                               |
| १७ <del>-सीन्दर्भ</del> -खाळसा ***                        | • • •                        | … ५४३                             |
| १८-विखरे सुमन                                             | •••                          | ٠٠٠ ٢,88                          |
| १९-भग <b>वान् श्रीकृष्णका स्वरू</b> प व                   | भार अवतारके हेतु ( स         | उं० २०१९                          |
| बि <b>॰ के</b> जन्माष्टमी-महोत्सवप                        | र प्रक्चन )                  | ··· ५५ <i>२</i>                   |
| २०-भगकान् श्रीकृष्णका प्राक                               | टच और उनके आ                 | दर्श मधुर                         |
| चरित्रका स्मरण ( सं० २० <sup>३</sup><br>प्रक् <b>यन</b> ) | २० वि० के जन्माष्टमी-<br>··· | महोत् <del>य</del> वपर<br>••• ५७१ |
| २ <b>१-अक्षिलरसाम्र</b> तमूर्ति भगवान                     |                              | वि ( सं∙                          |
| २०२१ वि० के जन्माष्टमी-                                   |                              | 46.                               |
| २२भगवान् श्रीकृष्णका स्वरूप                               | -त <b>स्व</b> और महत्त्व ( र | <b>षं०</b> २०२२                   |
| वि॰ के जनमाष्टमी-महोत्सक                                  | रर प्रवचन )                  | ··· ५ <b>९</b> १                  |
| २३-पूर्ण परात्पर भगवान् श्रीइ                             | हण्णका आविर्भाव 🤃            | सं० २०२३                          |
| वि० के जन्माष्टमी-महोत्सव                                 | ार प्रवचन )                  | … ६१२                             |
| २४छीला-पुरुषोत्तमका प्राकर                                | व्य (सं० २०२४                | वि० के                            |
| जन्माष्टमी-महोत्सवपर प्रवच                                |                              | … ६२९                             |
| २५ <del>-स्वयं</del> -भगवान् कव और क्य                    | ों आते हैं ? (सं०२           | १०२५ वि•                          |
| के जन्माष्टमी-महोत्सवपर प्र                               |                              | ६३४                               |
| २६-श्रीक्रॄण-जन्माश्रमी-महोत्सव                           | (सं॰ २०२६                    | वि॰ 🕏                             |
| जनमाष्ट्रमी-म होत्सवपर रचि                                | त) …                         | £XX                               |
| श्रीराधा-माधव                                             | •••                          | ( ६४९–६९४ )                       |
| १-प्रार्थना (पद्य) · · ·                                  | •••                          | ६४९                               |
| २-श्रीराथा-माधवकी एकरूपत                                  | T                            | ··· ६५ <i>०</i>                   |
| ३-श्रीराधा-कृष्ण एक ही तत्त्व                             | हें …                        | · · ६५१                           |
| ४-दिन्य युगल ( पद्य ) · · ·                               | • • •                        | ६५४                               |
| ५-श्रीयुगल-तत्त्व और उनसे :                               | पार्थना (पद्य)               | … ६५४                             |
| ६-युगल-तत्त्वकी एकता · · ·                                | •••                          | … ६५६                             |
| ७—उपनिषद्में युगल-खरूप                                    | • • •                        | ··· ६५ <b>९</b>                   |
| ८-श्रीयुगल-स्वरूपकी उपासन                                 | r                            | ··· ६६७                           |
| ९-श्रीराधा-कृष्णकी उपासना                                 | •••                          | ६८०                               |
| १०श्रीराधा-कृष्णकी अष्टकाली                               | न <b>सा</b> रणीय सेवा        | ٠٠٠ ६८५                           |

| विषय    |                                            |                | ृष्ठ-संख्य       |
|---------|--------------------------------------------|----------------|------------------|
| 1771    | ११-विनय ( पद्म )                           | •••            | · · ६९३          |
|         | १२ राघा माध्यम प्रार्थना (पद्य )           | • • •          | ••• ६९४          |
| ) TIETT | तज्य तथा छीळा-रहस्य                        | (              | ६९५-७७२)         |
| MIG     | १-भावराज्यकी विलक्षणता ( पद्य )            | •••            | ••• ६९५          |
|         | २-भाव-राज्य                                | • • •          | ··· ६ <b>९</b> ६ |
|         | रःकाकराज्य<br>३–भाव राज्यको महिमा ःः       | • • •          | ••• ६९७          |
|         | ४ भगवान्की नित्यलीला                       |                | ••• ७०६          |
|         | ्र नित्य लोला हे समझनेका अधिकार            | • • •          | 906              |
|         | ६-भगवद्वतारका रहस्य                        | • • •          | ७१०              |
|         | ७-माखन-चोरीका रहस्य · · ·                  |                | ··· ७१४          |
|         | ८-चोरहरण रहस्य                             | • • •          | ··· ७२३          |
|         | ९-दिव्य रामत्रीडाका स्वरूप तथा मह          | च्च (पद्य)     | ७३४              |
|         | १०-सासळोळा-रहस्य                           | •••            | ••• ७३७          |
|         | ११-श्रीकृष्ण-टीखके अन्ध-अनुकरणस            | हानि ***       | ٠٠٠ وبرلا        |
|         | १२श्रीकृष्ण-छीत्त्रनुकरण हानिकारक          | •••            | ··· ७५७          |
|         | १३भगवान्की सब छोछाओंका अनुकर               | ण नहीं हो सकता | • • • ७६१        |
|         | १४-बिखरे सुमन                              | •••            | · · · ७६३        |
|         | १५–निकुञ्जलीला <b>के दर्शनाधिकारी</b> ( पर | य )            | ··· ७७२          |
| प्रम-त  | -                                          | •              | ७७३-८६८ )        |
|         | १-प्रमाधीन भगवान् (पद्य)                   |                | ∵∵ હહફ           |
|         | २-भक्तिके विभिन्न खरूपोंमें प्रेम-भत्ति    | कास्थान '      | <i>७७</i> ४      |
|         | ३-भावके विभिन्न स्तर                       | •••            | ٠٠٠ ७८४          |
|         | ४-र्रात, प्रेम और रागके तीन-तीन प्र        | कार · · ·      | ७८५              |
|         | ५प्रेम और त्राह्मी स्थिति ***              | •••            | ٠٠٠ ١٥٧٥         |
|         | ६ -प्रेममक्तिमें भगवान् और भक्तका          | सम्बन्ध        | ··· ৩८ <b>९</b>  |
|         | ७-दिन्य प्रम                               | • • •          | ७९३              |
|         | ८-प्रेमका स्वरूप                           |                | ٠٠٠ ٥٥٥          |
|         | ९-भगवत्प्रेमसम्बन्धी कुछ वार्ते            | • • •          | ८११              |
|         | १०प्रेम मुहकी जात नहीं है                  | • • •          | ८१५              |
|         | ११-प्रियतम प्रभुका प्रेम                   |                | ८१७              |
|         | १२-श्रेय-प्रेयस्वरूप श्रीकृष्ण             | • • •          | ٠٠٠ ८१९          |
|         | १३-प्रेमीका स्वरूप                         | •••            | ८२०              |

| विषय                                           |            | १ <b>४-सक्</b> य |
|------------------------------------------------|------------|------------------|
| १४-प्रेमोके काम-क्रोधादिके पात्रप्रियर         | तम भगवान्  | ८२७              |
| १५–भगवत्येमकी <b>प्राप्तिके</b> साधन           | • • •      | ८३४              |
| १६—भगवत्प्रेमकी अभिखाषा                        | • • •      | ⋯ ८३५            |
| १७–भगवत्येमकी प्राप्तिका साधन—उत्क             | ट चाह      | ⋯ ८३७            |
| १८भगवद्विरहकी दुर्छभ स्थिति                    | •••        | 580              |
| १९-प्रेमोकी तस्लोनता                           | •••        | ረጾ३              |
| २०-प्रियतमका नित्य-स्मरण                       | •••        | 688              |
| २१-भगवत्कृपासे ही भगवत्वेमकी प्राप्ति          | • • •      | ८४६              |
| २२-प्रेममें विपय-वैराग्यकी अनिवार्यता          | • • •      | ८४८              |
| २३-प्रियतमकी प्राप्ति कण्टकाकीर्ण मार्गसे      | ही होती है | ٠٠٠ ٢/٩٥         |
| २४-प्रेम और विधि-निषेध                         | • • •      | ८५३              |
| २५-विखरे सुमन                                  | • • •      | ٠٠٠ ८५५          |
| २६-प्रेम-एकादशो ( पद्य )                       | • • •      | ⋯ ८६७            |
| २७-प्रेमका नेम ( पद्य ) · · ·                  | •••        | ८६८              |
| श्रीगे(पाङ्गना                                 | • • •      | ( ८६९,–९४८ )     |
| १-वन्दना ( पद्य )                              | •••        | ८६९              |
| २-मोक्ष-संन्यासिनी गोपियाँ                     | • • •      | ··· ८७०          |
| ३गोवी-प्रेम · · ·                              | •••        | ८८३              |
| <i>४-</i> -गोपी <b>हृद्</b> यमं प्रेम-समुद्र⁺  | •••        | ••• ९१७          |
| ५-गोपी-प्रेमकी महिमा · · ·                     | • • •      | 989              |
| ६-गोपियोंके श्रीकृष्ण · · ·                    | • • •      | ९२१              |
| ७—श्रीगोपाङ्गनाओंकी महत्ता                     | •••        | ९२२              |
| ८—गोपीभावकी साधना ःः                           | •••        | ९२५              |
| ९—गोपीभावकी प्राप्ति · · ·                     | •••        | ९३९              |
| १०-साधकका सिद्धदेइ · · ·                       | • • •      | 688              |
| ११–सिद्ध सखीदेह · · ·                          | •••        | ९४५              |
| १२—गोपी-प्रेमकी साधना और सिद्धि ( पद्य         | ι)         | ९४७              |
| १३गोपियांकी महिमा ( पद्य )                     | •••        | ٠٠٠ ۶४८          |
| प्रकीर्ण                                       | • • •      | ( ९४९–९९० )      |
| १–प्रार्थना (पद्य) ···                         | •••        | ९४९              |
| २—एक कृष्णप्रेमी <b>के पत्रका उत्तर (</b> पद्य | )          | ९५०              |
| ३-स्वागतकी तैयारी करो · · ·                    | • • •      | ९५३              |

| <b></b>                                               |           |                     | पृ <b>ध-संख्या</b>                      |
|-------------------------------------------------------|-----------|---------------------|-----------------------------------------|
| विषय<br>४:'छगर भोरि गागर फे                           | कि गर्योः | • • •               | 648                                     |
| ५- तीन मधुर प्रसङ्ग                                   | •••       | • • •               | ९६०                                     |
| ५-तान मनुर प्रथम<br>६ नादब्रहा–भोहनकी र               | मरली      | •••                 | ••• ९६९                                 |
| ५ नादश्रल-मारुपका ।<br>७मधुर स्वर मुना दो !           | •••       | • • •               | ••• ९७७                                 |
| ८-वह दिन कव आयेगा                                     |           |                     | 860                                     |
|                                                       | •         |                     | ९८३                                     |
| ९-एक लालसा                                            |           |                     | 6.40                                    |
| १०-प्रियतमसे प्रार्थना !                              |           |                     | ९८९                                     |
| ११-प्यारे कन्हेया                                     |           |                     |                                         |
| परिशिष्ट— · · ·                                       |           |                     | <b>९९१</b> –१०१६)                       |
| ्र-श्रीराधाः श्रीराधाःनाः<br>१-श्रीराधाः श्रीराधाःनाः | म और राघ  | ा-उपासना सनातन      | E 223                                   |
| २(श्रीराधा-माधव- <del>चिन्</del> त                    |           | ाननीय विद्वानीके वि | चार ९९७                                 |
| ३श्रीराधा-श्रीकृष्णका वि                              | नेत्यरूप  | •••                 | ६०१४                                    |
| ८प्रार्थना ( पद्म )                                   | • • •     | • • •               | ··· १० <b>१६</b>                        |
|                                                       |           |                     |                                         |
|                                                       | ^         | •                   |                                         |
|                                                       | चित्र-सू  | चा                  |                                         |
|                                                       | तिरंग     | •                   |                                         |
| ^                                                     | idesi     | • • •               | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
| १–श्रीराधा-माध्य                                      |           |                     | मुखपृष्ठ                                |
| २-श्रीराधा-माधव                                       | •••       | •••                 | 8                                       |
| ३-प्रेम-वैचित्त्य                                     | •••       | •••                 | 98                                      |
| ( श्रीकृष्णको चले :                                   | गये मानकर | र राधा व्याकुल होत  | ता है)                                  |
| ४-प्रेम-वैचित्त्य                                     | • • •     | • • •               | 68                                      |
| ( श्रीकृष्मकी भुजाः                                   | आंको राधा | सर्प समझ रही हैं    | )                                       |
| ५-नारदजीको शीराधा                                     | के दर्शन  | • • •               | ٠٠٠ ٢٥٥                                 |
| ६–श्रीराधा                                            | • • •     | •••                 | … १३४                                   |
|                                                       |           |                     |                                         |
| ७-यशोदाका स्वप्न                                      | • • •     | • • •               | ४८९                                     |
| ७–यशोदाका स्वप्न<br>८–माखन-प्रेमी बालकृ               | eal       | •••                 | <i>ବ</i> ሄሪ                             |



1. 1. Signat

#### श्रीराधा

#### प्रार्थना

स्वामिनी हे बृषभानुदुलारि! कृष्णप्रिया कृष्णगतप्राणा कृष्णा कीर्तिकुमारि॥ नित्य निकुंजेश्वरि रासेश्वरि रसमयि रस-आधार। परम रसिक रसराजाकर्षिण उल्ज्वल-रसकी धार॥ हरिप्रिया आह्वादिनि हरि-लीला-जीवनकी मूल। मोहि बनाय राखु निसिदिन निज पावन पदकी धूल॥

#### नारदकृत राधा-स्तवन

एक समय नारदजी यह जानकर कि 'भगवान् श्रीकृष्ण वजमें प्रकट हुए हैं' वीणा बजाते हुए गोकुल पहुँचे। वहाँ जाकर उन्होंने नन्दजीके गृहमें बालकका खाँग बनाये हुए महायोगीश्वर दिव्य-दर्शन भगवान् अच्युतके दर्शन किये। वे खर्णके पळंगपर, जिसपर कोमल क्वेत वस्न बिछे थे, सो रहे थे और प्रसन्ताके साथ प्रेमविह्नल हुई गोपबालिकाएँ उन्हें निहार रही थीं। उनका शरीर धुकुमार था; जैसे वे खयं भोले थे, वैसी ही उनकी चितवन भी बड़ी मोळी-माली थी। काली-काली धुँघराली अलके भूमिको छू रही थीं। वे बीच-बीचमें थोड़ा-सा हँस देते थे, जिससे दो-एक दाँत झलक पड़ते थे। उनकी छितसे गृहका मध्यभाग सब ओरसे उद्धासित हो रहा था। उन्हें नग्न बालक्षपमें देखकर नारदजीको बहुत हो हुई हुआ।

उन्होंने नन्दजीसे कहा-—'तुम्हारे पुत्रके अतुलनीय प्रभावको, जो नारायणके मक्तोंका परम दुर्लम जीवन है, इस जगत्में कोई नहीं जानता । शिव, ब्रह्मा आदि देवता भी इस विचित्र बालकमें निरन्तर अनुराग रखना चाहते हैं। इसका चरित्र समीके लिये आनन्ददायी है। अचिन्त्य प्रभाव-शाकी तुम्हारे शिशुमें स्नेह रखते हुए जो लोग इसके पुण्य-चरित्रका सहर्ष गान, अवण तथा अभिनन्दन करेंगे, उन्हें कभी मव-बाधा न होगी। गोपबर ! तुम परलोककी इच्छा छोड़ दो आर अनन्यभावसे इस दिव्य बाडकमें अहैतक प्रेम करो।

यह कहकर मुनिवर नारदजी नन्दभवनसे निकले। नन्दने भी विष्णु-बुद्धिसे मुनिको प्रणाम करके उन्हें विदा दो। इसके बाद महाभागवत नारदजी यह विचारने छगे—'भगवान्की कान्ता छक्ष्मोदेवी भी अपने पति नारायणके अक्तीर्ण होनेपर उनके विहारार्थ गोपीरूप धारण करके कहीं अक्तय ही अवतीर्ण हुई होंगी, इसमें कोई संदेह नहीं है। अतः व्रजवासियों- के घरोंमें उन्हें खोजना चाहिये।

ऐसा विचारकर मुनिवर व्रजवासियोंके घरोंपर अतिथिरूपमें जा-जाकर उनके द्वारा विष्णु-बुद्धिसे पूजित होने लगे । उन्होंने भी गोपोंका नन्दनन्दनमें उत्कृष्ट प्रेम देखकर मन-ही-मन सबको प्रणाम किया ।

तदनन्तर वे नन्दके मित्र महात्मा भानुके घरपर गये । उन्होंने इनकी विधिवत् पूजा की । तब महामना अस्दर्जाने उनसे पूछा-----आबो ! तुम अपनी धार्मिकताके कारण विख्यात हो । क्या तुम्हें कोई पुयोग्य पुत्र अथवा सुलक्षणा कन्या है, जिससे तुम्हारी कीर्ति समस्त लोकोंको अयात कर सके ?'

मुनियरके ऐसा कहनेपर भानुने पहले तो अपने महान् तेजस्वी पुत्रको लाकर उससे नारदजीको प्रणाम करवाया । तदनन्तर अपनी कन्याको दिग्कलानेके लिये नारदजीको घरके अंदर ले गये । गृहमें प्रवेशकर उन्होंने पृथ्वीपर लोटती हुई नन्हीं-सी दिव्य बालिकाको गोदमें उठा लिया । उस समय उनका चित्त स्नेहसे विह्वल हो रहा था ।

कन्याके अदृष्ट तथा अश्रुतपूर्व अद्भुत खरूपको देखकर श्रीकृष्णके अत्यन्त प्रिय भक्त नारदजी मुग्ध हो गये । वे एकमात्र रसके आधार परमानन्दमय समुद्रमें गोते लगाते हुए दो मुहूर्ततक पत्थरकी भाँति निश्चेष्ट बने रहे, फिर उन्होंने आँखें खोलीं और महान् आश्चर्यमें पड़कर वे मूक-भावसे ही बैठे रहें।

अन्ततोगत्वा महाबुद्धिमान् मुनिने मनमें इस प्रकार विचारा—'मैंने खच्छन्दचारी होकर समस्त लोकोंमें भ्रमण किया, परंतु इसके समान अलौकिक सौन्दयमयी कत्या कहीं भी नहीं देखी। ब्रह्मलोक, रुद्रलोक और इन्द्रलोकमें भी मेरी गति है; किंतु इस कोटिकी शोभाका एक अंश भी मुझे कहीं नहीं दीखा। जिसके रूपसे चराचर जगत् मोहित हो जाता है, उस महामाया भगवती गिरिराजकुमारीको भी मैंने देखा है। वह भी इसकी शोभाको नहीं पा सकती। लक्ष्मी, सरखती, कान्ति और विद्या आदि देवियाँ इसकी छायाका भी स्पर्श कर सकती हों—ऐसा भी नहीं देखा जाता। अतः इसके तत्त्वको जाननेकी शक्ति मुझमें किसी तरह नहीं है। अन्य जन भी

प्रायः इस हरिबल्छभाको नहीं जानते। इसके दर्शनमात्रसे गोविन्दके चरण-कमछोमें मेरे प्रेमकी जैसी वृद्धि हुई है, वैसी इसके पहले कभी नहीं हुई थी। अस्तु, अनन्त वैभव दिखानेवाली इस दवीकी मैं एकान्तमें बन्दना करूँ। इसका रूप भगवान् श्रीकृष्णके लिये परमानन्दजनक होगा।

एसा विचारकर मुनिने गोपप्रवर भानुको कहीं अन्यत्र भेज दिया और एकान्तस्थानमें वे उस दिव्यरूपिणी बालाकी स्तुति करने लगे—

'दिव ! अनन्तकान्तिमयी महायोगेश्वार ! तुम्हारा अङ्ग मोहन एवं दिव्य है, उससे अनन्त मधुरिमाकी वर्षा होती रहती है । तुम्हारा हृदय महान् अद्भुत रसानन्दस पूर्ण रहता है । तुम मेरे किसी महान् सोमाग्यसे आज नेत्रोंकी अतिथि बनी हो । दिव ! तुम्हारी दृष्टि अन्तःकरणमें निरन्तर सुखदायिनी प्रतीत होती है । तुम अपने अंदर महान् आनन्दसे तृप्त-सी दीख पड़ती हो । तुम्हारा यह प्रसन्त, मधुर तथा सोम्य मुखमण्डल हृदयको सुख देनेवाले किसी महान् आश्चयको व्यक्त कर रहा है । अत्यन्त शोभामिय ! तुम रजोगुणकी कलिका और शक्तिक्ष्पा हो । सृष्टि, पालन और सहारक्ष्पमें तुम्हारी ही स्थिति है । तुम विशुद्ध-सत्त्वमयी और विद्याक्षिणी पराशक्ति हो तथा परमानन्द-संदोहमय वष्णवधामको धारण करती हो । ब्रह्मा और रुद्धके लिय भी तुम्हारा जानना किन है । तुम्हारा वभव आश्चर्यमय है । तुम योगिश्वरोक्त भी ध्यान-पथका कभी स्पर्श नहीं कर सकती । मरी बुद्धिम तो एसा प्रतीत होता है कि इच्छाशक्ति, ज्ञानशक्ति और क्रियाशक्ति—य सब तुम्हारी अंशमात्र हैं ।

मायास ही विशुद्ध रूप धारण करनेवाल परमेश्वर महाविष्णुकी जो अचिन्त्य विभूतियाँ हैं, वे सभी तुम्हारी अंशांशमात्र हैं। ईश्वरि ! तुम निरसंदेह आनन्दमयी शक्ति ही, अवश्य ही दुन्दावनमें तुम्हारे साथ श्रो-दृन्णचन्द्र कीड़ा करते हैं। दुमारावस्थामें ही तुम अपने सुन्दर रूपसे विधको मुग्व कर रही हो। न जाने योवनका स्पर्श होनेपर तुम्हारा रूप-लावण्य तथा हास-विलासयुक्त निरीक्षण कैसा विलक्षण होगा। हरिवल्लमे ! तुम्हारे उस पूजनीय दिव्य खरूपको में देखना चाहता हूँ, जिससे नन्द- नन्दन श्रीकृष्ण मुग्ध हो जायँगे। महेश्वरि ! माता ! मुझ शरणागत तथा प्रणत भक्तके लिये दया करके तुम अपना स्वरूप प्रकट कर दो।

यों निवेदन करके नारदजीने तदर्पित चित्तसे उस महानन्दमयी परमेश्वरीको नमस्कार किया और भगवान् गोविन्दकी स्तृति करते हुए वे उस देवीकी ओर ही देखते रहे। जिस समय वे श्रीकृष्णका नाम-कीर्नन कर रहे थे, उसी समय भानु-सुताने चतुर्दशवर्षीय, परम ठावण्यमय अन्यन्त मनोहर दिव्य रूप धारण कर ठिया। तत्काल ही अन्य वजवालाओंने, जो उसीर्का समान अवस्थाकी थीं तथा दिव्य भूषण एवं सुन्दर हार धारण किये हुए थीं, बालाको चारों ओरसे आवृत कर ठिया। उस समय बालिकाकी सण्वियाँ उसके चरणोदककी बूँदोंसे मुनिको सींचकर कृपापूर्वक बोर्ली—

'महाभाग मुनिवर ! वस्तुतः आपने ही भक्तिके साथ भगवान्की आराधना की है; क्योंकि ब्रह्मा, रुद्र आदि देवता, सिद्ध, मुनीश्वर तथा अन्य भगवद्भक्तोंके लिये जिसका दर्शन मिलना कठिन है, उसी अद्भुत वयोरूपसम्पन्ना विश्वमोहिनी हरिप्रियाने किसी अचिन्त्य सोभाग्यवश आज आपके दृष्टिपथपर पदापण किया है । ब्रह्मों ! उठो, उठो, शीघ्र ही धैय धारणकर इसकी परिक्रमा तथा बार-बार इसे नमस्कार करो । क्या तुम नहीं देखते कि इसी क्षणमें यह अन्तर्धान हो जायगी, फिर इसके साथ किसी तरह तुम्हारा सम्भाषण नहीं हो सकेगा ।

उन प्रेमिबिह्नला सिवयोंके वचन सुनकर नारदजीने दो मुहूर्ततक उस सुन्दरी बालाकी प्रदक्षिणा करके साष्टाङ्ग प्रणाम किया। उसके बाद भानुको बुलाकर कहा—'तुम्हारी पुत्रीका प्रभाव बहुत बड़ा है। देवता भी इसका महत्त्व नहीं जान सकते। जिस घरमें इसका चरण-चिद्ध है, वहाँ साक्षात् भगवान् नारायण निवास करते हैं और समस्त सिद्धियोंसिहत लक्ष्मी भी वहाँ रहती हैं। आजसे सम्पूर्ण आभूषणोंसे भूषित इस सुन्दरी कन्याकी महादेवीके समान यत्नपूर्वक घरमें रक्षा करो।' ऐसा कहकर नारदजी हरि-गुण गाते हुए चले गये।

### श्रीवृषभानुनन्दिनीसे प्रार्थना

सिचदानन्दघन दिव्यसुधा-रस-सिन्धु ब्रजेन्द्रनन्दन राधावल्खभ श्यामसुन्दर श्रीकृष्णचन्द्रका नित्य निवास है प्रेमधाम ब्रजमें और उनका चलना-फिरना भी है ब्रजके मार्गमें हो । यह मार्ग चित्तवृत्ति-निरोध-सिद्ध महाज्ञानी योगीन्द्र-मुनीन्द्रोंके लिये अत्यन्त दुर्गम है । ब्रजका मार्ग तो उन्हींके लिये प्रकट होता है, जिनकी चित्तवृत्ति प्रेमधन-रस-सुधा-सागर आनन्दकन्द श्रीकृष्ण-चन्द्रके चरणारिवन्द्रोंकी ओर नित्य निर्वाध प्रबाहित रहती है, जहाँ न किरा निरोध है और न उन्मेष ही, बल्कि दोनोंकी चरम सीमाका अपूर्व मिल्न है । इस पथपर अवाध विहरण करती हुई वृषमानुनन्दिनी रासेश्वरी

श्रीश्रीराधारानीका दिव्य वसनाञ्चल विश्वकी विशिष्ट चिन्मय सत्ताको कृतकृत्य करता हुआ नित्य खेलता रहता है, किसी समय उस वसनाञ्चलके द्वारा स्पिश्तित धन्यातिधन्य पवन-ल्ल्हरियोंका अपने श्रीअङ्गसे स्पर्श पाकर योगीन्द्र-मुनीन्द्र-दुर्लभ-गति श्रीमधुसूदनपर्यन्त अपनेको परम कृतार्थ मानते हैं, उन श्रीराधारानीके प्रति हमारे मन, प्राण, आत्मा—सबका नमस्कार !—

यस्याः कदापि वसनाञ्चलखेलनोत्य-धन्यातिधन्यपवनेन कृतार्थमानी। योगीन्द्रदुर्गमगतिर्मधुस्द्दनोऽपि तस्या नमोऽस्तु वृषभानुसुवो दिशेऽपि॥

जो सबकें हृदयान्तरालमें नित्य-निरन्तर साक्षी और नियन्तारूपसे विराजमान रहनेपर भी सबसे पृथक गोप-वधूटी-विटरूपमें वर्तमान रहते हैं, जो समस्त बन्धनोंको तोड़कर सर्वथा उच्छूहुज्ताको प्राप्त हैं, जिनके खरूप-का सम्यक् ज्ञान ब्रह्मा, शंकर, शुक, नारद और भीष्मादि 'महतो महीयान्' पुरुषोंको भी नहीं है, अतएव वे हार मानकर मौन हो जाते हैं, उन सर्वनियमातीत, सर्वबन्धनविमुक्त, नित्य-खबश, परात्पर परम पुरुषोत्तमको भी जो श्रीराधिका-चरण-रेणु इसी क्षण वशमें करनेकी अनन्त शक्ति रखता है, उस अनन्तशक्ति श्रीराधिका-चरण-रेणु इसी क्षण वशमें करनेकी अनन्त शक्ति रखता है, उस अनन्तशक्ति श्रीराधिका-चरण-रेणुका हम अपने अन्तस्तलसे बार-बार भक्तिपूर्वक स्मरण करते हैं—

यो ब्रह्मरुद्रशुकनारदभीष्ममु<del>रूयै</del>-रालक्षितो न सहसा पुरुषस्य तस्य। सद्योवशीकरणचूर्णमनन्तर्शाक

तं राधिकाचरणरेणुमनुसारामि ॥

विश्वप्रकृतिके प्रत्येक स्पन्दनमें बिन्दुरूपसे जो विदग्धमाव, अनुराग, वात्सल्य, कृपा, ठावण्य, रूप (सौन्दर्य) और केळिरस (माधुर्य) वर्तमान है—रासेश्वरी, नित्य-निकुञ्जेश्वरी, श्रीदृषमान्ननिदनी, उन्हीं सातों रसोंकी अनन्त अगाध उदिष हैं। इस प्रकार नित्यानन्दरसमय सप्त-समुद्रवती

श्रीराधिका स्यामसुन्दर आनन्दकन्दके नित्य दिव्य रमणानन्दमें अनादिकालसे ही उन्मादिनी हैं — नित्य कुलस्यागिनी हैं । इन्होंके सहज सरल खच्छभावके शुद्ध रससे, इन्होंके भावानुरागरूप दिधमण्डसे, इन्होंकी वात्सल्यमयी दुग्ध-धारासे, इन्होंकी परम स्निग्ध घृतवत् अपार कृपासे, इन्होंकी लावण्य-मदिरासे, इन्होंके छिबरूप सुन्दर मधुर इक्षुरससे और इन्होंके केलि-विलास-विन्यासरूप शारतत्त्वसे समस्त अनन्त विश्वब्रह्माण्ड नित्य अनुरिक्षत, अनुप्राणित और ओत-प्रोत हैं । ऐसी अनन्त विचित्र सुधारसमयी, प्राणमयी, विश्वरहस्यकी चरम तथा सार्थक मीमांसामूर्ति श्रीवृषभानुनन्दिनीका दिव्य स्फरण जिसके जीवनमें नहीं हो पाया, उसका सभी कुछ व्यर्थ — अन्य है। देवी राधिके! अपने ऐसे दिव्य स्फरणसे मेरे हृदयको कृतार्थ कर दो—

वैदग्ध्यसिन्धुरनुरागरसैकसिन्धु-र्वात्सस्यसिन्धुरतिसान्द्रकृपैकसिन्धुः । लावण्यसिन्धुरमृतच्छविरूपसिन्धुः श्रीराधिका स्फुरतु मे दृदि केलिसिन्धुः॥

श्रीराधिक ! वह शुभ सौभाग्य-क्षण कब होगा, जब तुम्हारे नाम-सुधा-रसका आस्वादन करनेके लिये मेरी जिह्ना विह्नल हो जायगी, जब तुम्हारे चरणिचहों मे अङ्गित वृन्दारण्यकी वीथियों मेरे पैर श्रमण करेंगे—मेरे सारे अङ्ग उसमें लोट-लोटकर कृतार्थ होंगे, जब मेरे हाथ केवल तुम्हारी ही संवामें नियक रहेंगे. मेरा हृदय तुम्हारे चरण-पद्मोंके ध्यानमें लगा रहेगा और तुम्हारे इन गाबोत्सवोंके परिणामक्षप मुझे तुम्हारे प्राणनाथके चरणोंकी रति प्राप्त होगी में तुम्हारे ही सुख-साधनके लिये तुम्हारे प्राणनाथकी प्रणियनी बननेका अधिकार प्राप्त करूँगा—

राधानामसुधारसं रसयितुं जिह्नास्तु मे विह्नला पादो तत्पदकाङ्कितासु चरतां वृन्दाटवीवीथिषु । सत्कर्मेव करः करोतु हृदयं तस्याः पदं ध्यायतात् तद्भावोत्सवतः परं भवतु मे तत्प्राणनाथे रतिः ॥

#### श्रीराधाजी कौन थीं ?

मेरे विश्वासके अनुसार श्रीराधा-कृष्णतत्त्व सर्वथा अप्राकृत है, इनका विप्रह अप्राकृत है, इनकी समस्त छीछाएँ अप्राकृत हैं—जो अप्राकृत क्षेत्रमें, अप्राकृत मन-बुद्धि-शरीरसे अप्राकृत पात्रोंमें हुई थीं। अप्राकृत छीछाको देखने, सुनने, कहने और समझनेके छिये अप्राकृत नेत्र, कर्ण, वाणी और मन-बुद्धि चाहिये। अतएव मुझ-सा प्राकृत प्राणी, प्राकृत मन-बुद्धिसे कैसे इस तत्त्वको जान सकता है और कैसे प्राकृत वाणीमें उसका वर्णन कर सकता है। अतएव इस सम्बन्धमें मैं जो कुछ भी छिख रहा हूँ, उससे किसीको यह न समझना चाहिये कि मैं जो कहता हूँ यही तत्त्व है, इससे परे और कुछ नहीं है; न यह मानना चाहिये कि मैं किसी मत-विशेषपर आक्षेप करता हूँ, या किसी तार्किकका मुँह बंद करनेके छिये ऐसा

<sup>\*</sup> श्रीभगनान्**फे दे**हादि यदि उस मायाके कार्य पञ्चमहाभूतोंसे निर्मित-प्राकृत होते, जो माया आवरणरूपा है तो मायातीत, गुणातीत, आत्माराम मुनिगण भगवानके सौन्दर्य, उनकी अङ्ग-गन्ध, उनकी चरणधूलिके लिये लालायित न होते।

िखता हूँ, अथवा आप्रह्णूर्वक अपना विश्वास दूसरोंपर लादना चाहता हूँ। मेरा यह कहना कदापि नहीं है कि मेरी लिखी बातोंको पाठक मान ही लें। यह तो सिर्फ अपने विश्वासकी बात—शास्त्र और संतोंद्वारा सुनी हुई—अपने कल्याणके छिये लिखी जा रही है। मेरी प्रार्थना है कि पाठकगण तर्क-बुद्धिका आश्रय करके मुझसे इसके सम्बन्धमें कोई प्रश्नोत्तरकी आशा कृपया न रक्खें। विवादमें तो मैं अपनी हार पहले ही खीकार कर लेता हूँ; क्योंकि मैं इस विषयपर तर्क करना ही नहीं चाहता। अवश्य ही मेरे विश्वासका बदलना तो अन्तर्यामी प्रभुकी इच्छापर ही अवलम्बत है।

परिपूर्णतम, परमात्मा, परात्पर, सिचदानन्दघन, निखिल ऐस्वर्य, माधुर्य और सौन्दर्यके सागर, दिव्य सिचदानन्दिवप्रह आनन्दकन्द भगवान् श्रीकृष्ण और भगवान् श्रीराममें मैं कोई भी भेद नहीं मानता और इसी प्रकार भगवती श्रीराधाजी, श्रीरुक्मिणीजी और श्रीसीताजी आदिमें भी मेरी दृष्टिसे कोई भेद नहीं है । भगवान्के विभिन्न सिचदानन्दमय दिव्य लीला-विप्रहोंमें विभिन्न नाम-रूपोंसे उनकी ह्वादिनी शक्त साथ रहती ही है । नाम-रूपोंमें पृथक्ता दीखनेपर भी वस्तुतः वे सब एक ही हैं । ख्रयं श्रीभगवान्ने ही श्रीराधाजीसे कहा है—

यथा त्वं राधिका देवी गोलोके गोकुले तथा।
वैकुण्डे च महालक्ष्मीभंवती च सरस्वती॥
भवती मर्त्यलक्ष्मीश्च क्षीरोद्दशायिनः प्रिया।
धर्मपुत्रवधूस्त्वं च शान्तिर्लक्ष्मीस्वरूपिणी॥
कपिलस्य प्रिया कान्ता भारते भारती सती।
द्वारवत्यां महालक्ष्मीभंवती रुक्मिणी सती॥
त्वं सीता मिथिलायां च त्वच्छाया द्वोपदी सती।

× × ×

रावणेन हता त्वं च त्वं च रामक्य कामिनी॥
(ब्रह्मवैर्वर्तपुराण, कृष्णसण्ड १२६। ९६-९८, १००)

'हे राघे ! जिस प्रकार तुम गोडोक और गोकुलमें श्रीराधिकारूपसे रहती हो, इसी प्रकार वैकुण्टमें महास्क्स्मी और सरस्वतीके रूपमें विराजमान हो । तुम ही क्षीरसागरशायी भगवान् विष्णुकी प्रिया मर्त्यख्रक्मी हो । तुम ही धर्मपुत्रकी कान्ता छक्ष्मी-खरूपिणी शान्ति हो । तुम ही भारतमें कपिछकी प्रिय कान्ता सती भारती हो । तुम ही द्वारकामें महाछक्ष्मी रुक्मिणी हो । तुम्हारी ही छाया सती द्वीपदी है । तुम ही मिथिछामें सीता हो । तुम्हींको रामकी प्रिया सीताके रूपमें रावणने हरण किया था ।

भगवानुके दिव्य लीलाविप्रहोंका प्राकट्य ही वास्तवमें आनन्दमयी ह्रादिनी शक्तिके निमित्तसे है। श्रीभगवान् अपने निजानन्दको परिस्फट करनेके लिये अथवा उसका नवीन रूपमें आखादन करनेके लिये ही खयं अपने आनन्दको प्रेमविप्रहोंके रूपमें प्रकट करते हैं और खयं ही उनसे आनन्दका आखादन करते हैं। भगवान्के उस आनन्दकी प्रतिमृतिं ही प्रेमिवप्रहरूपा श्रीराधारानीजी हैं और यह प्रेमिवप्रह सम्पूर्ण प्रेमोंका एकी मूत समूह है । अतएव श्रीराधिकाजी प्रेममयी हैं और भगवान् श्रीकृष्ण आनन्दमय हैं। जहाँ आनन्द है, वहीं प्रेम है और जहाँ प्रेम है, वहीं आनन्द है। आनन्दरससारका घनीभूत विप्रह श्रीकृष्ण हैं और प्रेमरससारकी घनीभूत मूर्ति श्रीराधारानी हैं। अतएव श्रीराधा और श्रीकृष्णका विछोह कभी सम्भव ही नहीं। न श्रीराधाके बिना श्रीकृष्ण कभी रह सकते हैं और न श्रीकृष्णके बिना श्रीराधाजी । श्रीकृष्णके दिव्य आनन्दविग्रहकी स्थिति ही दिव्य प्रेमविग्रहरूपा श्रीराधाजीके निमित्तसे है । श्रीराधारानी ही श्रीकृष्णकी जीवनस्वरूपा हैं और इसी प्रकार श्रीकृष्ण ही श्रीराधाके जीवन हैं। दिव्य प्रेमरससारविग्रह होनेसे ही श्रीराधारानी महाभावरूपा हैं और वह नित्य-निरन्तर आनन्दरससार रसराज, अनन्त ऐश्वर्य अनन्त सौन्दर्य गाधुर्य-लावण्यनिधि. सिच्चदानन्द-सान्द्राङ्ग, अविचिन्त्यशक्ति, आत्मारामगणाकर्षी प्रियतम श्रीकृष्णको आनन्द प्रदान करती रहती हैं । इस ह्लादिनी शक्तिकी छाखों अनुगामिनी शक्तियाँ मूर्तिमती होकर प्रतिक्षण सखी, मञ्जरी, सहचरी और दूती आदि रूपोंसे श्रीराधाकृष्णकी सेवा किया करती हैं; श्रीराधाकृष्ण-को सुख पहुँचाना और उन्हें प्रसन्न करना ही इनका एकमात्र कार्य होता है। इन्हींका नाम श्रीगोपीजन है।

नित्य आनन्दमय, नित्य तृप्त, नित्य एकरस, कोटि-कोटि-ब्रह्माण्ड-विग्रह, पूर्णब्रह्म परमात्मामें सुखेच्छा कैसे हो सकती है !—यह प्रश्न युक्तिसंगत प्रतीत होनेपर भी इसीको सिद्धान्त नहीं माना जा सकता। भाव और प्रेम परमात्मासे पृथक बस्तु नहीं हैं। प्रेमाश्रयका भाव प्रेमविषयमें और प्रेम-विपयका भाव प्रेमाश्रयमें अनुभूत हुआ करता है। श्रीगोपीजन प्रेमका आश्रय हैं और श्रीकृष्ण प्रेमके विषय हैं। श्रीगोपियोंका अप्राकृत दिव्य भाव ही परब्रह्ममें दिन्य सुखेच्छा उत्पन्न कर देता है। प्रेमका महान् उच्च भाव ही उन पूर्णकाममें कामना, नित्यतृप्तमें अतृप्ति, क्रियाहीनमें क्रिया और आनन्दमयमें आनन्दकी वासना जाग्रत् कर देता है। अवश्य ही यह सुखेच्छा, कामना, अतृप्ति, क्रिया या वासना जड इन्द्रियजन्य नहीं है, इस मत्य जगत्की मायामयी वस्तु नहीं है; क्योंकि वह दिव्य आनन्द और दिव्य प्रेम अभिन्न हैं। श्रीकृष्ण और श्रीराधारानी सदा अभिन्न हैं। श्रीभगवान् कहते हैं

वया त्वं च तथाहं च भेदो हि नावयोर्ध्रुवम् । वया भीरे च धावल्यं यथाग्नौ दाहिका सति ॥ वया पृथिब्यां गन्धश्च तथाहं त्विय संततम् । (ब्रह्मवैवर्त० कृष्णसण्ड १४ । ५८-५९ )

'जो तुम हो, बही मैं हूँ; हम दोनोंमें किंचित् भी भेद नहीं है । जैसे दूधमें सफेदी, अग्निमें दाहिका शक्ति और पृथ्वीमें गन्ध रहती है, उसी प्रकार मैं सदा तुममें रहता हूँ ।

अब रही श्रीराधिकाजीके विवाहकी बात, सो इस रूपमें इनका लौकिक विवाह कैसा ! वृन्दावन-लीला ही लौकिक लीला नहीं है । लौकिक लीलाकी दृष्टिसे तो ग्यारह वर्षकी अवस्थामें ही श्रीकृष्ण व्रजका परित्याग करके मथुरा प्यार गये थे । इतनी छोटी अवस्थामें स्त्रियोंके साथ प्रणयकी बात ही कल्पनामें नहीं आती और अलौकिक जगत्में दोनों सर्वदा एक ही हैं । किर भी भगवान्ने ब्रह्माजीको श्रीराधाजीके दिव्य चिन्मय प्रेम-रस-सार-विग्रह-का दर्शन करानेका वरदान दिया था, उसकी पूर्तिके लिये एकान्त अरण्यमें ह्रह्माजीको श्रीराधिकाजीकं दर्शन कराये और वहीं ब्रह्माजीके द्वारा रसराज और महाभावकी विवाहलीला भी सम्पन्न हुई। ये विवाहिता श्रीराधाजी नित्य ही भगवान् श्रीकृष्णके सङ्ग रहती हैं। अवश्य ही लिपी रहती हैं। श्रीकृष्णकृपा होनेपर ही किन्हीं प्रेमी महानुभावको इस 'युगल जोड़ी'के दुर्लभ दर्शन होते हैं। श्रीमद्भागवतमें श्रीराधाका नाम प्रकटरूपमें नहीं आया है, यह सत्य है; परंतु वह उसमें उसी प्रकार लिपा हुआ है, जैसे शरीरमें आत्मा। ग्रेमरससार-चिन्तामणि श्रीराधाजीका अस्तित्व ही आनन्दरसमार श्रीकृष्णकी दिव्य प्रेमलीलाको प्रकट करता है। जहाँ श्रीकृष्ण हैं, वहाँ श्रीराधा नहीं हैं—यह कहना ही नहीं बनता। तार्किकोंको नहीं, मक्तों और शास्त्रके सामने सिर झुकानेवालोंको तो भगवान्के ये वाक्य सदा स्मरण रखने चाहिये—

आवयोर्भेदबुद्धि च यः करोति नराधमः॥
तस्य वासः कालसुत्रे यावच्चन्द्रदिवाकरौ।
पूर्वान् सप्त परान् सप्त पुरुषान् पातयत्यधः।
कोटिजन्मार्जितं पुण्यं तस्य नश्यति निश्चितम्॥
अज्ञानादावयोर्निन्दां ये कुर्वन्ति नराधमाः।
पच्यन्ते नरके घोरे यावच्चन्द्रदिवाकरौ॥

( ब्रह्मवैवर्तपुराण, कृ० १५ । ६७-७० )

'जो नराधम हम दोनोंमें ( श्रीकृष्ण और श्रीराधामें ) भेद-बुद्धि करता है, वह जबतक चन्द्र-सूर्य रहते हैं, तबतकके लिये काल्यून्त्र नामक नरकमें रहता है। उसके पहलेके सात और पीछेके सात पुरुष अधोगामी होते हैं और उसका कोटिजन्मार्जित पुण्य निश्चय ही नष्ट हो जाता है। जो नराधम अज्ञानवश हमलोगोंकी निन्दा करते हैं, वे पापात्मा भी चन्द्र-सूर्यकी स्थितिकालतक घोर नरक भोगते हैं।

अब रही गोपियोंके प्रेमके शुद्ध होनेकी बात । इसपर रासपद्धाध्यायी-का यह रछोकार्द्ध स्मरण रखना चाहिये—

#### रेमे रमेशो वजसुन्दरीभिर्यथार्भकः स्वप्रतिविम्बविभ्रमः ।

'छोटे बालक जैसे अपने प्रतिबिम्बके साथ खेला करते हैं, वैसे ही रमेश भगवान्ने भी त्रजसुन्दरियांके साथ क्रीड़ा को ।' लीला-रस १य आनन्द-कन्द्र भगवान् खुभावमे ही प्रेमवरा हैं। अनर्व उन्होंने प्रेमभावने हो अपनो आनन्दस्बरूपा शक्तिद्वारा अपने ही प्रतिविम्बरूप प्रेनञ्जूरूपा महाभागा र्णोपयोंके साथ क्रीड़ा की । उनका तो यह आत्मरमण था और गोपियोंका उसमें श्रीकृष्णसून्य हो एकमात्र उद्देश्य था । अतएव प्रेममर्या गोपी और ानन्द्रमय श्रीकृष्णकी यह लोला सर्वया कामगन्वशन्य थी । गोपियोंका प्रेम ात्युच - पराकाष्ठाका भाव था । इसीसे उसे 'रूढ़ महाभाव' कहते हैं । इसमें निजेन्द्रिय-तृप्तिकी इच्छाके संस्कारकी भी कल्पना नहीं थी । यह इस जगत्की काम-क्रीड़ा नहीं थी। यह तो दिव्य अन्नन्द्रमय, पवित्र प्रेममय जगत्की अति दूर्लभ रहस्यमय लीला थी, जिसका रमाखादन करनेके लिये बड़े-बड़े ेवता और सिद्ध महात्मागण भी ळाळायित थे । कहा जाता है कि न्सालिये उन्होंने वजमें आकर पशु-पक्षियों तथा वृक्ष-लता-पत्ताके रूपमें जन्म छिया था । श्रीगोपियोंके इस कामशस्य प्रेमभावको, श्रीकृष्मकास्ताशिरोमणि क्षोरावारानीके महाभात्रको और निजानन्दमें नित्यकृत प्रशासामें सुखेच्छा क्यों उत्पन्न होती है और कैसे उन्हें प्रेमम्बा शक्तियांक साथ लोला करनेमें सुख मिलता है, इस बातको समझने-समझानेका अधिकार श्रीकृष्णगतप्राण, मजनपरायण, प्रेमी रसिक भक्तोंको ही श्रीकृष्यकृपासे प्राप्त होता है। मुझ-ंसा वितर्या मनुष्य इसपर क्या कहे-सुने ! मेरी तो हाय जोड़कर सबसे <sup>यही</sup> प्रार्थना है कि अपने मनकी मिलनताका आरोप भगवान्के पवित्र चरित्रोंपर कोई कदापि न करें और शङ्का छोड़कर जिसको भगवानुका जो नाम-रूप प्रियं लगता हो, जिसकी जिसमें रुचि हो, भगवान्के दूसरे नाव-रूपकी उससे नीचा न समझकर बल्कि अपने ही इष्टदेवका एक मिन्न ख्रारूप समझकर, अनन्यभावसे अपने उस इष्टकी सेवामें छगे रहें।

#### श्रीराधा-महिमा

'श्रीराधा कौन हैं ? श्रीराधाका अस्तित्व सत्य है या किक्कल्पनामात्र ? राधाका खरूप नित्य अनादि अनन्त एकरस है या साधन-जगत् अथवा कल्पनाजगत्में उसका उत्तरोत्तर विकास हुआ है ? श्रीराधा हैं तो उनका भगवान् श्रीकृष्णके साथ क्या सम्बन्ध है, राधा उनकी परिणीता पत्नी हैं या परकीया ? श्रीराधा विलासप्रिय—( जैसा कि बहुत-से किवयोंने उनका वर्णन किया है—) खन्छन्द रमणी हैं या साधन-जगत्की आदर्श परम त्यागमयी देवी हैं ! 'उनमें क्या-क्या गुण हैं और उनकी कैसी क्या-क्या छीलाएँ हैं !' ये तथा ऐसे ही अनेक प्रश्नोंका उत्तर

देनेकी न मुझमें योग्यता है, न शक्ति है, न बुद्धि है, न अधिकार है और न आवश्यकता ही है । श्रीराधाजीके अनन्त रूप हैं, उनमें अनन्त गुण हैं, उनके खरूपभूत भाव-समुद्रमें अनन्त विचित्र तरङ्गें उटती रहती है और उनको विभिन्न दृष्टियोंसे विभिन्न छोगोंने देखा है, अतएव उनके सम्बन्धमें इतना ही कहा जा सकता है कि जो उन्हें जिस भावसे जानना चाहते हैं, वे उसी भावसे जान सकते हैं।

मुझे तो प्रेमी संत-महात्माओंके मतानुसार यही जान पड़ता है क एकमात्र सिचदानन्दघनविप्रद्द भगवान् श्रीकृष्ण ही विभिन्न दिव्य रूपोंमें लीलायमान हैं । वह एक ही परमतत्त्व श्रीकृष्ण श्रीराधा और अनन्त गोपीजनोंके रूपमें दिव्यतम मधुरतम खरूपभूत लीला-रसका आखादन करता रहता है। इस आखादनमें वस्तुतः आखादक तथा आखाधका कोई भेद नहीं है। परम तत्त्व श्रीकृष्ण निरुपम, जिरुपाधि, सत्, चित्, आनन्दघन हैं; सत् 'संधिनी,' चित् 'चिति' और आनन्द 'ह्लादिनी' शक्ति हैं । ये 'ह्वादिनी' शक्ति स्वयं 'श्रीराधा' हैं, संधिनी 'वृन्दावन' बनी हैं और 'चिति' समस्त छीलाओंकी व्यवस्थापिका तथा आयोजिका 'योगमाया' हैं । श्रीराधा ही लीलाविहारके लिये अनन्त कायव्यूहरूपा गोपाङ्गनाओंके रूपमें प्रकट हैं । भगवान् श्रीकृष्ण एकमात्र 'रस' हैं और उन दिव्य मधुरातिमधुर रसका ही यह सारा विस्तार है । भगवान और भगवानकी शक्ति-यही वस्तुतः रस-तत्त्व हैं; अन्य समस्त रस तो विरस ( विपरीत रस ), कुरस ( कृत्सित रस ) और अरस ( रसहीन ) रूपसे पतनकारी हैं । अतएव संचिदानन्द-विप्रह परम रस रसराज श्रीकृष्णमें और सम्बदानन्दविप्रहा अनन्दांशघनीभूता, आनन्द-चिन्मय-रस-प्रतिभाविता रसमयी श्रीराधामें तत्त्वतः वुछ भी अन्तर नहीं है। नित्य एक ही नित्य दो बने हुए लीला-रसका वितरण तथा आस्वादन करते रहते हैं । परंतु भगवान्की केवल मधुरतम टीलाओंका ही नहीं, उनकी टीलामात्रका ही तत्त्वतः एकमात्र आधार उनका परम शक्ति--राधारूप ही है। शक्तिसे ही शक्तिमान्की सत्ता और शक्ति रहती है शक्तिमान्में ही । अतः अनादि, सर्वादि,

सर्वकारणकारण, अद्वय ज्ञान-तत्त्वरूप सिंद्यानन्द्यन व्रजरसिनिध स्यामसुन्दर श्रीकृष्णचन्द्र और उनकी ह्लादिनी शक्ति श्रीराधाजीका परस्पर अभिन्न तथा अविनाभाव नित्य अविच्छेष तथा ऐक्य-सम्बन्ध है। श्रीराधा पूर्ण शक्ति हैं—श्रीकृष्ण पूर्ण शक्तिमान् हैं; श्रीराधा दाहिका शक्ति हैं—श्रीकृष्ण साक्षात् अग्नि हैं; श्रीराधा प्रकाश हैं—श्रीकृष्ण सुवन-मास्कर हैं; श्रीराधा ज्योत्सना हैं—श्रीकृष्ण पूर्ण चन्द्र हैं। इस प्रकार दोनों नित्य एक-स्वरूप हैं। एक होते हुए ही श्रीराधा समस्त कृष्णकान्ताओंकी शिरोमणि ह्लादिनी शक्ति हैं। वे स्वमन-मोहन-मनोमोहिनी हैं, सुवनमोहन-मनोमोहिनी हैं, मदन-मोहन-मनोमोहिनी हैं। वे पूर्णचन्द्र श्रीकृष्णचन्द्रके पूर्णतम विकास-की आधारमूर्ति हैं और वे हैं अपने विचित्र विभिन्न भावतरङ्ग-रूप अनन्त सुख-समुद्रमें श्रीकृष्णको नित्य निमग्न रखनेवाली महाशक्ति। ऐसी इन राधाकी महिमा राधाभावद्युति-सुविल्त-तनु श्रीकृष्णचन्द्रके अतिरिक्त और कौन कह सकता है ! पर वे भी नहीं कह सकते; क्योंकि राधागुण-स्मृति मात्रसे ही वे इतने विह्वल तथा मुग्य, गद्गद-कण्ट हो जाते हैं. कि उनके द्वारा शब्दोच्चारण ही सम्भव नहीं होता।

मैं तो रसशास्त्रसे सर्त्रथा अनिमज्ञ, नितान्त अज्ञ हूँ । इसिल्ये रस-शास्त्रकी दृष्टिसे कुछ भी कहना मेरे लिये सर्वथा अनिधकार चेष्टा है । अतः इस विश्वयर कुछ भी न कहकर जिनका दिव्यातिदिव्य पद-रज-कण ही मेरा परम आश्रय है, उन श्रीराधाजीके सम्बन्धमें कुछ शब्द उनकी कृपासे लिख रहा हूँ । जिन श्रीराधाजीकी अयाचित कृपासे मुझे उनका जो कुछ परिचय मिला है और जिन्होंने अपने महान् अनुप्रहदानसे मुझ पतित पामरको अपनाकर कृतार्थ किया है; वे अपनी अचिन्त्य मिहमामें स्थित श्रीराधाजी न तो विलासमयी रमणी हैं, न उनका उत्तरोत्तर क्रमिक्कास हुआ है, न वे किह्हदय-प्रसूत कल्पना हैं और न उनमें किसी प्रकारका गुण-रूप-सौन्दर्याभिमान ही है । वे नित्य सत्य एकमात्र अपने प्रियतम श्रीश्यामसुन्दरकी सुखविधाता हैं । वे इतनी त्यागमयी हैं, इतनी मधुर-स्वभावा हैं कि अचिन्त्यानन्त गुण-गणकी अनन्त आकर

होकर भी अपनेको प्रियतम श्रीकृष्णकी अपेक्षासे सदा स्वसहुणहीन अनुभव करती हैं, वे परिपूर्ण प्रेमप्रतिमा होनेपर भी अपनेमें प्रेमका सर्वथा अभाव द्य्वता हैं; वे समस्त सौन्दर्यका एकमात्र निधि होनेपर भी अपनेको सोन्दर्यरहित मानती हैं और पित्रतम सहज सरलता उनके स्वभावकी सहज वस्तु होनेपर भी वे अपनेमें कुटिलता तथा दम्भके दर्शन करती और अपनेको विकार देती हैं। वे अपना एक अन्तरक सखीसे कहती हैं—

> मखी री ! हों अवगुन की खान । तन गोरी, मन कारी भारी, पातक पूरन प्रान ॥ नहंं त्याग रंचक मो मन में भरगौ अमित अभिमान ।

> नहां त्याग रचक मा मन म भरया आमत आभमान।
> नहीं प्रेस को लेस, रहत नित निज मुख हो ही ध्यान॥
> जग के दुःख-अभाव सतादें, हो मन पीड़ा-भान।
> तब तेहि दुख हग स्त्रवै अशु जल, निह कञ्जू प्रेम-निदान॥
> तिन दुख-अँसुवन को दिखरावों हों सुिं प्रेम महान।
> करों कपट, हिय-आव दुरावों, रचीं स्वाँग स-जान॥

× × ×

भोरे मम प्रियतमः बिमुग्य है करें बिन्न मन गान। अतिसय प्रेम सराहें, मोकूँ परम प्रेमिका मान॥ तुम हूँ सब मिलि करौ प्रसंसा, तब हों भरों गुमान। करों अनेक छन्न तेहि छिन हों, रचीं प्रपंच-बितान॥ स्याम सरल-चित ठगों दिवसनियि हों करि विविश्व बिधान। एग् जीवन मेरौ यह कलुषित एग् यह मिथ्या मान॥

इस प्रकार श्रीराधाजी अपनेको सदा-सूर्वदा सर्वथा हीन-मिलन मानती हैं, अपनेमें त्रुटि देखती हैं—परम सुन्दर गुणसौन्दर्यनिधि स्थामसुन्दरको प्रेयसी होनेको अयोग्यताका अनुभव करतो हैं एवं पर-पद्चर तथा पल-पलमें प्रियतमके प्रेमकी प्रशंसा तथा उनके भोलेपनपर दुःख प्रकट करती हैं। स्थामसुन्दरके मथुरा पधार जानेपर वे एक बार कहतो हैं—

सद्गुणहोन, रूप-सुषमासे रहित, दोषकी मैं थी खान। मोहविवश मोहनको होता, सुझमें सुन्दरताका भान॥ न्यौक्षावर रहते गुझपर, सर्धाय स-मुद्द कर मुझको दान । कहते थकते नहीं कभी— 'आणेश्वरि !' 'हटचेश्वरि !' मितमान ॥ 'श्रिथतम ! छोड़ो इस अमको तुम' बार-वार में समझाती । नहीं मानते, उर अरते, में कण्डहार उनको पाती ॥ गुण-सुन्द्रतारहित, प्रेमधन-दीन कला-चतुराई हीन । सूर्यो सुखरा, मान-भए-भरी विध्या, मैं मितमा मलीए ॥

× × ×

रहता ःति संताप सुझे प्रिथतम का देख बढ़ा व्यामंह । देव मनाया करती भें, प्रभु ! हर सें सत्वर उनका मोह ॥

श्रीराधाके गुण-सौन्द्यसे नित्य मुख प्रियतम स्थामसुन्दर यदि कभी प्रियतमः श्रीराधाके प्रेपकी तनिक भी प्रशंसा करने लगते, उनके प्रति अपनी प्रेम-कृतज्ञताक। एक शब्द भी उच्चारण कर बैटते अपवा उनके दिया प्रेम हा पान बननेमें अपने सौभाग्य-सुखका तनिक-सा संकेत भी कर जाते तो श्रीपधाजी अन्यंत संकोत्तमें पड़कर लज्जाके मारे गड़-सी जातीं। एक बार उन्होंने स्थामसुन्दरसे रोते-रोते कहा—

तुमसे सदा लिया ही मैंने, लेती-लेती थकी नहीं। अमित प्रेम-सौभाग्य मिला, पर मैं कुछ भी दे सकी नहीं। मेरी श्रुटि, मेरे दोषोंको तुमने देखा नहीं कभी। तिया लगा, देते न थके गुमा दे डाला निक प्यार सभी ।। तय भी कहते— दे न सका मैं तुमको कुछ भी हे ध्यारी। तुम-सी शील-गुणवती तुम ही, मैं तुमपर हूँ बलिहारी। स्या मैं कहूँ प्राण-प्रियतमसे, देख लजाती अपनी और। मेरी हर करनीमें ही तुम प्रेम देखते नक्षिकरोर॥

श्रीराधाजीका जीवन प्रियतम-सुम्बसय है । वे केश सँवारती हैं, वेणीमें फूल गूँथती हैं, मालतीकी माला पहनती हैं, वेष-भूषा, साज-शृङ्गार करती हैं, पर अपनेको सुखी करनेके लिये नहीं; वे सुखादु पदार्थोंका भोजन-पान करती हैं परंतु जीभके खाद या अपने शरीरकी पुछिके लिये नहीं; वे दिख्य गन्धका सेवन करती हैं, पर खयं उससे आनन्दल्यम करनेके लिये नहीं; वे सुखर पदार्थोंका निरीक्षण करती हैं, पर अपने नेत्रोंको तृप्त करनेके लिये नहीं; वे मधुर-मधुर संगीत-ध्वनि सुनती हैं, पर अपने कानोंको सुख पहुँचानेक

लियं नहीं; वे सुग्व-स्पर्श प्राप्त करती हैं, पर अपने त्विगिन्द्रियकी प्रसन्नताके लियं नहीं। वे चलती-फिरती हैं, सोती-जागती हैं, सब व्यवहार-वर्ताव करती हैं, पर अपने लियं नहीं; वे जीवनधारण भी अपने लियं नहीं करतीं। वे यह सब कुल करतीं हैं---केवल और केवल अपने परम प्रियतम श्रीकृष्णको सुख पहुँचानेके लियं!

वस्तुतः वे सदा-सर्वदा यही अनुभव करती हैं कि उनके समस्त मन-इन्द्रिय, उनके समस्त अङ्ग-अवयव, उनके चित्त-बुद्धि, उनका चेतन आत्मा सभीको श्रीकृष्ण अपने नित्य-निरन्तर सुख-संस्पर्श-दानमें ही संख्य वनाये रखते हैं, अन्य किसीका भी वे कभी संकल्प भी करें, इसके लिय तिनक-सा अवकाश नहीं देते या क्षणभरके लिये किसी अङ्गकी वैसी ख-संस्पर्शरहित स्थिति ही नहीं होने देते । श्रीराधाजी अपनी परिस्थिति वतलाती हैं-

सवनित भरि निज गिरा मनोहर मधु मुरली की तान।
सुनन न दें कछ और सबद, नित बहरे कीन्हें कान॥
लिपटो रहं सदा तन सीं मम रह्यों न कछ विबधान।
अन्थ परस की सुधि न रही कछ, भयौ चित्त इकतान॥
अंखियन की पुतिरनमें मेरे निसिदिन रह्यों समाय।
देखन दें न और कछ कबहूँ एके रूप रमाय॥
रमना बनी नित्य नव रिमका धाखत चारु प्रसाद।
मिटे सकल परलोक-लोक के खाटे मीटे स्वाद॥
अंग सुगंध नासिका राची मिटी सकल मधु बास।
भई प्रमत्त, गई अग-जगकी सकल सुबास-कुबास॥
मनमें भरि ही हों मोहन निज मुनि-मोहनि मुसकान।
चित्त कर्यौ चिंतन रत चिन्मय चारु चरन छविमान॥
दई दुवाय बुद्धि रस-सागर उछरन की निहं बात।
आय मिल्यौ चेतन में मोहन भयो एक संघात॥

अतएव श्रीराधाके श्रङ्गार-रसमें तथा जागतिक श्रङ्गारमें नामोंकी समताके अतिरिक्त किसी भी अंशमें, कहीं भी, कुछ भी तुलना ही नहीं है । तत्त्वतः और खरूपतः दोनों परस्पर सर्वथा विपरीत, भिन्न तथा विपम वस्तु हैं । लौकिक श्रङ्गार होता है—काममूलक, कामकी प्रेरणासे निर्मित ! इन्द्रिय-तृप्तिकी स्थूल या सूक्ष्म कामना-वासना ही उसमें प्रधान हेतु होती है ।

साधारण नायक-नायिकाके शृङ्गार-रसकी तो बात ही नहीं करनी चाहिये, उच्च-से-उचतर पूर्णताको पहुँचा हुआ दाम्पत्य-प्रेमका श्रृङ्गार भी अहङ्कारमुलक सुतरां कामप्रेरित होता है; वह स्वार्थपरक होता है, उसमें निज सुखकी कामना रहती है। इसीसे इसमें और उसमें उतना ही अन्तर है, जितना प्रकाश और अन्यकारमें होता है। यह विश्वद्ध प्रेम है और वह काम है। मनुष्यके आँख न होनेपर तो वह केवल दृष्टिशक्तिसे ही हीन- अन्धा होता है, परंतु काम तो सारे विवेकको ही नष्ट कर देता है। इसीसे कहा गया है..... 'काम अन्यतम, ग्रेम निर्मल भास्कर' काम अन्यतम है, प्रेम निर्मल मुर्य है । इस काम तथा प्रेमके भेदको भगवान श्रीराधा-माधवर्का कृपासे उनके विरले प्रेमी भक्त वेसे ही जानते हैं, जैसे अनुभवी रत-व्यापारी--जौहरी काँच तथा असली हीरेको पहचानते और उनका मूल्य जानते हैं। काम या काममूलक शृङ्गार इतनी भयानक वस्त है कि वह केवल कल्याण-साधनसे ही नहीं गिराता, सर्वनाश कर डालता है। कामकी दृष्टि रहती है अधः इन्द्रियोंकी तृप्तिकी ओर, एवं प्रेमका लक्ष्य रहता है जध्वतम सर्वानन्दखरूप भगवान्के आनन्दविधानकी और । कामसे अधःपात होता है, प्रेमसे दिव्यातिदित्य भगवद्रस्तका दर्लभ आस्वादन प्राप्त होता है। कामके प्रभावसे विद्वान्की विद्वत्ता, बुद्धिमान्की बुद्धि, त्यागीका त्याग, संयमीका संयम, तपस्त्रीकी तपस्या, साधुकी साधता. विरक्तका वैराग्य, धर्मात्माका धर्म और ज्ञानीका ज्ञान----बात-की-बातमें नष्ट हो जाता है। इसीसे बड़े-बड़े विद्वान् भी 'राधाप्रेम'के नामपर, उज्ज्वल शृङ्गाररसके नामपर पापाचारमें प्रवृत्त हो जाते हैं और अपनी विद्वताका दुरुपयोग करक छोगोंमें पापका प्रसार करने छगते हैं।

अतएव जहाँ भी लैकिक दृष्टि है, भौतिक अङ्ग-प्रत्यङ्गोंकी स्पृति है, उनके सुख-साधनकी कल्पना है, इंन्द्रिय-भोगोंमें सुखकी भावना है; वहाँ इस दिष्य शृङ्गार-रसके अनुशीलनका तिनक भी अधिकार नहीं है। रति, प्रणय, स्नेह, मान, राग, अनुराग और भावके उच स्तरोंपर पहुँची हुई श्रीगोपाङ्गनाओंमें सर्वोच्च 'महाभाव' रूपा श्रीराधाकी काम-जगत्से वेसे ही सम्बन्ध-लेश-कल्पना नहीं है, जैसे सूर्यके प्रचण्ड प्रकाशमें अन्धकारकी कल्पना नहीं है। इस रहस्थतत्त्वको भलीगाँति समझकर इसी पवित्र भावसे जो इस राधा-माध्यके शृङ्गारका अनुशीलन करते हैं, वे ही वास्तवमें योग्य अधिकारकः उपयोग करते हैं। नहीं तो यह निश्चित समझना चाहिये कि जो लोग काममूलक वृत्तिको रखते हुए इस शृङ्गार-रसके क्षेत्रमें प्रवेश बारेगे, उनकी वही दुर्दशा होगी, जो मधुरतांक लोमसे हलाहल विपयान करनेवालेकी, या शीतलता प्राप्त करनेकी अभिलापासे प्रचण्ड अग्निकुण्डमें उतरनेवालेकी होती है।

यह स्मरण रखना चाहिये कि योग्य अधिकारी ही इस श्रीराधारानीके दिव्य श्रृङ्गार-राज्यमें प्रवेश कर सकते हैं । इस दिव्य ग्रंम-जगतमें प्रवेश करते ही एक ऐसे अनिर्वचनीय परम दुर्लभ विलक्षण दिव्य चिदानन्दमय रसकी उपलब्धि होती है कि उससे समस्त विषय-ग्यामोह तो सदाके लिये मिट ही जाता है, दुर्लभ-से-दुर्लभ दिव्य देवभोगोंके आनन्दसे ही नहीं, परम तथा चरम वाञ्छनीय ब्रह्मानन्दसे भी अरुचि हो जाती है । श्रीराधा-माधव ही उसके सर्वस्व होकर उसमें बस जाते हैं और उसको अपना स्वेच्छा-संचालित लीलायन्त्र बनाकर धन्य कर देते हैं ।

उपर जो कुछ लिखा गया है, वह मेरी घृष्टता मात्र ही है । वस्तवमें मेरे-जैसे नगण्य जन्तुका श्रीराधाके सम्बन्धमें कुछ भी लिखने जाना अपनी अज्ञताका परिचय देनेके साथ ही श्रीराधारानीका भी एक प्रकारसे तिरस्कार करना ही हैं। पर इस तिरस्कारके लिये तो वे खयं ही दायी हैं; क्योंकि उन्हींकी अन्तः प्रेरणासे यह लिखा गया है।

## श्रीराधा-प्रेमका स्वरूप

प्रिय महोदय, सादर प्रणाम । आपने श्रीराधाके प्रेमका खरूप पूछा सो इसका उत्तर मैं प्रमशून्य जन्तु क्या दूँ, यद्यपि मैं 'राधा' पर बोलने-लिखनेका दुस्साहस सदा करता रहता हूँ । मुझे इसमें सुख मिलता है । इसीसे ऐसा करता हूँ । राधा या राधा-प्रेम-तत्त्वका विवेचन मेरी शक्तिये परेकी चीज है । पर सदा लिखता हूँ—इसलिये आपको भी दो-चर शब्द लिख ही देता हूँ ।

श्रीराधाका ग्रंम अचित्य और अनिवचनीय है। उसका वर्णन न श्रीराधा कर सकती हैं, न श्रीमाधव ही करनेमें समर्थ हैं। कहनेक लिय इतना ही कहा जाता है कि वह प्रेम परम विशुद्ध तथा परम उज्ज्वल है। स्वर्णको वार-वार अग्निमें जलानेपर जैसे उसमें मिली हुई दूसरी धातु या दूसरी चीजें जल जाती हैं और वह स्वर्ण जैसे अत्यन्त विशुद्ध और उज्ज्वल हो जाता है, वसे ही राधाका प्रेम केवल विशुद्ध प्रेम है। पर वह स्वर्णकी माँति जलानेपर विशुद्ध नहीं हुआ है, वह तो सहज ही, स्वरूपतः ही ऐसा है। सिचदानन्दमयमें दूसरी धातु आती ही कहाँसे १ यह तो साधकोंके लिये बतलाया गया है कि श्रीकृष्ण-प्रेमकी साधनामें परिपक्व व्रजरसके साधकके हृदयसे दूसरे राग और दूसरे काम सर्वधा जल जाते हैं और उनका प्रेम एकान्त परिशुद्ध हो जाता है। श्रीराधामें यह दिव्य प्रेम सहज और परमोच शिखरपर आरूढ़ है। इसी राधाप्रेमका दूसरा नाम अधिकृद्ध महाभाव है। इसमें केवल 'प्रियतम-सुख' ही सब कुळ है।



## श्रीराधाका त्यागमय एकाङ्गी निर्मल भाव

पित्रत्रतम प्रेम-सुवामयी श्रीराधाने प्रियतम प्रेमाणिव श्रीश्यामसुन्दरके तहान करके सर्वसमर्पण कर दिया। अब वे आठों पहर उन्होंके प्रेम-रस-युवा-समुद्रमें निमन रहने लगीं। स्यामसुन्दर मिलें-न-मिलें इसकी तिनक भी परवा न करके वे रात-दिन अकेलेमें बैठी मन-ही-मन किसी विचित्र दिव्य मावराज्यमें विचरण किया करतीं। न किसीसे कुछ कहतीं, न कुछ चाहतीं, न कहीं जातीं-आतीं। एक दिन एक अत्यन्त प्यारी सखीने आकर बहुत ही स्नेहसे इस अज्ञात विलक्षण दशाका कारण पूछा तथा यह जानना चाहा कि वह सबसे विरक्त होकर दिन-रात क्या करती है। यह सुनकर श्रीराधा-के नेत्रोंसे अध्विन्दु गिरने लगे और वे बोलीं— प्रिय सखी! हृदयकी अति

गोपनीय यह मेरी महामूल्यमयी अत्यन्त प्रिय वस्तु, जिसका मूल्य मैं भी नहीं जानती, किसीको दिखलाने, बतलाने या समझानेकी वस्तु नहीं है; पर तेरे सामने सदा मेरा हृदय खुला रहा है। त् मेरी अत्यन्त अन्तरङ्गा, मेरे ही सुखके लिये सर्वस्वत्यागिनी, परम विरागमयी, मेरे रागकी मूर्तिमान् प्रतिमा है, इससे तुझे अपनी स्थिति, अपनी इच्छा, अभिलाषाका किंचित् दिग्दर्शन कराती हूँ। सुन—

'प्रिय सखी! मेरे प्रभुके श्रीचरणोंमें मैं और जो कुछ भी मेरा था. सब समर्पित हो गया । मैंने किया नहीं, हो गया । जगत्में पता नहीं किस कालसे जो मेरा डेरा लगा था, वह सारा डेरा सदाके लिये उठ गया । मेरी सारी ममता सभी प्राणी-पदार्थ-परिस्थितियोंसे हट गयी, अब तो मेरी सम्पूर्ण ममताका सम्बन्ध केवल एक प्रियतम प्रभुसे ही रह गया। जगतुमें जहाँ कहीं भी, जितना भी, जो भी मेरा प्रेम, विश्वासऔर आत्मीयताका सम्बन्ध था, सब मिट गया। सब ओरसे मेरे सारे बन्धन ख़ुल गये। अब तो मैं केवल उन्हींके श्रीचरणोंमें बँध गयी । उन्हींमें सारा प्रेम केन्द्रित हो गया । उन्हींका भाव रह गया । यह सारा संसार भी उन्हींमें विलीन हो गया । मेरे लिये उनके सिवा किसी प्राणी-पदार्थ-परिस्थितिकी सत्ता ही शेष नहीं रह गयी, जिससे मेरा कोई व्यवहार होता । पर सखी ! मैं नहीं चाहती मेरी इस स्थितिका किसीको कुछ भी पता लगे । और तो क्या, मेरी यह स्थिति मेरे प्राणप्रियतम प्रमुसे भी सदा अज्ञात ही रहे । प्यारी सखी ! मैं सुन्दर सरस सुगन्धित सुकोमल सुमनसे ( सुन्दर मनसे ) सदा उनकी पूजा करती रहती हूँ, पर बहुत ही छिपाकर करती हूँ; मैं सदा इसी डरसे डरती रहती हूँ, कहीं मेरी इस पूजाका प्राणनाथको पता न चल जाय । मैं केवल यही चाहती हूँ कि मेरी पवित्र पूजा अनन्त कालतक सुरक्षित चलती रहे। मैं कहीं भी रहें. कंसे भी रहूँ, इस पूजाका कभी अन्त न हो और मेरी यह पूजा किसी दसरेको-प्राणप्रियतमको भी आनन्द देनेके उद्देश्यसे न हो, इस मेरी पूजासे सदा-सर्वदा मैं ही आनन्द-लाभ करती रहूँ । इस पूजामें ही मेरी रुचि सदा बदनी रहे, इसीसे नित्य ही परमानन्दकी प्राप्ति होती रहे । यह पूजा सदा

बढ़ती रहे और यह बढ़ती हुई पूजा ही इस पूजाका एक शत्र पवित्र फल हो । इस पूजामें में नित्य-निर्न्तर प्रियतमके अतिशय मनभावन पावन रूप-सीन्द्यको दखती रहूँ । पर कभी भी वे प्रियतम मुझको और मेरी पूजाको न देख पायें । वे यदि देख पायेंगे तो उसी समय मेरा सार। मजा किरिकरा हो जायगा । फिर मेरा यह एकाङ्गी निर्मल भाव नहीं रह सकेगा । फिर तो प्रियतमसे नये-नय सुख प्राप्त करनेके लिये मनमें नये-नये चाव उत्पन्न होने लगेंगे ।'

भ्यों कहकर राधा चुप हो गर्यी, निर्निमेष नेत्रोंसे मन-ही-मन प्रियतमक रूप-सौन्दर्यको देखने छर्गा।

हुआ समर्पण प्रभु-चरणोंमें जो कुछ था सब, मैं, मेरा। अग-जगसे उठ गया सदाको चिरसंचित सारा डेरा॥ मेरी सारी ममताका अब रहा सिर्फ अभूसे गम्बन्ध। प्रीति, प्रतीति, सगाई सबही मिटी, खुल गये सारे बन्ध ॥ प्रेम उन्होंमें, भाव उन्हींका, उनमें ही सारा संसार। उनके सिवा, शेष कोई भी बचा न, जिससे हो व्यवहार॥ नहीं चाहती जाने कोई, मेरी इस स्थितिकी कुछ बात। मेरे प्राणाप्रयतम प्रभुसे भी यह सदा रहे अज्ञात॥ सुन्दर सुमन सरस सुरभित मृदुसे मैं नित अर्चन करती। अति गोपन, वे जान न जायें कभी, इसी ढरसे डरती॥ मेरी यह ग्रुचि अर्चा चलती रहे सुरक्षित काल अनन्त। रहूँ कहीं भी, कैसे भी, पर इसका कभी न आये अन्त॥ इस मेरी पूजासे पाती रहूँ नित्य मैं ही आनन्द् । बढ़े निरन्तर रुचि अर्चामें, बढ़े नित्य ही परमानन्द्र ॥ बढ़ती अर्चा ही अर्चाका फल हो एकमान्न पावन। नित्य निरखती रहुँ रूप मैं, उनका अतिशय मनभावन ॥ वेन देख पार्ये पर मुझको, मेरी पूजाको न कभी। देख पायँगे वे यदि, होगा मजा सभी किरकिरा तभी॥ रह नहिं पायेगा फिर मेरा यह एकाङ्गी निर्मल भाव। फिर तो नये नये उपजेंगे 'प्रिय' से सुख पानेके चाब ॥

# श्रीराधाभावकी एक झाँकी

न नाकपृष्ठं न च पारमेष्ठ्यं न सार्वभौमं न रसाधिपत्यम् । न योगसिद्धीरपुनर्भवं वा समञ्जस त्वा विरहय्य काङ्क्षे॥ अजातपक्षा इव मातरं खगाः स्तन्यं यथा वत्सतराः क्षुधार्ताः ॥ प्रियं प्रियेव व्युषितं विषण्णा मनोऽरविन्दाक्ष दिदक्षते त्वाम्॥ (श्रीमद्भागवत ६ । ११ । २५-२६ )

भक्तहृदय वृत्रासुरने मरते समय श्रीभगवान्से प्रार्थना की—'हे सर्व-सौभाग्यनिघे! मैं आपको छोड़कर इन्द्रपद, ब्रह्माका पद, सार्वभौम—सारी पृथ्वीका एकछत्र राज्य, पातालका एकाधिपत्य, योगकी सिद्धियाँ और अपुनर्भव—मोक्ष भी नहीं चाहता। जैसे पिक्षयोंके बिना पाँख उगे बच्चे अपनी माँ चिड़ियाकी बाट देखते हैं, जैसे भूखे बछड़े अपनी माँ गैयाका दूध पीनेके लिये आतुर रहते हैं और जैसे वियोगिनी प्रियतमा पत्नी अपने प्रवासी प्रियतमसे मिलनेके लिये छटपटाती रहती है, वैसे ही कमलनयन! मेरा मन आपके दर्शनके लिये छटपटा रहा है।' उपर्युक्त वाक्य भगवत्प्रेमीके हृदयकी त्यागमयी अभिलाषाके खरूपको व्यक्त करते हैं । भगवत्प्रेमी सर्वथा निष्काम होता है । प्रेममें किसी भी ख-सुग्दकी कामनाको स्थान नहीं है । प्रेमी देना जानता है, लेना जानता ही नहीं । प्रेमास्पदके सुखके लिये उसका सहज जीवन है, उसके जीवन-का प्रत्येक कार्य, प्रत्येक चेष्टा, प्रत्येक विचार और प्रत्येक कल्पना है । प्रेमास्पद प्रभुको सुग्वी बनानेवाली सेवा ही उसके जीवनका खभाव है । उसको छोड़कर वह संसारके —इहलोक, परलोकके बड़े-से-बड़े भोगकी तो वात ही क्या, पाँच प्रकारकी मुक्तियाँ भी, देनेपर भी खीकार नहीं करता-

सालोक्यसार्ष्टिसामीप्यसारूप्यैकत्वमप्युत । दीयमानं न गृह्धस्ति विना मत्सेवनं जनाः॥ (श्रीमद्भागवत ३ । २९ । १३ )

भगवान् (श्रीकिपिलदेव) कहते हैं—'मेरे प्रेमी भक्त—मेरी सेवाको होड़कर—सालोक्य (भगवान्के नित्यधाममें निवास), सार्ष्टि (भगवान्के समान ऐश्वय-भोग), सामीप्य (भगवान्के समीप रहना), सारूप्य (भगवान्के समान रूप प्राप्त करना) और एकत्व (भगवान्में मिल जाना—ब्रह्मखरूपको प्राप्त हो जाना)—ये (पाँच प्रकारकी दुर्लभ मुक्तियाँ) दिये जानेपर भी नहीं लेते।'

भगवत्प्रेमियोंकी पिवत्र प्रेमािनमें भोग-मोक्षकी सारी कामनाएँ, संसार-की सारी आसिक्तयाँ और ममताएँ सर्वथा जलकर भस्म हो जाती हैं। उनके द्वारा सर्वस्वका त्याग सहज स्वाभाविक होता है। अपने प्राणिप्रयतम प्रभुको समस्त आचार अपण करके वे केवल नित्य-निरन्तर उनके मधुर स्मरणको ही अपना जीवन बना लेते हैं। उनका वह पिवत्र प्रेम सदा वहता रहता है; क्योंकि वह न कामनापूर्तिके लिये होता है न गुणजनित होता है। उसका तार कभी टूटता ही नहीं, सूक्ष्मतररूपसे नित्य-निरन्तर उसकी अनुभूति होती रहती है और वह प्रतिक्षण नित्य-नूतन मधुररूपसे बढ़ता ही रहता है। उसका न वाणीसे प्रकाश हो सकता है, न किसी चिश्नसे ही उसे दूसरेको बताया जा सकता है—

भनिर्वचनीयं प्रेमस्बरूपम् । (नारदभक्तिसूत्र ५१)

इस पवित्र प्रेममें इन्द्रिय-तृप्ति, वासनासिद्धि, भोग-लाल्सा आदिको स्थान नहीं रहता । बुद्धि, मन, प्राण, इन्द्रियाँ—सभी नित्य-निरन्तर परम प्रियतम प्रभुके साथ सम्बन्धित रहते हैं । मिलन और वियोग—दोनों ही नित्य-नवीन रसवृद्धिमें हेतु होते हैं । ऐसा प्रेमी केवल प्रेमकी ही चर्चा करता है, प्रेमकी चर्चा सुनता है, प्रेमका ही मनन करता है, प्रेममें ही संतुष्ट रहता और प्रेममें ही नित्य रमण करता है । वह ल्वमात्रके लिये भी किसी भगवत्प्रेमीका सङ्ग प्राप्त कर लेता है तो उसके सामने मोक्षतकको तुन्छ समझता है । श्रीमद्भागवतमें आया है—

तुलयाम लवेनापि न स्वर्गं नापुनर्भवम्। भगवत्सङ्गिसङ्गस्य मर्त्यानां किमुताशिषः॥ (१।१८।१३)

'भगवदासक्त प्रेमी भक्तके लवमात्रके सङ्गसे खर्ग और अपुनर्भव— मोक्षकी भी तुलना नहीं की जा सकती, फिर मनुष्योंके तुच्छ भोगोंकी तो बात ही क्या है।'

इस परम पित्र, मुक्ति-मुक्ति-त्यागसे विभूषित उज्ज्वलतम प्रेमकी सर्वोत्कृष्ट अभिन्यक्ति व्रज्ञगोपियोंमें हुई । उनमें श्रीकृष्ण-सुख-लालसाके अतिरिक्त और कुछ था ही नहीं । अपनी कोई चिन्ता उन्हें कभी नहीं हुई । ये सब गोपाङ्गनाएँ श्रीराधारानीकी कायव्यृहरूपा हैं और उन्हींके सुख-सम्पादनार्थ अपना जीवन अपण करके प्रेमका परम पित्र आदर्श व्यक्त कर रही हैं । इनमें श्रीराधारानीकी सिखयोंमें आठ प्रधान हैं — लिलता, विशाखा, चित्रा, चम्पकलता, सुदेवी, तुङ्गविद्या, इन्दुलेखा और रङ्गदेवी । इनमें प्रत्येककी अनुगता आठ-आठ किकरियाँ हैं तथा अनेक मञ्जरीगण हैं । ये सभी श्रीराधा-माधवकी प्रीतिसाधनामें ही नित्य संलग्न रहती हैं । इन सबकी आधारक्रपा हैं श्रीराधिकाजी । प्रेमभिक्तका चरमखरूप श्रीराधा-भाव है । इस भावका यथार्थ खरूप श्रीराधिकाके अतिरिक्त समस्त विश्वके दर्शनमें कहीं नहीं मिलता । श्रीराधा शङ्का, संकोच, संशय, सम्प्रम आदिसे सर्वथा शून्य परम आत्मिनवेदनकी पराकाष्ठा हैं । रित, प्रेम, प्रणय, मान, रनेह,

राग, अनुराग और भाव—इस प्रकार उत्तरोत्तर विकासित होता हुआ परम त्यागमय पित्रत्र प्रेम अन्तमें जिस स्वरूपको प्राप्त होता है, उसे 'महाभाव' कहा गया है। इस महाभावक उदय होनपर क्षणभर भी प्रियतमका विपोग नहीं होता। श्रीराधा इसी महाभावकी प्रत्यत मूर्ति हैं। वे महाभ व-खुरूप हैं। श्रीकृष्णकी समस्त प्रेयसीगणोंमें वे सर्वश्रेष्ठ हैं। नित्य-नव परम सीन्दर्य, नित्य-नव भाधुरा, नित्य-नव असमोर्व्य छीछाचातुर्यकी विपुष्ट नित्यवर्यनशील दिख्य सम्पत्तिमें मन्छंकृत प्रियतम श्रीश्यामनुन्दर श्रीराधाक प्रेमके आलभ्यन हैं और श्रीराधा इस मधुररसकी श्रेष्ठतम आश्रय हैं। ये श्रीराधा कभी प्रियतनक संयोग-सुख्या अनुभव करती हैं और कभी वियोग-वेदनाका। इनका मछन-सुख्य आर वियोग-त्यया —दोनों हो अनुलनीय तथा अनुप्रभेय हैं। श्रीरूपमास्वामी महोदय वियोगकी एक झाँकीका दर्शन इस प्रकार कराते हैं —

अश्रूणामितवृष्टिभिद्धिगुणयन्त्यकीत्मजानिह्यः ज्यात्स्नीस्यिन्दिविधूपलप्रतिकृतिच्छायं वर्धविश्वतः । कण्ठान्तस्त्रस्यक्षराय गुलकेर्लब्धा कद्मयाकृति । गाधा वर्णायर प्रचानकृद्धिकृता ।

श्रीराधिकाकी एक सम्बी ज्यामसुन्दर्गे कहती है— 'नेणुनर ! तुम्हांने अदर्शनमे राधाकी दशा आज केंसी हो रही है ! उनके नेत्रोंसे जलकी इतनी अधिक वर्ण हो रही है कि उससे यमुनाजीका जल बढ़कर दूना हो गया है । उनके शरीरमें इस प्रकार पसीना झर रहा है, जैसे चाँदनी रात्रिमें चन्द्रकान्तमणि पसीजकर रस बहाने लगती है । उनका शरीर भी चन्द्रकान्तमणिकों मौति ही स्तब्ब (निश्चेट) हो गया है आर उसका वर्ण भी उसी मणिके सदरा पीला पड़ गया है । उनके कण्ठकी बागा इक-इककर निकलती है तथा उसका खर भड़ हो गया है । उनका सबाह कर्मके केसरकी मौति पुलकित हो रहा है । मयंकर आँवी-पानोमें जैसे केचेका वृक्ष काँपकर भूमिपर गिर जाता है, वैसे ही उनको अङ्ग-लता भूषिपर गिर पड़ी है ।'

ये सब महान् भाव-तरङ्गे श्रीराधाके महाभाव-सागरको प्रकट दिखळा रही हैं। वस्तुतः श्रीकृष्ण, श्रीराधा, श्रीगोपाङ्गनासमृह एवं उनकी मधुरतम लीलाओंमें कोई मेद नहीं हैं। रस-खरूप श्रीश्यामसुन्दर ही अनन्त-अनन्त रसोंके रूपमें प्रकट होकर खयं ही अनन्त-अनन्त रसोंका समाखादन करते हैं। वे खयं ही आखाद्य, आखादक और आखाद बने हैं तथाणि श्रीराधा-माधवका मधुरातिमधुर लीला-रस-प्रवाह अनादि-अनन्तरूपसे चलन्य रहता है। श्रीकृष्ण और श्रीराधाका कभी बिछोह न होनेपर भी वियोगलीला होती है; पर उस वियोगलीलामें भी संयोगकी अनुभूति होती है और संयोगमें भी वियोगका भान होता है। ये सब रस-समुद्रकी तरङ्गें हैं। प्रेम-का खभाव श्रीराधाके अंदर पूर्णरूपमें प्रकट है, इसल्यि वे अपनेमें रूप-गुणका सर्वया अभाव मानती हैं। श्रीकृष्णको नित्य अपने सांनिध्यमें ही देखकर सोचती हैं कि मेरे मोहमें प्राणनाथ यथार्थ सुखसे विश्वत हो रहे हैं। अच्छा हो, मुझे छोड़कर ये अन्यत्र चले जायँ तथा सुख-सम्पादन करें, पर श्रीकृष्ण कभी इनसे पृथक नहीं होते। इस प्रकार प्रेमका प्रवाह चलता रहता है। परम त्याग, परम प्रेम और परम आनन्द—प्रेमकी इस पावन त्रिवेणीका प्रवाह अनवरत बहता ही रहता है!

एक विचित्र बात तब होती है, जब श्रीकृष्ण मथुरा पथार जाते हैं, श्रीराधा तथा समस्त गोपीमण्डल एवं सारा व्रज उनके वियोगसे अत्यन्त पीड़ित हो जाता है यद्यपि श्रीस्थामसुन्दर माधुर्यस्त्पमें नित्य श्रीराधाके समीप ही रहते हैं, पर लोगोंको दृष्टिमें वे चले जाते हैं। मथुरासे संदेश देकर वे श्रीउद्धवजीको व्रजमें भेजते हैं।

स्याम-सखा श्रीउद्भवजी त्रजमें आकर नन्दबाबा एवं यशोदा मेया तो सान्त्वना देते हैं, फिर गोपाङ्गना-समूहमें जाते हैं; वहाँ बड़ा ही सुन्दर प्रेमका प्रवाह बहता है और उसमें उद्भवका सपस्त चित्तप्रदेश आफ्रावित हो जाता है। तदनन्तर वे श्रीराधिकाजीसे एकान्तमें बात करते हैं। श्रीराधाकों बड़ी ही विचित्र स्थिति है। वे जब उद्भवजीसे श्रीश्यामपुन्दरका मथुरासे भेजा हुआ संदेश सुनती हैं, तब पहले तो चिक्त-सी होकर यानो संदेहमें पड़ी हुई-सी कुछ सोचती हैं। फिर कहने छगती हैं—

'उद्भव ! तुम मुझको यह किसका कैसा संदेश सुना रहे हो ? तुम झूटम्ट मुझे क्यों भुलावेमें डाल रहे हो ? मेरे प्रियतम श्रीत्यामसुन्दर तो यहीं हैं । वे कब परदेश गये ? कब मथुरा गये ? वे तो सदा मेरे पास ही रहते हैं । मुझे देखे बिना एक क्षण भी उनसे नहीं रहा जाता, मुझे न पाकर वे क्षणभरमें व्याकुल हो जाते हैं, वे मुझे छोड़कर कैसे चले जाते ? फिर मैं तो उन्हींके जिलाये जी रही हूँ, वे ही मेरे प्राणोंके प्राण हैं । वे मुझे छोड़कर चले गये होते तो मेरे शरीरमें ये प्राण कैसे रह सकते ?'

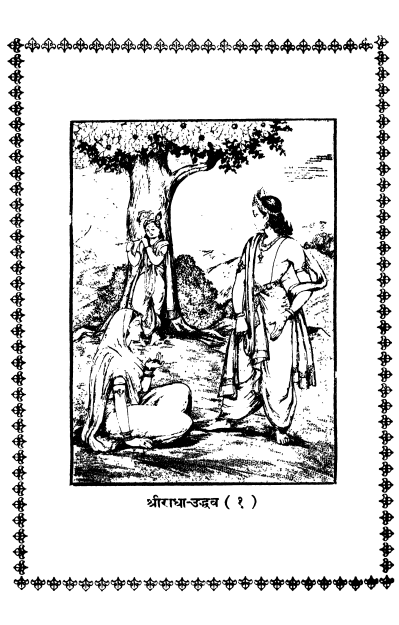
उद्भव ! तुम मुझको किसका यह सुना रहे कैसा संदेश ? भुला रहे क्यों मिथ्या कहकर ? प्रियतम कहाँ गये परदेश ? देखे बिना मुझे पलभर भी कभी नहीं वे रह पाते ! क्षणभरमें च्याकुल हो जाते, कैसे छोड़ चले जाते ? मैं भी उनसे ही जीवित हूँ, वे ही हैं प्राणोंके प्राण । छोड़ चले जाते तो कैसे तनमें रह पाते ये प्राण ?

उतनेमें ही श्रीकृष्ण खड़े दिखलायी दिये। तब श्रीराधा बोर्ली— 'अरे देखो, उधर देखो, वे नन्दिकशोर कदम्बके मूलमें खड़े केसी निर्निषेष दृष्टिसे मेरी ओर देख रहे हैं और मन्द-मन्द मुसकरा रहे हैं ! देखों तो, मेरे मुखको कमल समझकर प्राणप्रियतमके नेत्र-भ्रमर मतवाले होकर मधुर-रस-पान कर रहे हैं।'

> देखों—वह देखों, कैसे मृदु-मृदु मुसकाते नंदिकशोर। खड़े कदम्ब-मूल, अपलक दे झाँक रहे हैं मेरी ओर॥ देखों, कैसे मत्त हो रहे, मेरे मुखको पङ्कज मान। प्राणांप्रयतमके दग-मधुकर मधुर कर रहे हैं रसपान॥

'देखो, भौंहें चलाकर और आँखें मटकाकर वे मेरे प्राणधाम मुझसे इशारा कर रहे हैं तथा अत्यन्त आतुर होकर मुझको एकान्त कुझमें बुला रहे हैं । उद्भव ! तुम भौंचक-से होकर कदम्बकी ओर कैसे देख रहे हो ! क्या तुम्हें स्यामसुन्दर नहीं दिखायी देते, अथवा क्या तुम उन्हें देखकर प्रममें डूब गये हो !

> अकुटि चलाकर, दग मटकाकर मुझे कर रहे वे संकेत। अति आतुर एकान्त कुक्षमें बुला रहे हैं प्राणनिकेत॥





कैसे तुम भौंचक-से होकर देख रहे कदम्बकी ओर ? क्या तुम नहीं देख पाते ? या देख हो रहे प्रेम-विभोर ॥

श्रीराधिकाजी यों कह रही थीं कि उन्हें स्यामसुन्दरके दर्शन होने बंद हो गये; तब वे अकुला उठीं और बोर्ली——

'हैं, यह सहसा क्या हो गया ! स्यामसुन्दर कहाँ छिप गये ! हाय ! वे आनन्दनिधान मनमोहन मुझे क्यों नहीं दिखायी दे रहे हैं ! वे छीछामय क्या आज पुन: आँखिमचौनी खेळने छो ! अथवा मैंने उनको तुम्हें दिखा दिया, इससे क्या उन्हें छाज आ गयी और वे कहीं छिप गये !'

> हैं, यह क्या ? सहसा वे कैसे, कहाँ हो गये अन्तर्धान ? हाय, क्यों नहीं दीख रहे मुझको मनमोहन मोदनिधान ? आँखमिचौनो लगे खेलने क्या वे लीलामय फिर आज ? दिखा दिया मैंने तुमको, क्या इससे उन्हें आ गयी लाज ?

'नहीं, नहीं! तब क्या वे सचमुच ही मुझे छोड़कर चले गये ! हाय! क्या वे मुझसे मुख मोड़कर मुझे अपरिमित अभागिनी बनाकर चले गये! हाय उद्धव! तुम सच कहते हो, तुम सत्य संदेश सुनाते हो! वे चले गये! हा! वे मेरे लिये रोना शेष छोड़कर चले गये!

> नहीं नहीं ! तब क्या वे चले गये सचमुच ही मुझको छोक ! मुझे बनाकर अभित अभागिन हाय गये मुझसे मुख मोक ! सच कहते हो उद्धव ! तुम, हो सत्य सुनाते तुम संदेश ! चले गये, हा ! चले गये वे, छोक गये रोना अवशेष ॥

'पर ऐसा केंसे होता ! जो पल-पलमें मुझे अपलक नेत्रोंसे देखा करते; जो मुझे सुखमय देखनेके लिये बड़े सुखसे मान-अपमान, स्तुति-निदा, हानि-लाभ, सुख-दु:ख—सब सहते; मेरा दु:ख जिनके लिये बोर दु:ख और मेरा सुख ही जिनका आत्यन्तिक सुख था, वे मुझे दु:ख देकर कैसे अपने जीवन-सुखको खो देते ! अतएव वे गये नहीं हैं। यहीं छिपे होंगे!'

प्रतिपक जो अपलक नयनोंसे मुझे देखते ही रहते, सुखमय मुझे देखनेको जो सभी द्वनद्व सुखसे सहते। श्रीरा० मा० चि०३मेरा दुःख दुःख अति उनका, मेरा सुख ही अतिवाय सुख । वे कैसे मुझको दुख देकर स्त्रो देते निज जीवन-सुख ॥

हतना कहते-कहते ही राधाका भाव बदला । उनके मुखपर हँसी छ।
गयी और उल्लिस्त होकर वे कहने लगीं—'हाँ ठीक, वे चले गये । मुझे
परम हुख देनेके लिये ही वे मथुरामें जाकर बसे हैं । मैं इसका रहस्य
समझ गयी । मैं सुखी हो गयी मुझे सुख देनेवाले प्रियतमके इस कार्यको
देखका ! मुझे वे सब पुरानी बातें याद आ गयीं, जो मुझमें-उनमें हुआ
करती थीं । उनके जानेका कारण मैं जान गयी । वे मुझे सुखी बनानेके
लिये हा गये हैं । इसीसे देखो, मैं कैसी प्रफुलित हो रही हूँ—मेरा अक्र-

सुझे परम सुल देनेको ही गये मधुपुरीमें बस स्याम । समझ गयी, मैं सुली हो गयी, निरस सुखद प्रियतमका काम ॥ याद आ गयी सुझको सारी मेरी-उनकी बीती बात । जान गयी कारण, इससे हो रही प्रफुल्लित, पुरुकित-गात ॥

"बताऊँ, क्या बात है ! मुझमें न तो कोई सहुण था न कोई रूपमाधुरी ही । मैं दोनोंकी खान थी । पर मोहिन्नश होनेके कारण मनमोहन
त्यामहुन्दरको मुझमें सौन्दर्य दिखलायी देता और ने मुझे अपना सर्वख—
तन-मग-धन देकर मुझपर न्योळानर हुए रहते ! ने बुद्धिमान् होकर
मोहना मुझे 'मेरी प्राणेश्वरी', 'मेरी हृदयेश्वरी' कहते-कहते कभी थकते ही
नहीं । मुझे इससे बड़ी लजा आती, बड़ा संकोच होता । मैं बार-बार
छन्हें समझाया करती—'प्रियतम ! तुम इस भ्रमको छोड़ दो ।' पर मेरी
बात मानना तो दूर रहा, ने तुरंत मुझे हृदयसे लगा लेते, मेरे कण्ठहार बन
जाते, मैं उन्हें अपने गलेसे लिपटा हुआ पाती ! मैं गुगसे, सौन्दर्यसे रहित
वा; प्रेमधनसे दरिद्र थी, कला-चतुरतासे हीन थी; मूर्जा, बहुत बोलनेवाली,
हुरे ही मान-मदसे मतनाली, मन्दमित तथा मलिन खभावकी थी । मुझसे
बहुत-बहुत अधिक सुन्दरी, सहुण-शीलवती, सुन्दर रूपकी भंडार अनेकों
हुयोग्य सिखयाँ थीं, जो प्रियतमको अत्यन्त सुख देनेमें सत्र्य थीं । मैं उनके
नाम बता-बताकर प्रियतमको उनसे स्नेह करनेके लिये कहती; परंतु ने

कभी भूलकर भी उनकी ओर नहीं ताकते और सबसे अधिक—अधिक क्यों, वे प्रियतम सारा ही प्यार सब ओरसे, सब प्रकारसे, अनन्यरूपसे केवल मुझको ही देते। इस प्रकार प्रियतमका बढ़ा हुआ त्यामोह देखकर मुझे बड़ा संताप होता और मैं देवताने मनाया करती कि रहे प्रभो ! आप उनक इस मोहको शीव्र हर लें। मेरा बड़ा सौभाग्य है कि देवताने मेरी करूण पुकार सुन ली। मेरे प्राणनाथ मोहनका मोह आखिर मिट गया और अब वे मथुरामें अपार आनन्द प्राप्त कर रहे होंगे। मेरे प्राणागम वे किसी नगरनिवासिनी चतुर सुन्दरीको प्राप्त करके अनुपम सुख भोग रहे होंगे। मेरा मनोरथ पूर्ण हो गया। आज मैं परम सुखवती हो गर्या। आज मेरे भाग्य खुन्छ गये, जो मुझको आनन्द-मङ्गलमय, जीवनको सजानेवाला, सुखर्की खानकूप स्थामसुन्दरका यह संदेश सुननेको मिला।

सहुणहीन, रूप-सुषमासे रहित, दोषकी में थी खान।
मोहिषिबता मोहनको होता मुझमें सुन्दरताका भान॥
नयीछाबर रहते मुझपर सर्वस्य स-मुद्र कर मुझको दान।
कहते अकते नहीं कभी 'प्राणेश्विरि!' 'हृदयेश्विरि!' मितमान॥
'प्रियतम! छोड़ो इस अमको तुम'—बार-बार मैं समझाती।
नहीं मानते, उर भरते, मैं कण्ठहार उनको पाती॥
गुण-सुन्दरता-रहित, प्रेमभन-दीन, कला-चतुराई-हीन।
मूर्खा, मुखरा, मान-मद-भरी मिथ्या, मैं मितमन्द मलीन॥
मुझसे कहीं अधिकतर सुन्दर सहुण-शील-सुरूप-निधान।
सखी अनेक योग्य, प्रियतमको कर सकती अतिशय सुख-दान॥
प्रियतम कभी, भूळकर भी, पर नहीं ताकते उनकी ओर।
सर्वाधिक वर्यो, भ्यार मुझे देते अनन्य प्रियतम सब ओर॥
रहता अति संताप मुझे प्रियतमका देख बढ़ा व्यामोह।
देव मनाया करती मैं, 'प्रभु ! हर लें सखर उनका मोह'॥

× × × ×

मेरा अति सौभाग्य, देवने सुन ली मेरी करुण पुकार।
मिटा मोह मोहनका, अब वे प्राप्त कर रहे मोट अपार॥
पाकर सुन्दर चतुरा किसी नागरीको वे प्राणाराम।
भोग रहे होंगे अनुपम सुख, पूर्ण हुआ मेरा मन-काम॥

परम मुखवती आज हुई में, खुले भाग्य मेरे हें आज। सुना स्थाम-संदेश सुखाकर, मुद-मङ्गलमय, जीवन-साज॥

यह कहते-कहते ही पुनः भावमें परिवर्तन हो गया। वे दहतापूर्वक वोळी—"नहीं- प्रियतमसे ऐसा काम कभी हो ही नहीं सकता। मुझसे कभी पृथक होना उनके लिये सम्भव ही नहीं। मेरा और उनका ऐसा सुन्दर, प्रिय और अनन्य—अनोखा सम्बन्ध है, जो कभी मिट ही नहीं सकता। मुझ छोड़कर 'वे' और उनको छोड़कर 'मैं' कभी रह ही नहीं सकते। एकके विना दूसरेका अस्तित्व ही नहीं है। वे मैं हूँ, मैं वे हैं। दोनों एक तत्त्व हैं। दोनों सब प्रकारसे एकहर ही हैं।"

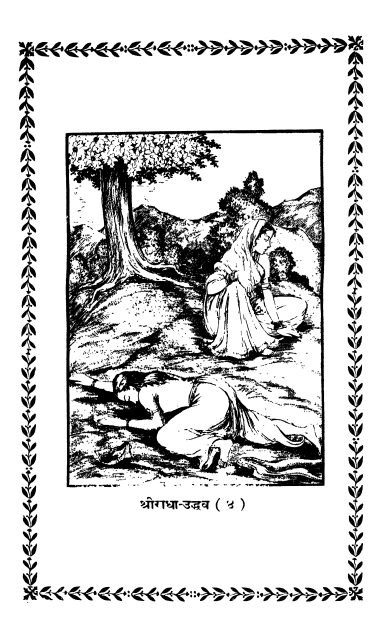
नहीं, नहीं ! ऐसा हो सकता नहीं कभी प्रियतमसे काम ।
मेरा-उनका अमिट अनोखा प्रिय अनन्य सम्बन्ध ललाम ॥
मुझे छोड़ 'वे' उन्हें छोड़ 'में' रह सकते हैं नहीं कभी।
'वे में' 'में वे'—एक तन्व हैं—एकरूप हैं माँति सभी॥

राधा यों कह रही थीं कि उन्हें स्थामसुन्दर सहसा दिखायी दिये। वे बोल उठीं—'अरे अरे उद्भव! देखों, वे सुजान फिर प्रकट हो गये हैं। केसा मनोहर रूप है, केसी सुन्दर ग्रेमपूर्ण दृष्टि है। अधरोंपर मृदु मुसकान खेल रही है। लिलत त्रिमङ्ग मूर्ति है। बुँघराल कुटिल केश हैं। सिरपर मोर-मुकुट तथा कानोंमें कमनीय कुण्डल झलमला रहे हैं। मुरलीधरने अधरा-पर मुरली वर रक्षी है और उससे मधुर तान छंड़ रहे हैं।'

अरे-अरे उद्भव ! देखों, धे पुनः प्रकट हो गये युजान । हेमभरी चितवन सुन्दरः छायी अधरींपर मृदु धुसुकान ॥ ललित त्रिभङ्गः, कृटिल कृत्तलः, सिर मोर-मुकुट, कल कुण्डलकान । धर शुरली धुरलीधर अधरोंपर ही छेड़ रहे मधु तान ॥

यों बहकर राधा समाधिमान-सी एकटक दखती निस्तब्ध हो गयां। इस प्रकार ग्रेम-सुधा-समुद्र श्रीराधामें विविध विचित्र तरङ्गोको उद्यक्ते देखकर उद्भव अरमन विमुग्त हो गये। उनके सारे अङ्ग सहसा विवश हो गये। उनको अपने शरीरकी सुधि नहीं रही। उनके हृदयमें नयी-नयी उत्पन्न हुई





शुभ प्रेम-नदीमें अकस्मात् बाढ़ आ गयी। कहीं ओर-छोर न रहा। वे आनन्दमग्न होकर भूमिपर छोटने छगे और उनका सारा शरीर शुभ राधा-चरण-स्पर्श-प्राप्त ब्रजधूछिसे धूसरित हो गया।

> प्रेम-सुधा-सागर राधामें उठतीं विविध विचित्र तरङ्ग । देख विमुग्ध हुए उद्भव अति, बरबम विवश हुए सब अङ्ग ॥ उदित नवीन प्रेम-सरिता ग्रुभ बढ़ी अचानक, ओर न छोर । भू-लुण्ठित, तन धूलि-धूमरित ग्रुचि, उद्भव आनन्दविभोर ॥

इस प्रकार अभिन्नखरूपा होनेपर भी श्रीराधारानी अपनेको प्रियतम स्यामसुन्दरके सुखसे बिद्धत करके उनका सुख चाहती हैं। उनका सारा श्रीकृष्णानुराग, श्रीकृष्णसेवन श्रीकृष्णसुखके लिये ही है। वे जब यह सोचती हैं कि श्रीकृष्णको मुझसे वह सुख नहीं मिलता, जो अन्यत्र मिल सकता है तो वे देवताको मनाती हैं कि श्रीकृष्ण मुझको छोड़कर अन्यत्र सुख प्राप्त करें।

उनकी सखी गोपियाँ भी श्रीराधा-स्यामसुन्दरके सुखसम्पादनमें ही नित्य लगी रहती हैं। वे कभी स्यामसुन्दरसे मिलती भी हैं तो उनके रसाखादनकी वृद्धिके लिये ही, खसुखके लिये नहीं। इसी प्रकार जिनमें नवग्रीतिभावका प्रस्फुटन हुआ है, तुलसी-मञ्जरीकी भाँति अथवा नवोद्गत पञ्चवके अप्रभागके सदश जो नवीन रसभावयुक्त हैं, वे मञ्जरीगण भी नित्य-निरन्तर श्रीस्यामा-स्याम-युगलके सुखसम्पादन अथवा प्रीतिवहनमें ही अपनेको कृतार्थ मानती हैं। उनमें तिनक भी निज सुख-भोगका न तो प्रलोभन है, न दूसरेका सुख-सौभाग्य देखकर ईर्ष्याजनित जलन है।

एक बार श्रीराधिकाजीने मिणमञ्जरिक प्रेम-भावका आदर्श देखनेके लिये एक सखीको उनके पास भेजकर उसीकी ओरसे यह कहलवाया—'सखी! श्रीललिता, विशाखा आदि श्रीराधा-माधवकी सेवामें सखीभावसे तो रहती ही हैं। कभी-कभी वे नायिकाके रूपमें भी श्यामसुन्दरके समीप पधारती हैं। तुम भी इसी प्रकार श्रीकृष्णके समीप जाकर उन्हें सुख प्रदान करो और खयं उनसे सुख प्राप्त करों। श्रीकृष्ण-मिलनके समान सुखकी कहीं तुलना तो दूर रही, तीनों लोकों और तीनों कालोंमें उसकी कल्पना भी नहीं

की जा सकती। तुम्हारा रूप-गुण, सौन्दर्य, माधुर्य, चातुर्य—सभी विलक्षण हैं; अतएव तुम इस परमानन्दसे बिब्बत क्यों रहती हो ? स्यामसुन्दरके समीप जाकर उनका प्रत्यक्ष सेवानन्द प्राप्त करो। ? इस बातको सुनकर मिणमञ्जरीने उक्त सखीसे कहा—'बिहन! कल्याणमयी श्रीराधा श्रीस्थामसुन्दरके साथ मिलकर जो सुख प्राप्त करती हैं, वहीं मेरे छिये मेरे अपने मिलनसे अनन्त-गुना अधिक सुख है। मैं अपने लिये दूसरे किसी सुखर्का कभी कल्पना ही नहीं कर सकती। तुम मुझे क्यों भुलाती हो ? मुझे तो तुम भी यही बरदान दो कि मैं श्रीराधा-माधवके मिलन-सुख्को ही नित्य-निरन्तर अपना परम सुख मानूँ और उसी पवित्र कार्यमें अपने जीवनका एक-एक क्षण लगाकर अनिवचनीय और अचिन्त्य सुख प्राप्त करती रहूँ।' यही प्रेमकी मिहमा है।

इसीसे इस पवित्र सर्वत्यागमय प्रेमकी तुल्नामें इन्द्रका पद, ब्रह्माका पद, सार्वभौम साम्राज्य, पातालका राज्य, योगसिद्धि एवं मोक्षपर्यन्त सभी नगण्य हैं; क्योंकि उन सभीमें 'ख-सुख-कामना'का किसी-न-किसी अंशमें अस्तित्व है, पूर्ण त्याग नहीं है। इस पूर्ण त्यागको ही परम आदर्श माननेवाला मानव त्यागके मार्गमें अग्रसर होकर परम प्रेम और परमानन्दको ग्राप्त करके धन्य होता है!

घर, पड़ोस, गाँव, देश, विश्व, विश्वातमा और सबके मूळ खरूप सर्वाधार, सर्वमय, सर्वातीत भगवान्के छिये जितना-जितना ही त्याग होता है, उतना-उतना ही भोगासिक्त, प्राणि-पदार्थोंकी ममता, विषयकामना, मिथ्या अहंकारका नाश होकर दिश्य प्रेम प्राप्त होता है और उतना-उतना ही दित्य मधुर अनन्त आनन्द बढ़ता है। इसीसे भक्तोंने प्रेमको प्रुरुषार्थ-चतुष्ठयके मोक्षसे भी उच्चतम पश्चम पुरुषार्थ बताया है।

मानवके लिये इसीसे परम कर्तन्य है—सर्वत्याग् । त्यागका अनिवार्य फल है—त्यागमय अनन्यग्रेम और त्यागमय प्रेमका ही परिणाम है—विशुद्धतम दिव्य आनन्द !

## श्रीराधाका स्वरूप

( सं० २०१२ वि० के श्रीराधाष्ट्रमी-महोत्सवपर प्रवचन )

#### [दिनमें]

साधनाकी दो धाराएँ हैं—अनादिकालसे। एक धारामें 'अहम्' के परिणामकी चिन्ता है, 'अहम्' के मङ्गलकी भावना है। दूसरी धारामें 'अहम्' का सर्वथा समर्पण है। इन्हीं दोनों धाराओं के अनुसार अध्यात्मराज्यकी सारी साधनाएँ चलती हैं। इस समय विशेष विस्तारकी आवश्यकता नहीं, संक्षेपमें जिस धारामें कर्मकी और ज्ञानकी प्रधानता है, उस धारामें आत्मपरिणामकी चिन्ता है; 'अहम्' के मङ्गलकी भावना है। भगवान् ने गीताके अन्तिम उपदेशमें कहा है—

सर्वधर्मान् परित्यज्य मामेकं शरणं वज । अहं त्वा सर्वपापेभ्यो मोक्षयिष्यामि मा शुचः॥

यह बड़ा सुन्दर, अत्यन्त महत्त्वपूर्ण उपदेश भगवान्का है । परंतु इस उपदेशमें 'पापनाशका प्रलोभन' है । 'तुम्हारे पापोंका नाश में कर दूँगा, तुम चिन्ता न करो ।' पापका भय है, नहीं तो चिन्ताकी कोई आवश्यकता नहीं । साधक समझता है कि मेरे पापका नाश कैसे होगा, मेरा मङ्गल कैसे होगा । 'अहम्'के मङ्गलकी भावना है, इसमें 'अहम्'के परिणामकी चिन्ता है ।

इससे आगे और बढ़ते हैं तो कहते हैं कि 'हमारा बन्धनसे छुटकारा हो जाना चाहिये, मुक्ति मिल जानी चाहिये। किसको ! जिसे बन्धन है, उसको। मुक्तिकी चाहमें 'अहम्'की अपेक्षा है ही। बन्धनकी कल्पनामें यह सहज बात है कि 'मैं बन्धनमें हूँ, मुझे मुक्ति मिले।' यहाँ मोक्षकी इच्छा है, जिसे 'मुमुक्षा' कहते हैं। इसका अर्थ यही होता है कि उसे बन्धनकी तीत्र वेदना है और वह बन्धनसे छूट जाना चाहता है। 'मैं बन्धनमें हूँ और मैं छूट जाऊँ' यह जो बन्धनका बोध है, इसमें 'अहम्'के मङ्गलकी आकाङ्का भरी है। इसीसे जहाँ कोई प्रलोभन नहीं, जहाँ ऐसी कोई भावना नहीं, इसके बादकी वह स्थित बतलाते हैं। कुछ नयी-सी बातें मालूम होंगी, क्षमा कीजियेगा—

### ब्रह्मभूतः प्रसन्नात्मा न शोचित न काङ्क्षति । समः सर्वेषु भूतेषु मङ्गक्ति लभते पराम्॥

यहाँ 'पापनाशका प्रलोभन' नहीं है । यहाँ साधक के मनमें यह नहीं है कि मुझे पाप लगेगा । यहाँ तो वह 'ब्रह्मभूत' है, 'प्रसन्नात्मा' है । उसे न शोच है न आकाङ्क्षा है । खयमेव अपने-आप भगवान् आते हैं, भगवान्की भक्ति प्राप्त होती है । 'मेरी परा भक्ति प्राप्त करता है', यह दूसरे स्तरकी चीज है—'मद्गक्तिं लभते पराम्'। पर यहाँ भी भक्तिलाभकी आकाङ्क्षा है । जहाँ कोई आकाङ्क्षा नहीं, जहाँ कोवल प्रेमास्पदके मुखकी स्मृति है और कुछ भी नहीं—यह एक विचित्र धारा है और इस धाराका मूर्तिमान् रूप ही श्रीराधा हैं । जितनी और सिखयाँ हैं, जितनी और गोपाङ्गनाएँ हैं, वे सब राधाब्यूहके अन्तर्गत आती हैं और राधा इस भाववाराकी मूर्तिमती सजीव प्रतिमा हैं । राधाका आदर्श—राधाका जीवन इसीलिये 'ब्रह्मविद्यां'के लिये भी आकाङ्क्षित है । यह कथा आती है

पद्मपुराणके पातालखण्डमें—अद्मविद्या खयं तप कर रही हैं । उनको तप करते देखकर ऋषि पूछते हैं कि 'आप कौन हैं ? आप क्यों इतना कठिन तप कर रही हैं ?' ब्रह्मविद्याने कहा, 'मैं ब्रह्मविद्या हूँ ।' ऋषियोंने पूछा, 'आपका कार्य ?' ब्रह्मविद्याने कहा कि 'सारे जगतुको अज्ञानसे मुक्त करके ब्रह्ममें प्रतिष्ठित कर देना--यह मेरा कार्य है। सारे जगत्के अज्ञान-तिमिरको सर्वदाके लिये हर लेना और ब्रानको प्रकाशित करना—यह उनका खाभाविक कार्य है। ऋषियोंने पूछा---'तो फिर आप तपस्या क्यों कर रही हैं ?' वे यह तो न कह सर्कीं कि 'राधाभावकी प्राप्तिके लिये ।' उनकी यह कह सकनेकी भी हिम्मत न पड़ी । उन्होंने कहा---'गोपीभावकी प्राप्तिके लिये ।' गोपीभाव बड़ा विलक्षण है। श्रीराधा-माधवके सुखको सामग्री एकत्र कर देना जिनके जीवनका स्वभाव है - वे हैं गोपी । अपनी बात कहीं नहीं है, जगतकी स्मृति नहीं है, ब्रह्मकी परवा नहीं है, ज्ञानका प्रलोभन नहीं है। अज्ञानका तिमिर तो है ही नहीं। वहाँ केवल एक ही बात है, दूसरी चीज है ही नहीं । गोपी केवल एक ही बातको लेकर जीवित रहती है कि वह राधा-माधवको कैसे सुखी देख सके । बस ! इसी गोपीभावमें इस प्रकारका प्रलोभन है, इस प्रकारका आकर्षण है कि ब्रह्मविद्या ही नहीं, खयं भगवान् इस भावकी प्राप्तिके लिये, इस रसका आखादन करनेके लिये, इस प्रकारकी लीला करनेको बाध्य होते हैं, जिससे इस परम प्रनीत, परम आदर्श प्रेम-राज्यकी कुछ थोड़ी-सी झाँकी जगको प्राप्त होती है!

तो यह श्रीराधा-भाव क्या है ! भगवान्के खरूपका एक भाव है— आनन्द । यह अंश नहीं, आनन्दांश नहीं । सत् भगवान्का खरूप, चित् भगवान्का खरूप, आनन्द भगवान्का स्वरूप । तो भगवान्का जो स्वरूपा-नन्द है, उस स्वरूपानन्दका वैष्णव-शास्त्रोंमें नाम है—'आहादिनी शक्ति ।' इस आहादिनीका जो सार है, जो सर्वस्व है, उसे कहते हैं 'प्रेम' । उस प्रेमका जो परम फल है, उसे कहते हैं 'भाव' और वह भाव जहाँ जाकर परिपूर्ण होता है, उसे कहते हैं 'महाभाव' । यह महाभाव ही 'श्रीरावा' हैं ।

भावके अनेक स्तर हैं--रित, प्रेम, स्नेह, मान, प्रणय, राग, अनुराग,

भाव और महाभाव—ये सभी आह्नादिनी शक्तिके ही भाव हैं। इन सारे भावोंका जहाँ पूर्णतम प्रकाश, अनन्ततम प्रकाश है—वह श्रीराधा-भाव है। अब श्रीराधा क्या हैं! यह कोई नहीं बता सकता कि वे क्या हैं! राधा हैं—श्रीकृष्णका सुख। राधा हैं—श्रीकृष्णका आनन्द। राधा न हों तो श्रीकृष्णके आनन्दरूपकी सिद्धि ही न हो। श्रीकृष्णके आनन्दका नाम है—'राधा'। इस राधाके अनेक स्तर हैं, अनेक स्वरूप हैं, अनेक विकास हैं। इसिल्ये आजका यह उत्सव कोई तमाशा नहीं है, न यह किसीका जन्मोत्सव मनाया जाना ही है। यह एक बहुत ऊँचे—ऊँचे-से-ऊँचे साधनका संकेत है। इस साधनके संकेतमें जो साधनकी दृष्टिसे समवेत होते हैं, उन्हें परमोच साधनका लक्ष्य प्राप्त होता है। तमाशा देखनेवालोंको तमाशा दीखता है, दोष देखनेवालोंको दोष ही मिलता है!

श्रीराधा-भावमें दोषदर्शन भी है, राधा-भावमें गुणदर्शन भी है, राधा-भावमें निर्गुणकी झाँकी भी है और राधाभाव इन सबसे परेकी अचिन्त्य वस्तु भी है । जिसका जैसा भाव है, वह अपने भावके अनुसार 'राधा'के दर्शन करता है। अपने साधनकी दृष्टिसे ही वह राधाको देखता है। परमोच प्रेमराज्यकी आदर्श महिमा यदि कहीं प्रकट हुई है तो वह राधा-भावमें हुई है। राधाभावका संकेत श्रीमद्भागवतमें भी है। राधाभाव नित्यभाव है। जैसे राधा नित्य हैं, वैसे ही राधाका भाव नित्य है, वैसे ही उनका रास नित्य है। इसमें किस तरहकी साधना किस प्रकारसे करनी पड़ती है, इसका संकेत शायद रातको कछ बताया जा सकता है । इतनी समझ लेनेकी चीज है कि यह साधन-राज्यकी एक ऐसी वि<del>ज</del>क्षण धारा है, जिस धारामें किसी भी दूसरे प्रकारका इसके साथ वैसा सम्पर्क नहीं है, जो इसको प्रभावित कर सके । इसीलिये राधाभावकी साधनावाले जो लोग हैं, वे इस भावको ज्ञान-कर्मादिसंस्पर्शशून्य कहते हैं । इसमें उनके संस्पर्श-लेशका भी अभाव है। तो क्या यहाँ अज्ञान है? तो क्या इस साधनामें किसी क्रियाका सर्वथा अभाव है ? न तो इसमें क्रियाका सर्वथा अभाव है, न यहाँपर ज्ञानका अभाव है तथा न यहाँपर अज्ञानकी सत्ता है। इसीलिये यह इस प्रकारका विलक्षण भाव है कि जहाँ पूर्ण ज्ञान होते हुए भी ज्ञानकी सत्ता नहीं है, जहाँ जीवनमें एक-एक क्षण,

एक-एक पल प्रेमास्पदकी सेवामें रममाण रहते हुए भी क्रियाका सर्वथा अभाव है। क्षणभरके लिये भी अवकाश नहीं है—प्रेमीको। वह सोता नहीं, अलसाता नहीं, भागकर जंगलमें जाता नहीं, वह घरमें रमता नहीं, परंतु उसको अवकाश नहीं। फिर भी उसके पास कर्म-संश्रव-लेश नहीं। कर्मसंस्पर्शशून्य जीवन है उसका। उसका राधाभावमें कर्मसंस्पर्श-शून्यता है और है ज्ञान-संस्पर्श-शून्यता। जो ज्ञान अज्ञानको मिटाता है, जो ज्ञान किसीको प्रभावित करता है, जिस ज्ञानसे किसी ज्ञानकी सत्ताकी सिद्धि होती है, वह ज्ञान यहाँ नहीं है। ज्ञानकी असत्ता है—पर पूर्णतम ज्ञान है। कर्मकी असत्ता है, पर प्रेमास्पदकी सेवारूप कर्ममय जीवन है। कर्म नहीं, ज्ञान नहीं। ज्ञान-कर्मादिसंस्पर्शशून्य जो केवल प्रेमभाव है, वही महाभाव है और उसी महाभावकी मूर्तिमती प्रतिमा श्रीराधा हैं। यह राधाका एक आदर्श खरूप है—संक्षेपमें।

#### [रात्रिमें]

श्रीराधाजीके सम्बन्धमें जो कुछ कहा जाय, सब ठीक है । अपनी-अपनी आँखोंसे श्रीराधा और स्यामसुन्दरको सबने देखा और सबने भिन-भिन्न भावसे देखा है । श्रीकृष्णकी राधा एक हैं, श्रुकदेव मुनिकी राधा एक हैं, भक्तोंबी—प्रेमियोंकी राधा एक हैं, किवयोंकी राधा एक हैं और मनमें गंदगी रखनेवालोंकी भी राधा एक हैं । इन सबका अगर मिश्रण कर लिया जाय तो राधाका खरूप एक विचिन्न-सा बन जाता है । अपने-अपने भावसे, अपनी-अपनी आँखोंसे जिन्होंने जैसा देखा, जिनको जैसा रुचा, वैसा ही उन लोगोंने कहा और इसके छिये उनका क्षेत्र उनकी सराहना करता है । राधाके सम्बन्धमें आज दिनमें संक्षेपमें जो कुछ कहा गया था, उसका सार यह था कि दो धाराएँ हैं साधनाकी । एक धारामें 'अहम्'के परिणामकी चिन्ता है, 'अहम्'के मङ्गल्की आकाङ्का है और दूसरी धारा इस प्रकारकी है कि जहाँ 'अहम्'की सर्वया सम्पूर्णतया विस्मृति है ।

जहाँ 'अहम् की सर्वथा विस्तृति है, उसीका मूर्तिमान् रूप श्रीराधा हैं। इस साधनराज्यमें भी राधाके भिन्न-भिन्न खरूप हैं। राधा श्रीकृष्णकी भक्ता हैं, प्रेमिका हैं, उपासिका—आराधिका हैं बीर राधा श्रीकृष्णकी

उपास्य:—अराद्या मो हैं। आकृ ग रावाकी उपासना भी करते हैं। ये सब-को-सब वातें प्रेनगच्यके इ विभिन्न खरूप हैं—विभिन्न खर हैं, एक ही चीजको बतानेवाली हैं। परंतु विभिन्न सावकों के लिये विभिन्न आदर्श उपस्थित करती हैं, उनको सावनका अपना-अपना मार्ग बताती हैं। इसलिये जिसकी दिश्में जो मार्ग ठोक जँवता है, यदि वह भगवान् के प्रेमकी प्राप्तिका इच्छुक है तो उसके लिये वही मार्ग प्रशस्त है। असलमें गोपियोंने, राधाने ( जहाँतक, जिस राधाको में देखता हूँ, उस राधाके लिये यह वात है। उस राधाने ) कामसे, कोधसे, मोहसे, लोमसे या भयसे श्रीकृष्णको नहीं भजा; उस राधाने मुक्तिकी इच्छासे भी श्रीकृष्णकी उपासना नहीं की।

### भुक्तिमुक्तिस्पृहा यावत् पिशाची हृदि वर्तते । तावत् प्रेमसुखस्यात्र कथमभ्युदयो भवेत् ॥

'जबतक भुक्ति और मुक्तिकी पिशाची इच्छा हृदयमें वर्तमान है, तवतक प्रेमसुखका अभ्युदय नहीं हो सकता, प्रेमाङ्करका प्रादृभीव सम्भव नहीं।'

जो श्रीगोपाङ्गनाएँ प्रेमराज्यकी अधिष्ठात्री देवता हैं, जिनके लिये नारदने उदाहरण देते हुए कहा—'यया व्रजगोपिकानाम्' और उद्भवके ये वाक्य हैं कि—'वे व्रजमें लना-गुन्म-ओपि वनना चाहते हैं, मुक्ति नहीं चाहते—भगवान्का वह पाषदत्व भी नहीं चाहते, जो उनका प्राप्य हैं, जिसके वे अधिकारी हैं। वे कहते हैं कि वृन्दावनमें कहीं में लता-गुल्म-ओपि बन जाऊँ, जिससे मेरे ऊपर श्रीगोपाङ्गनाओंके चरणकी धृिल निरन्तर पड़ती रहे और मैं निहाल हो जाऊँ!' वे गोपिकाएँ कामुका नहीं, श्रीकृष्णकी प्रेमसुख-कामनाको पूर्ण करनेवाली हैं। श्रीपरीक्षित् महाराजको संदेह हो गया और उन्होंने जब नीची भूमिकापर उतरकर बात कही, तब उसके समाधानके लिये दूसरा कोई साधन नहीं था कहनेका शुकदेवजीके पास। परीक्षित्ने पूछा—'जो धर्मके लिये, धर्मकी रक्षाके लिये अवतीर्ण हुए, उन्होंने इस प्रकारका निन्दनीय कर्म कैसे किया १ पूर्णकाम होकर भी उन्होंने ऐसा क्यों किया १' शुकदेवजीने जब यह देखा कि परीक्षित् गोपियोंके तथा स्थानसुन्दरके अत्यन्त पत्रित्तम प्रेमको न समझकर उसे भौतिकरूपमें देख रहे हैं, तब उन्होंने परीक्षित्की दिवके अनुरूप ही

उनका समाधान करनेके लिये दो बातें कहीं। एक तो यह कि 'भाई! ईश्वर-कोटिके जो लोग हैं, उनके चरित्रोंका अनुकरण नहीं करना चाहिये, उनके उपदेशोंके अनुसार ही आचरण करना चाहिये। भगवान् शंकर नीलकण्ठ हो गये जहर पीकर, तुम-हम नहीं पी सकते। अग्नि, सूर्य आदि सब कुछ खा जाते हैं, हम वैसा नहीं कर सकते । दूसरी यह कि 'भगवान किसके आत्मा नहीं हैं ? वे गोपियोंके पतियोंके भी आत्मा हैं, वे सबके साक्षी और परमपति हैं और वे खयं श्रीभगवान् हैं, इसलिये उनमें औपपत्य नहीं घटता । भागवतमें यह भी है कि 'भगवान्का जिसके मनके साथ सम्पर्क हो गया, फिर वह चाहे किसी प्रकारसे भी हो-क्रोधसे हो, कामसे हो, लोभसे हो, मोहसे हो, उनका सम्पर्क हो गया, ब्रह्म-संस्पर्श हो गया तो वह सब प्रकारसे कल्याणकारी ही है। इसका यह मतलब नहीं कि श्रीगोपाङ्गनाओंके मनमें कामवासना थी । श्रीगोपाङ्गनाओंका बड़ा ही विचित्र निष्काम प्रेमभाव है। वे श्रीकृष्णको अपने लिये नहीं चाहतीं, श्रीकृष्णके लिये ही चाहती हैं। वहाँ न भोगकी आकाङ्का है न मोक्षकी! किसी भी कामना-वासनाका तो कोई सम्पर्क ही नहीं है। उनका तो इतना ऊँचा भाव है कि वे कवल यही चाहती हैं कि हमारा जीवन, हमारे जीवनका क्षण-क्षण केवल इसीमें बीते कि जिससे हमारी खामिनी श्रीराधा और हमारे प्राणप्रियतम स्यामसुन्दर सुखी हों । वस, इसके सिवा न तो उन्हें भोग-भोक्ष---किसी वस्तुकी चाह है न किसीकी परवाह है। वे न पोक्ष जानती हैं न भोगको जानती **हैं।** वास्तवमें एक वात और भी है कि यदि ग्रेपीकी आँखसे हम देखें तो गोपी किसीके लिये साधनका आदर्श भी नहीं है । गोपीजगत्में न साधक है और न साधना है । भगवान् श्रीकृष्णका जो गोपीजगत्का विहार है, वह कुछ अद्भुत है । वहाँ श्रीकृष्ण यदि नारायणरूपमें आते हैं तो गोपियोंका प्रेम उन्हें नहीं मिलता । एक क्या आती है-यह श्रीगोपियोंकी निकुञ्जलीलाकी है। श्रीकृष्ण एक बार कहीं जाकर छिप गये । श्रीराधा प्रतीक्षामें थीं । छिप गये तो गोपियोंन पता लगा लिया। ढूँढ़ते-ढूँढ़ते वे वहाँ जा पहुँची। दूरसे देखा, गोपियोंन समझा कि यहाँ श्रीकृष्ण हैं। श्रीकृष्ण समझ गये कि गोपियाँ आ गयी हैं

तो वे उसी समय, उसी क्षण नारायणखरूप हो गये, चतुर्बाहु हो गये—
चतुर्भुज बन गये। गोपियाँ आयीं, देखा श्रीनारायण हैं तो प्रणाम किया।
वहां प्रेम-भाव नहीं आया। प्रणाम करके कहा—'भाई! ये तो नारायण हैं और उनसे प्रार्थना भी की कि 'श्रीकृष्णमें हमारी रित हो, उनमें हमारा भाव हो!' और चल दीं वहाँसे। तो श्रीनारायणको देखकर भी जिनका ग्रेम नहीं उमड़ता, श्रीनारायणके उस दिव्य परम ऐश्रयमय महान् सुन्दर चतुर्भुज खरूपको देखकर भी जिनका प्रेम ढक जाता है, क्लिप जाता है, अन्तर्हित-सा हो जाता है, मुरझा जाता है और वहाँसे हटना चाहता है, उन गोपियोंकी मिहमा कोई क्या कहे। वे गोपियाँ वस्तुतः किसी साधन-राज्यके लिय आदर्श नहीं बन सकर्ती। वे तो बिल्कुल अनोखी चीज हैं। वहाँ न जगत् है, न लोक है, न लोकसंप्रह है। वस्तुतः लोकसंप्रह तो अर्जुनकी 'शरणागित'में नहीं है।

जहाँ भगवान् श्रीमद्भगवद्गीताके तीसरे अध्यायमें 'लोकनेता'के रूपमें प्रवचन करते हैं, वहाँ उन्होंने बताया है—'यद्यपि तीनों लोकोंमें मेरे लिये कुछ भी कर्तव्य नहीं है, ऐसी कोई भी वस्तु नहीं है जो मुझे प्राप्त न हो, तथापि मैं कर्म करता हूँ । यदि मैं सावधान होकर कर्म न करूँ तो मेरी देखा-देखी लोग सत्कर्मोंका परित्याग कर दें और वे सब-के-सव नष्ट हो जायँ तथा मैं सबके नए होनेमें निमित्त बन्तूँ । इसलिये मुझे कर्म करना पड़ता है । तुमको भी लोक-संग्रहके लिये जनकादिकी भाँति कर्म करना चाहिये ।' पर वही भगवान् जब अर्जुनसे एकान्तमें कहते हैं—

'ततो वक्ष्यामि ते हितम्'—तुम्हारे हितके लिये कहता हूँ; क्योंकि तुम मेरे परम प्रिय हो, दृढ़ इष्ट हो—'इ्ष्टोऽसि मे दृढमिति' और वहाँ वे स्पष्ट शब्दोंमें कहते हैं—'सर्वधर्मान् परित्यज्य'।

जो खयं धर्म नहीं छोड़ना चाहते लोकसंग्रहके लिये, वे अपने शिष्यसे—-'शिष्यस्तेऽहं शाधि मां त्वां प्रपन्नम्' कहनेवाले शिष्यसे कहते हैं कि 'तुम सब धर्मोको छोड़ दो।'

यहाँ भी लोक नहीं, यहाँ भी लोकसंग्रह नहीं । किर जहाँ श्रीगोपाङ्गनाओं-का प्रेम-राज्य है, उससे भी आगे बढ़कर जहाँ श्रीराधा-माधवका निकुञ्ज- क्षेत्र है, वहाँ तो न लोककी कोई कल्पना है न लोकसंग्रहकी ही। वहाँ न साधन है न साध्य। वहाँ किसी वस्तुकी प्राप्तिकी कोई भी कामना नहीं। किसी वस्तुकी सत्ता नहीं; कोई बन्धन नहीं, इसोसे वहाँ मुक्तिकी कामना भी नहीं। बन्धन है तो बस—

> अब तो बंध-मोक्षकी इच्छा ब्याकुल कभी न करती है। मुखड़ा ही नित नव बंधन है, मुक्ति चरणसे झरती है॥

यह भी दूसरे लोग ही बताते हैं, गोपिकाएँ नहीं बताती कि 'मुक्ति श्रीकृष्णचरणोंसे झरती है।' वहाँ तो मुक्तिकी भी मुक्ति हो चुकती है। वहाँ तो 'ब्रज-रज उड़ि मस्तक चढ़ें, मुक्ति मुक्त है जाय।' भाग्यसे ब्रज-रज उड़कर मस्तकपर पड़ जाय तो मुक्तिकी भी मुक्ति हो जाय। मुक्तिको भी एक बन्धन रहता है—वह महापुरुषोंको वरण करती है, संतों-महात्माओंको वरण करती है। एक प्रसङ्ग आया है—

प्राचीन कालकी बात है, सुधन्वा-जैसा योद्धा रणभूमिमें मरने जा रहा है। पत्नीका नवयुवक पति, तरुण खामी मरने जा रहा है। पत्नी जान गयी है कि ये वापस नहीं लौटेंगे। उस समय पत्नी कहती है कि—आज आपका एकपत्नीव्रत नष्ट होगा। वहाँ उस राज्यमें नियम था कि कोई भी पुरुष दूसरा विवाह नहीं कर सकता था। श्रीकृष्णने इसार विवोद किया अर्जुनसे कि 'भैया! हमलोग इन्हें कैसे जीतेंगे! सुधन्वाके यहाँ तो पिता-पुत्र सभी एकपत्नीव्रती हैं। राज्यमें सभी एकपत्नीव्रती हैं। किंतु तुमने कई विवाह कर लिये और मेरे तो सहस्रों ख्रियाँ हैं। तो तुम-हम इनका कैसे मुकावला कर सकेंगे! सुधन्वाकी पत्नीने कहा कि 'आज आपका एकपत्नीव्रत नष्ट होगा।' सुधन्वाने पूछा 'कैसे!' पत्नीने मुसकराकर कहा—'युद्धक्षेत्रमें आज आपको 'मुक्ति' देवी वरण करेगी। इस प्रकार आपका वत भंग हो जायगा।"

सुधन्वाने उत्तर दिया—"आज तुम्हारा भी पातित्रत्य भङ्ग होगा। तुम आज मेरे साथ सती होकर 'मोक्ष'को वरण करोगी।" 'मुक्ति' स्नीलिङ्ग है और 'मोक्ष' है पुँछिङ्ग। यह विनोद था। मुक्तिका भी एक बन्धन है। त्रजरज मुक्तिको भी मुक्त करनेवाली मानी गयी है, जहाँ बन्धनमें मुक्तिकी इच्छा नहीं है । श्रीकृष्णके एक राधा हैं और राधाके एक श्रीकृष्ण हैं । वहाँ पर साधना नहीं है, साध्य नहीं है, कोई साधक नहीं है । वहाँ केवल राधा हैं और हैं श्रीकृष्ण । वे दोनों एक हैं और एक होकर ही दो बने हुए परस्पर रसाखादन करनेके लिये नित्य प्रेम-लीला करते हैं, विहार करते हैं और उसीमें प्रमत्त रहते हैं । यह उनका अलग साम्राज्य है । उनकी देखा-देखी यदि कोई दूसरा आदमी, जिसके मनमें काम और कोधका भी त्याग नहीं है, जिसके मनमें नाना प्रकारके विकारोंका दोष भरा है, वह श्रीकृष्ण-लीलाका, श्रीराधाकी लीलाका अनुकरण करने चले तो वह तो जहर पीता है । इसीलिये राधाके अलग-अलग विभिन्न भाव हैं । कवियोंमें भी बड़ा अन्तर है । सूर भी किव हैं, नन्ददासजी भी किव हैं और दूसरे लोग भी किव हैं; परंतु श्रीसूरदासजीकी तथा नन्ददासजीकी आँखमें और दूसरे किवयोंकी आँखमें बड़ा भारी अन्तर है ।

श्रीजयदंवके गीत पढ़िये । गीतगोविन्दमें ख़ुला शृङ्गार है । जयदेव महात्मा थे । वे जिस प्रकारके अधिकारी थे, उस प्रकारके अधिकारी शृङ्गारी कवि कौन हैं ! इसीलिये जयदेवको आदर्श मानकर श्रीचेतन्य महाप्रसुने जगह-जगह उनका स्मरण किया है—जो चैतन्य इतने बडे त्यागी थे कि स्त्रीका नामतक नहीं लेते थे। वे 'स्त्री' शब्दका उन्चारण नहीं करते थे। वे स्त्रीको 'प्रकृति' कहते थे । उस समय श्रीमहाप्रभुके साढ़े तीन भक्त माने जाते थे । उसमें आध्में एक बृद्धा माधवीदेवी मानी जाती थीं । इस प्रकारकी परम भक्ताके पाससे उनके एक भक्त छोटे हरिदास भिक्षाके लिये चावल माँग लाये। महाप्रभने पूछा कि 'ये चावल कहाँसे लाये ?' उत्तर 'माधवी मैयाके यहाँसे ।' महाप्रभुने हरिदासको तरंत निर्वासित कर दिया। कह दिया—'तुम हमारे आश्रममें मत आना ।' अस्सी वर्षकी महाभक्ता माधवीके यहाँके चावल ले आनेके कारण महाप्रभुने इतनी कठोर आज्ञा दे दी । अत्यन्त प्रेम होनेपर भी महाप्रभुने यह आज्ञा दी । भक्त हरिदासके चले जानेपर उसके वियोगमें वे रोये, दुखी हुए। दो वर्ष वाद हरिदासने त्रिवेणीमें जाकर अपना देह-विसर्जन कर दिया। पर महाप्रभु बोले नहीं। उन्होंने कहा कि 'यह दण्ड मैंने उसे नहीं, खयं अपनेको दिया है। यह दण्ड मेरे संन्यास और आश्रमकी मर्यादाकी रक्षाके लिये था। इस प्रकारके महात्यागी चैतन्य किन जयदेवके शृङ्गारभरे पदोंको सुनकर नाच उठते थे। उनकी आँखें और थीं। पर जो श्रीकृष्णको, श्रीराधाको कामजगत्के खुले शृङ्गारमें उतारकर, गंदगीमें उतारकर अपनी गंदी वासनाकी पूर्ति करना चाहते हैं, उनकी आँखें दूसरी हैं। बोलचालमें लोग कहते हैं 'न नो मन तेल होगा न राधा नाचेगी। यह बोलचालकी राधा दूसरी है। राधा क्या चीज है ? चैतन्यचरितामृतमें इसका उत्तर है, बड़ा सुन्दर है— मनन करने योग्य है। वहाँ प्रन्थकार कहते हैं—

राधा भगवान्की आह्नादिनी शक्ति हैं। 'कृष्णके आह्नादे, ताते नाम आह्नादिनी।'

श्रीकृष्णको आह्नादित करती हैं, इससे उनका नाम आह्नादिनी है और उसी शक्तिके द्वारा उस सुखका आखाद वे खयं करती हैं—श्रीकृष्णको आह्नादित करके खयं आह्नादित होती हैं। 'तत्सुखे सुखित्वम्।' यह प्रेमका खरूप है। बड़ी सुन्दर चीज है। जहाँपर अपने सुखकी वाञ्छा है—किसीके द्वारा, भगवान्के द्वारा भी; मोक्षकी भी; वहाँ प्रेम नही है, काम है। 'निजेन्द्रिय प्रीति इच्छा, तार नाम काम।' कामना और प्रेममें यही अन्तर है। कामना चाहती है अपना सुख और प्रेम चाहता है प्रेमास्पदका सुख। यही भेद है। इसीलिये गोपियोंका काम' शब्द प्रेमका ही वाचक है—

## प्रेमैव गोपरामाणां काम इत्यगमत्प्रथाम्।

गोपियोंका काम—काम नहीं था। उसका नाम काम है, पर वहाँ काम-गन्धलेश भी नहीं है। वह दिव्य प्रेम है।

जो आह्नादिनी शक्ति है, वह श्रीकृष्णको आह्नादित करती है और 'आह्नादनीर सार अंश प्रेम तार नाम'। जो उसका सार अंश है, उसका नाम प्रेम है; वह प्रेम आनन्द-चिन्मयरस है। और इस प्रेमका जो परम सार है, वह है महाभाव। इसी महाभावकी मूर्तिमती प्रतिमा, महाभावक्ता ये राधारानीजी हैं। एक मूर्तिमती प्रेम-देवी हैं। कहते हैं कि यह प्रेमका जो सार है, वही राधा बन गया है। ये श्रीकृष्णकी परमोत्कृष्ट

प्रेयसी हैं । श्रीकृष्णवाञ्छा पूर्ण करना ही इनके जीवनका कार्य है । इनमें काम-क्रोध, बन्व-मोक्ष, मुक्ति-मुक्ति—कुछ भी नहीं है । श्रीकृष्णकी इच्छाको पूर्ण करना—यही इनका खरूप-खभाव है। यह बड़ी भारी अनोखी चीज है । भगवान् इच्छारहित हैं । यह प्रेमका ही जादू है, यह गोपी-प्रेमका जादू है कि जो सर्वथा इच्छारहित हैं, वे इच्छावाले बन जाते हैं । जिनको किसी वस्तुका अभाव नहीं, वे अभावप्रस्त बन जाते हैं। वे इस रसके लिये मतवाले बन जाते हैं। ये महाभाववाली गोपी श्रीराधा हैं। लिलनादि सिवयां इनकी कायन्यूहरूपा हैं । श्रीकृष्ण-स्नेह हो इनका सुगन्धित उबरन है । कारुण्यामृत, तारुण्यामृत और लावण्यामृतकी धारासे ये स्नान करती हैं । निज लजा ही इनका स्थाम-परिधान है । श्लीको लजा दकनेके लिये वस्र चाहिये । स्यामसुन्दर ही इनके स्याम-त्रस्र हैं । कृष्णानुरागरूपी वस्र ही इनकी कुसूँबी--लाल ओढ़नी है। ये नील पट पहने हैं और उसपर इनकी लाल ओढ़नी फहराती है। प्रणय, मान, स्नेह इत्यादि भाव ही इनके वसु: स्थलका आच्छादन करनेवाली इनकी कञ्चुकी हैं। सखी-प्रणय चन्दन-कुंकुम है। स्मितकान्तिरूपी कपुर ही अङ्ग-विलेपन है। श्रीकृष्णका मधुर-रस ही मृगमद--कस्तूरिका है। इसी मृगमदसे इनका कलेकर चित्रित है। रागरूप ताम्बूलके रागसे इनके अधर रिक्कत हैं । प्रेमकौटिल्य ही इनके नेत्र-युगलोंका कजल है । हर्ष आदि संचारी सुदीप सारिवक भाव ही इनके अङ्गोंके आभूषण हैं । हाव, भाव, जीला आदि रमणियोंके भाव **ही इनके** बीस गुण तथा श्रेष्ठ भाव विविध फलोंको मालाएँ हैं । मध्यवय:-स्थितिकी सखीके कंघेपर हाथ रखकर ये चलती हैं । श्रीकृष्णलीला-मनोवृत्ति इनकी आस-पासकी सवियाँ हैं। श्रीकृष्णके अङ्ग-स्पर्शद्वारा सेवित निजा<del>ङ्ग-सौ</del>रभाळय ही इनके बैठनेका पर्यञ्च है । इसपर ये बैठी-बैठी श्रीकृष्ण-सङ्गका निरन्तर चिन्तन करती हैं, उन्हींसे आलाप करती हैं । कृष्ण-नाम ही, उनका नाम-यश-ग्रण ही इनका कर्णाभूषण है । स्याम-मधु-रसका ये श्रीकृष्णको पान कराती हैं। अर्थात् शृङ्कार-रसका अनुभव देती हैं। इनके जीवनका उद्देश्य है---श्रीकृष्णकी सारी कामनाओंको निरन्तर पूर्ण करते रहना । इनको श्रीकृष्णके विश्वद्ध प्रेम-रत्नोंकी खानि समझो । श्रीकृष्णका प्रेम चाहो तो इनके प्रेमाकरसे उसे निकाळो । इस प्रकार इनका

कलेकर अनुपम गुण-सम्हसे परिपूर्ण है । श्रीकृष्णकी परम प्रेयसी सत्यभामाजी वाञ्छा करती हैं कि इन-जैसा सुहाग मुझे मिले । कला-िकलासमें चतुर ब्रज-रमणियाँ भी इनसे कला-िकलास सीखना चाहती हैं । और किसकी बात कहें, सीन्दर्य-माध्यय एवं पातिब्रत्यमें लक्ष्मी और पार्वती सबसे बड़ी, सबसे उत्तम मानी गयी हैं । ये दोनों भी इनके सीन्दर्य माध्यकी कामना करती हैं । जहाँ कामना-का कलक्क हैं, वहाँ सीन्दर्य नहीं है । एक राधा ही ऐसी हैं, जो कामना-कलक्क हैं, वहाँ सीन्दर्य नहीं है । एक राधा ही ऐसी हैं, जो कामना-कलक्क हैं, वहाँ सीन्दर्य नहीं है । एक राधा ही ऐसी हैं , जो कामना-कलक्क हैं । वर्म सुन्दर हैं । कामनाकी कालिमाका लेश भी इनमें नहीं है । ये कामना जानतीं ही नहीं । ये तो श्रीकृष्ण-कामना-कल्पतर हैं । ये नित्य-निरन्तर श्रीकृष्णकी कामना पूर्ण करती रहती हैं । । लक्ष्मीमें कामना है, पार्वतीमें कामना है । वे अपने खामियोंकी सेवा चाहती हैं, पर इनमें यह कोई सी भी कामना नहीं है । अनस्या, अरुन्धती—ये सब पातिब्रत्य-धर्म चाहती हैं । पर सच्चे पातिब्रत्य-धर्मका पालन तो श्रीराधाने ही किया ।

निज तन-मन जिनके नहीं, प्रिय-तन-मन कीं धार । प्रियमय, राधा-सी सती, अन्य कीन संसार ॥

इसीलिये ये अनस्या आदि पतित्रता-शिरोमणियाँ भी चाहती हैं कि राधाका-सा सनीत्व हमें प्राप्त हो जाय । श्रीकृष्ण जगत्की सब चीजोंको जानते हैं, वे सबका पार पा जाते हैं, उनका पार कोई नहीं पाता । पर इन राधाजीके सहुणोंका, इनके गुणगणोंका वे भी पार नहीं पा सकते । ये श्रीराधाजी नित्य-विहारके अतिरिक्त और कुछ नहीं करतीं । निरन्तर कृष्णानुराग-लीला ही इनका चिरत्र है ।

श्रीराधाका यह छोटा-सा खरूप है। इसमें विशेषता क्या है? इसमें कहींपर भी कोई भी छोिककता है ही नहीं। इसमें कहींपर भी किसी भी कामनाका गन्ध-छेश भी नहीं है, खतन्त्र 'अहम्' का कहीं अस्तित्व ही नहीं है, इसीसे 'अहम्' के परिणाम या मङ्गल-चिन्ताकी भी कल्पना नहीं है। ये केवल श्रीकृष्णकी आनन्दमूर्ति हैं। ये श्रीकृष्णको आनन्द देती हैं। श्रीकृष्ण ही आनन्द हैं। उनसे सर्वथा अविच्छित्र, उनसे सर्वथा संलग्न हैं ये। इसी आनन्दके भाव, इसीकी संक्षित व्याख्या करनेवाले हैं—रित, प्रेम, स्नेह, भाव, प्रणय, राग अनुराग, भाव, फिर महाभाव। चित्तमें श्रीभगवान्के

सिवा अन्य किसी विषयकी जरा भी चाह नहीं रहती । जब सर्वेन्द्रियके द्वारा श्रीकृत्याकी सेवामें ही निस्त हुआ जाता है, तब उसे 'रति' कहते हैं। रित अलाढ़ होनेपर उसे फ़िमा कहते हैं । प्रेममें अतस्य ममता होती है । सब जगहरी सार्ग ममता निकलकर यह भाव हो जाय कि सुर्वत्र सबदा और सर्वथा एकमात्र श्रीकृष्णके सिवा और कोई भी मेरा नहीं है:—इसीका नाम प्रेम हैं। इस प्रेममें जब प्रगादता आती है, तब उसे 'स्नेह' कहते हैं । हमलोग होोंके प्रति होनेवाले बड़ोंके वात्सल्य-भावको स्नेह कहते हैं, पर बहा चित्तकी द्रवताका नाम स्नेह है । जो केवल मावान्वित-चित्त होकर अपने प्रियतमके प्रेममें द्रवित रहता है, उस द्रवित-चित्तकी स्थितिका नाम स्नेह है। यह स्नेह जब प्रगाद होता है, तब स्नेहकी मधुरताका विशेष रसास्थादन करनेक लिये दक्षिणभावका परित्याग होकर वामभावकी सृद्धि होती हैं । नकारात्मक भावमें स्नेहका माधुर्य-रस अधिक प्राप्त होता है । उस माधुयका आस्वादन करनेक लिये जो भाव जाग्रत होता है, वह 'मान' कहरूका है । जगत्का मान तो आसुरभाव है, त्याग करने योग्य है । परत् यह परम मधुर भान बड़ा पवित्र है । इसका यथार्थ आदर्श श्रीमती राधाके प्रेममें प्राप्त होता है । इस 'मान'का भङ्ग करने अथवा इसका 'सम्मान' करनेके लिये खर्य भगवान् श्रीस्यामसुन्दरको अपनी ग्रेमाश्च-सुधा-धारासे श्रीराधारानीके श्रीप।दपद्मोको परतारना पड़ता है और प्रेम-गद्गदकण्ठसे यह कहना पड़ता है-

#### राधे ! 'भुञ्च मिय मानमनिदानम्।' 'सार गररुखण्डनं मम शिरसि मण्डनं धेहि पदपछुवमुदारम्।'

अदम्य वेगमयी भागीरथीका तीत्र प्रवाह कहीं तनिक-सी वाधा पाकर जैसे उद्दात गर्वसे उच्छ्वसित हो उठता है और अन्तमें दोनों तटोंको वह कर सुनील सागरमें सम्मिलित हो जाता है, श्रीराधाका ग्रेम भी मानसे उच्छवसित होकर शेपमें कल्रहान्तरके पश्चात् मधुरतम स्थामसागरमें मिलकर असममिण कर देता है। कितना सुन्दर, कितना मधुर है यह 'मान'! यह भान' जब प्रगाह होता है, तब 'प्रणय' होता है। उसमें विजन्म होता है जो दो रूपोंमें अमि यक्त होता है– १ मैत्र, २ सख्य। विनयपुक्त विजन्मको मैत्र'

और भयहीन विश्रम्भको 'सख्य' कहते हैं। इन दोनोंमें—'सख्य' और 'मैत्र'में— बड़ा अन्तर है। मित्र अपमान नहीं करता अपने मित्रका, पर सख्यभावमें भगवान्के व्रजसखा श्रीकृष्णका पद-पदपर अपमान करते हैं। एक बार व्रजसखा कहने लगे—

> न्यारी करी हरि आपनि गैयाँ। ना हम चाकर नंदबबा के ना तुम हमरे नाथ गुसैयाँ॥

प्रणय जब प्रगाद होता है, उसका फल 'राग' होता है। इसमें अपने प्रियतमके लिये प्राप्त होनेवाले महान् दुःख भी सुखरूप भासते हैं, दीव्यते हैं, अनुभूत होते हैं। इसीका नाम 'राग' है; यह गंदा 'विषयानुराग' नहीं है।

एक बारकी बात है । ज्येष्ठ मास था । मध्याह्वकाल । श्रीराधाजीको पता चला कि श्रीश्यामसुन्दर गोवर्धनपर विराज रहे हैं। नंगे पैरों, जलती हुई भूमिपर वे चर्छी । श्रीकृष्णसे मिलना उन्हें आकाङ्कित है । इसिलये कि मिलनेसे श्रीकृष्णको सुख होगा । वे अपने सुखके लिये उनसे नहीं मिलतीं i गोपियाँ श्रङ्कार क्यों करती हैं ? केश क्यों रखती हैं ? वेशी क्यों बॉधती हैं ? अच्छे कपडे क्यों पहनती हैं ? शृङ्गारके लिये नहीं ? उनको इस रूपमें देखकर श्रीकृष्णको सुख होता है, इसीलिये; और कोई भी हेतू नहीं है। जीना उनके लिये, खाना-पीना उनके लिये, ओढ़ना-पहनना उनके लिये, सब कुछ उनके लिये। कभी-कभी ऐसा भी होता है कि श्रीकृष्ण यदि चाहें कि गोपियाँ इमें गाछी दें, इमारा अपमान करें, तो वे वैसा ही करती हैं । क्षोभमें गाळी नहीं देतीं, अपमान नहीं करतीं । क्षोभमें मनमानी गाळी देना तो काम-जनित क्रोधका कार्य है। वे तो उनकी तृष्टिके लिये ही उन्हें गाली देती हैं: इससे प्रियतम श्रीकृष्णको अधिक प्रेम-रसका आखादन प्राप्त होता है । श्रीकृष्णको यथेच्छ प्रेम-रसका पान करानेके लिये ही वे श्रीकृष्णकी अवज्ञा करती हैं, उनका तिरस्कार करती हैं । इसमें भी उद्देश्य है, उनको सुखी करना। एक दिन निकुक्समें श्रीराधारानीका आदेश हो गया— 'श्रीकृष्णको निकाल दो. वे हमारे यहाँ आने न पायें।' सखियोंका पहरा बैठ गया । यह केवल इसीलिये कि श्रीकृष्ण ऐसा चाहते हैं । प्रियतम चाहते हैं । प्रियतमकी चाह पूरी करनेमें यदि प्रियतमकी अवज्ञा भी करनी पड़े तो वह खीकार है । यह 'राग' कहन्राता है । इसके बाद अनुराग होता है । इसमें निन्य

नत्र अनुरागर्का अनुभूति होता है । प्रियतमकी नित्य नये-नये रूपमें अनुभूति होता है और क्षण-क्षणमें नये-नये अनुरागर्का वृद्धि होता है । यह 'अनुराग है। नया मकान, नया वर्गाचा, नया प्रेमी, नयी प्रेमिका, नया वस्त्र, नयी मीटर और नयी कमाईमें भी अनुराग होता है; पर उनके स्थायी हो जानेपर वह अनुराग घट जाता—िमट जाता है । वे चीजें पुरानी हो जाती हैं, आकर्षण नष्ट हो जाता है । पर यहाँ तो स्थामसुन्दर नित्य नव सुन्दर दीखते हैं । नित्य उनका सौन्द्य बढ़ता ही जाता है, नित्य नये प्रेमके रसकी छहरें उठती हैं । कभी यह रुकता ही नहीं । जिसकी वृद्धिका कभी प्रवाह रुके नहीं—िनत्य नया रस, नित्य नया प्रेम, नित्य नया आनन्द—वह यहाँ अनादिकाछसे चलता रहता है । इस श्रीकृष्ण-छीला-विलासका नाम 'अनुराग है ।

यह जब प्रगाद होता है, तब 'भाव' कहलाता है । यह भाव जब पूर्ण परिणतिको प्राप्त हो जाता है, तब वह 'महाभाव' कहराता है। यह महाभाव ही राधाका खरूप है। यह 'महाभाव' ही गोपी-उपासनाकी पद्मति है, यही लक्ष्य है। यही गोपी-उपासनाका प्राण है, आत्मा है और इसीका आश्रय लेकर श्रीकृष्ण तृप्त रहते हैं। यह महाभाव न हो तो कुछ नहीं । गोपाङ्गनागणोंकी, श्रीकृष्णकी सत्ता इस 'महाभाव'को लेकर ही है। यह नहीं तो श्रीकृष्णकी सत्ता नहीं। परमात्मा रहें, ब्रह्म रहें, ईश्वर रहें, लोक-परलोकक सृजनकर्ता रहें, जगन्नियन्ता रहें, सब पर प्रियतम—प्रेष्ठ तो ये श्रीकृष्ण ही हैं। 'स प्रेष्ठं लभते।' जिस प्रियतमकं प्रेमकें सामने कोई चीज नहीं रही, सबकी विस्मृति हो गर्या—सबका विलोप हो गया-वह प्रेम, जो सब कुछ जराकर उसके ध्वंसावशेषपर हर्पोन्मत्त होकर नाच उठता है, उसे प्राप्त होता है । जहाँ यह प्रेम रहता है, वहाँ सबकी राख करनी पड़ती है। जो सबको जलाकर, सबको फ्रॅंककर, लोक-परलोकको ध्वंसकर, युक्ति-मुक्तिका धूआँ उड़ाकर सबके भस्मावशेषपर नाचना चाहता है, वहीं इस प्रेमको प्राप्त करता है। श्रीराधाकी दया बनी रहे, हमलोग उनका प्रेमकण प्राप्त करनेके लिये उनकी ओर बढ़ें, चलें-यही परम सोभाग्यकी बात है । हरिः 🥸 तत्सत् ।

## राधा-कृष्णकी अभिन्नता तथा राधा-प्रेमकी विद्युद्धता

( सं० २०१३ वि०के श्रीराधाष्ट्रमी-महोत्सवपर प्रवचन )

(१) विनमें

यस्याः कदापि वसनाञ्चलखेलनोत्य-

धन्यातिधन्यपवनेन कृतार्थमानी।

योगीन्द्रदुर्गमगतिर्मधुसुद्दनोऽपि

तस्या नमोऽस्तु वृषभानुभुवो दिशेऽपि॥

श्रीकृष्ण ही ब्रह्म हैं, परमात्मा हैं, भगवान् हैं। वे सिचदानन्द, खप्रकाश और अद्रय ज्ञानखरूप हैं। वे सर्वमय हैं, सर्वातीत हैं। वे सर्वज्ञ, सर्वग, अनन्त, विभु हैं। वे सर्वछोकमहेश्वर, सर्वशिक्तमान् हैं। वे अनन्त शक्तियोंके परमाधार और एकाधार हैं। वे सगुण, निर्गुण, निराकार और साकार हैं। वे ब्रह्मकी प्रतिष्ठा हैं, वे ही आश्रयतत्त्व हैं। श्रीकृष्ण खयं भगवान् हैं—'कृष्णस्तु भगवान् खयम्।

वे ही द्विभुज मुरलीमनोहर स्थामसुन्दर नराकृति परब्रह्म, लीलामय, लीला पुरुषोत्तम, भुवनमोहन-श्रीविग्रह् हैं। वे अचिन्त्यानन्त विरुद्ध-धर्माश्रय और अपार करुणामय हैं। वे साक्षात् मन्मथ-मन्मथ हैं। वे आनन्द-चिन्मय-रस-समुद्र, रसखरूप, आखाद्य और आखादक, रिसकरोखर हैं। वे अपने असमोर्ध्व नित्य परिवर्द्धनशील सौन्दर्य-माधुर्यके द्वारा विश्वविमोहन—सर्वचित्ताकर्षक हैं, सर्वचित्तहर हैं, यहाँतक कि अपने खरूप-सौन्दर्यको देखकर खयं ही मुग्ध हो जाते हैं—

#### विस्मापनं स्वस्य च सौभगर्देः परं पदं भूषणभूषणाङ्गम्। (श्रीमद्भा॰३।२।१२)

अपने ही इस नित्य सौन्दर्य-माधुर्य-रसका समाखादन करनेके लिये वे खयं अपनी ह्वादिनी राक्तिको अथवा आनन्दखरूपको सदा-सर्वदा श्रीराधा- रूपमें अभित्यक्त किये हुए हैं। श्रीराधारानी भगवान् श्रीकृष्णकी ही सिरूपाशिक हैं। वे श्रीकृष्णकी ही अभिन्न खरूपा हैं। इसी प्रकार श्रीकृष्ण श्रीराधाके अभिन्न खरूप हैं। इनकी यह रसमधुर ठीठा सत्य और नित्य है। वन्सुतः ठीठा तथा ठीठामय भी अभिन्न ही हैं। तत्त्व और ठीठा एक ही खरूपकी दो दिशाएँ हैं। तत्त्वमें जो अव्यक्त है, वही ठीठामें परिस्फुट है। तत्त्वमें जो बीज है, वही ठीठामें विशाठ विशद बुक्ष है। दूसरे शब्दोंमें, तत्त्व ठीठारूप अक्षय सरोवरका एक जळविन्दु है। ठीठा तत्त्वका प्रकट विग्रहरूप है, तत्त्वकी समप्रता ही ठीठा है। ठीठाका निगूढ रहस्य ही तत्त्व है। एक ही परम नित्यानन्द रसब्बान्तत्त्व नित्य अखण्ड रहकर ही आखाद और आखादक रूपसे दो रूपोंमें अभिव्यक्त होकर ठीठायमान है—एक व्रजेन्द्रनन्दन श्रीकृष्ण और दूसरी वृषमानुदुरुर्गरा श्रीराधा। श्रीकृष्ण रसमय हैं और श्रीराधा भावमयी हैं।

रतिकी दृष्टिसे श्रीराधारानी मूर्तिमान् अधिकाइ महाभावका या मधुरा रितकी सर्जाव प्रतिमा हैं। मदीया रित यानी 'श्रीकृष्ण मेरे हैं' यह भाव ही गोपीभाव है। इसी भावकी चरम परिणित महाभावस्वरूपिणी वृष्ठभानुनिद्दनी श्रीराधारानी हैं। मदीया रितकी इस चरम और परम पूर्णतम परिणितमें राक्तिमान् श्रीकृष्ण निज स्वरूपाशक्ति श्रीराधारानीके प्रति सोछास आत्मसमपण करते हैं—'धेहि पदपछ्ठवमुदारम्। कायच्यूहा-शक्ति-रूपिणी त्रज्यवियोंके सहित शक्ति और शक्तिमान्का यह नित्य मधुर छीछा-विछास ही नित्य महारास है। इस मधुरातिमधुर अनन्त विचित्र महारासकी आत्मा, अखिळ आनन्द-चिन्मय-रसामृतका श्रीराधारानी हैं।

श्रीराधाभावकी साधना जगत्के कामराज्यकी वस्तु तो है ही नहीं, उसकी अत्यन्त विरोधिनी है। श्रीराधारानीके खरूपतत्त्वका अध्ययन और श्रीराधाभावका साधन कामके कलुषको सदाके लिये थो डालनेवाला है। इतना होनेपर भी यह शुष्क नहीं है, नीरस नहीं है, चित्तमें खिन्नता उत्पन्न करनेवाला नहीं है, निदारुण निर्वेदजनक नहीं है। यह रसमय है, आनन्दमय है, छविमय है, मधुरिमामय है और मोक्षतिरस्कारी दिव्य भगवद्भावको प्राप्त करानेवाला है। इसमें आत्यन्तिक विषय-विराग है, पर वह भी एक मधुर राग है। प्रेमी साधक इस रागके रिसक होते हैं। महात्मा गोकर्णजीने इसी ओर संकेत करते हुए—'वैराग्यरागरिसको भव' कहा है। कामरूप अन्धकारका प्रभाव वहींतक है, जहाँतक दिन्य गोपीभाव या राधाभावका निर्मल भारकर उदय नहीं होता। राधाभावके परमोज्ज्वल रस-साम्राज्यमें कलङ्की कामका प्रवंश ही नहीं है। अतुलनीय सौन्दर्य-माधुर्यराशि, रोम-रोम-मधुर श्रीकृष्ण जब अपने खरूप-सौन्दर्यको देखकर विस्मित और विमुग्ध होते हैं, उस समय उस मुग्धतासे उनकी रक्षा करनेकी सामर्थ्य श्रीराधारानीमें ही है। इसीसे श्रीकृष्णदास कविराजने कहा है—

#### राधासङ्गे यदा भाति तदा मदनमोहनः। अन्यथा विश्वमोहेऽपि खयं मदनमोहितः॥

ये श्रीराधारानी अनादि हैं, इनका प्राकट्य खयं भगवान्के प्राकट्यकी भाँति ही दिव्य रूपमें हुआ करता है। आज इन्हीं सिचदानन्दिवप्रहा, आनन्दांशधनीभूता, आनन्द-चिन्मय-रस-प्रतिभाविता, ह्वादिनीमूर्ति वृषभानु-दुलारी श्रीश्रीराधारानीका प्राकट्य-महोत्सव है। यह न कौतुक है न तमाशा है, न यह मनोरञ्जनकी वस्तु है, न यह काव्यकलाके कल्पना-काननके किसी सुगन्धित सुमनकी कल्पित छाया है। यद्यपि श्रीराधारानी सकल कलाओंकी प्रसिवनी हैं, निखल लिलत कलामयी हैं, निर्मल संगीत-सौन्दर्य, कलाविलासकी जीती-जागती प्रतिमा हैं, अनन्त विश्वब्रह्माण्डके 'समिष्टि मन' रूप भगवान् श्रीकृष्णके मनको मोहित तथा रिखत करनेवाली हैं, परम कौतुकमयी हैं, तथापि इनका यह सभी कुछ दिव्य है। श्रीराधारानीके प्रेम-राज्यमें प्रवेश करनेवाले परम भाग्यवान् लोग ही इसका अनुभव कर सकते हैं। श्रीराधा-रानी, उनकी कायस्यूहरूपा किन्हीं व्रजदेवी अथवा श्रीराधारानीके अभिन-खरूप, उनके नित्य आराध्य और नित्य आराधक श्रीकृष्णकी कृपासे ही उसमें प्रवेश पाया जा सकता है और उनकी कृपासे ही अनुभूति भी हो सकती है।

राधारानी कौन थीं ? उनके साथ श्रीकृष्णका छौकिकरूपसे क्या

सम्बन्ध था, विवाह हुआ था या नहीं—इन सब बातोंपर बहुत आस्रोचना हो चुकी है और इस विचारमें कोई लाभ भी नहीं है।

आज इस प्राकट्य-महोत्सवके दिन हम सब श्रीवृषभा**नुदुर्छारी** कीर्तिदाकुमारीके पावन चरणोंमें श्रद्धा-भक्तिपूर्वक अनन्त प्रणिपात करके उनसे उनके पवित्र प्रेमकी भिक्षा माँगते हैं।

बोलो श्रीवृषभानुदुलारी श्रीकीर्तिदाकुमारीकी जय !

(२) रात्रिमें

यो ब्रह्मरुद्रशुकनारदभीष्ममुख्ये-रालक्षितो न सहसा पुरुषस्य तस्य । सद्योवशीकरणचूर्णमनन्तशक्ति तं राधिकाचरणरेणुमनुस्मरामि ॥

समस्त संसारके प्राणी भोग-सुखकी कामना करते हैं। सभीके मन सदा भोग-लालसासे भरे रहते हैं । मनुष्य दिन-रात इसी चिन्तानलमें जलते रहते हैं कि उनकी भोग-लालसा पूरी हो। इस भोग-कामको लेकर ही जगत्के प्राणी निरन्तर दुःखसागरमें डूबते-उतराते रहते हैं । यह भोग-काम मनुष्यके ज्ञानको ढके रखता है। मनुष्य भूलसे भोग-कामको ही प्रेम मान लेते हैं और कामके कलुषित गरल-कुण्डमें निमग्न रहकर प्रेमके पवित्र नामको कलङ्कित करते हैं। वस्तुतः काम और प्रेममें महान् अन्तर है। जैसे काँच और हीरा देखनेमें एक-से दिखायी दते हैं, पर दोनोंमें महान् भेद होता है-अनुभवी जौहरी ही असली हीरेको और उसके मूल्यको पहचानते-जानते हैं, उसी प्रकार प्रेमकी पहचान भा किन्हीं बिएले भोग-काम-लेश-श्रुन्य प्रेमी महानुभावोंको ही होती है। काम अन्यतम है, प्रेम निर्मल भास्कर है। अंधा मनुष्य अपनेको ही जानता है, दूसरेको नहीं; परंतु कामान्ध मनुष्य तो अपना हित भी नहीं दंखता। इसीसे कामको 'अन्धतम' कहा गया है । कामका उदय होनेपर विद्वान्की विद्वत्ता, त्यागीका त्याग, तपस्तीकी तपस्या, साधुकी साधुता और वैरागीका वैराग्य-सभी हवा हो जाते हैं। कामान्ध मनुष्य अपना कल्याण ही नहीं नष्ट करता, सर्वनाश कर डालता है। कामकी दृष्टि रहती है अधः इन्द्रियोंको तृप्त करनेमें और प्रेमका लक्ष्य रहता है अर्ध्वतम भगवान्के आनन्द- रिवधानकी ओर। कामसे आत्माका अधःपात होता है और प्रेमसे दिव्य भगवदानन्दका दुर्लभ आस्वादन मिलता है। अतएव काम तथा प्रेम परस्पर अत्यन्त विरुद्ध हैं। 'काम' और 'प्रेम'का भेद वतलाते हुए श्रीचैतन्यः चिरतामृतमें कहा गया है—

कामेर तात्पर्य निज संभोग केवल,
कृष्णसुख-तात्पर्य प्रेम तो प्रवल ।
लोकधर्म, वेदधर्म, देहधर्म, कर्म,
लजा, धेर्य, देहसुख, आत्मसुख मर्म ॥
सर्वत्याग करये, करे कृष्णेर भजन,
कृष्णसुख हेतु करे प्रेमेर सेवन ।
अतएव कामे प्रेमे बहुत अन्तर—
काम अन्धतम प्रेम निर्मल भास्कर ॥

मनुष्यकी कामना जब शरीरमें केन्द्रित होती है, तब उसका नाम होता है 'काम' और जब श्रीकृष्णमें केन्द्रित होती है, तब वही 'प्रेम' बन जाती है।

यह निजेन्द्रिय-तृप्तिकी इच्छा, भोग-सुख-कामना जिसकी जितनी कम है, वह उतना ही महान् है। जो निज-भोग-सुखको सर्वथा भूछकर सर्वथा पर-सुखपरायण हो जाते हैं, वे सच्चे महापुरुष हैं; और जिनका आत्मसुख सदा-सर्वदा सर्वथा श्रीकृष्णसुखमें परिणत हो जाता है, वे तो महापुरुषोंके द्वारा भी परम वन्दनीय हैं। उनकी तुछना जगत्में कहीं किसीसे होती हो नहीं। श्रीगोपाङ्गनाएँ ऐसी ही कृष्णसुख-प्राणा और सहज कृष्ण-सुख-स्वभावा थीं। वे ही सच्ची प्रेमिकाएँ थीं। इसीसे वे वेदधर्म, देहधर्म, छोकधर्म, छजा, धेर्य, देहसुख, आत्मसुख, खजन एवं आर्यपथ—यों 'सर्वत्याग' करके सदा श्रीकृष्णका सहज भजन करती थीं। जबतक मनमें जरा भी छोक-परछोक, भोग-मोक्ष आदिकी कामना रहती है, तबतक 'सर्वत्याग' हो ही नहीं सकता। श्रीकृष्णसुखके छिये सर्वत्याग—यही गोपीकी विशेषता है।

निजसुखके लिये लोग बहुत कुछ त्याग करते हैं, परंतु केवल कृष्णसुखकें लिये 'सर्वत्याग' करना केवल गोपीमें ही सम्भव है । वस्तुतः यह 'कृष्णसुख' गोपीप्रेमका खरूप-लक्षण है और 'सर्वत्याग' तटस्थ लक्षण है ।

निज-सुख-कामनाको प्रीतिरसकी 'उपाधि' कहा गया है । गोपीप्रेममें यह उपाधि नहीं है, इसीसे गोपीप्रेमको 'निरुपाधि' प्रेम कहते हैं ।

प्रश्न हो सकता है—तो क्या श्रीकृष्णके दर्शनकी भी गोपीजनोंको इच्छा नहीं है ? और क्या उनका दर्शन प्राप्त करके भी वे सुखी नहीं होतीं ! इसका उत्तर यह है कि निश्चय ही श्रीगोपाङ्गनाएँ श्रीकृष्णदर्शनके लिय नित्य-नित्य समुत्सुका रहती हैं और निश्चय ही श्रीकृष्णके दर्शनसे उन्हें परम सुर्व्या अनुभूति होती है । इतना अधिक सुख उन्हें होता है कि उसमें उनके मुखमण्डलपर, उनके अङ्ग-प्रत्यङ्गमें, उनके रोम-रोममें प्रफुछताकी बाढ़ आ जाती है। पर यह सब इसी कारण होता है कि इससे प्रियतम श्रीकृष्णको अपार सुख मिलता है, उनका हृदय एक अभिनव महान् उछाससे भर जाता है। मुझे देरुकर श्रीकृष्णको कितना महान् सुख प्राप्त हो रहा है-इस अनुभूतिसे प्रत्येक गोपीका सुख-समुद्र उमड़ उठता है और उससे उसके प्रत्येक अङ्गकी और मुखकी कान्ति और भी समुज्ज्वल, सुमधुर हो जाती है । गोपीकी इस परम मधुर आनन्दञ्योतिप्रसरित मुख-श्रीपर स्यामसुन्दरके नेत्र निर्निमेष होकर गड़ जाते हैं और उनके अन्तरके सुख-समुद्रमें विपुल रूपमें आनन्दकी तरङ्गे लहराने लगती हैं। श्रीकृष्णका यह परम सुख गोपियोंको पुन:-पुन: श्रीकृष्णके सुख-दर्शनके लिये प्रेरित करता है । 'श्रीकृष्णसुखत्वे गोपीसुखत्वं तत्सुखत्वेन पुन: श्रीकृष्णसुखत्वम् ।' वस्तुतः श्रीकृष्णसुख ही गोपीका सुख है, खतन्त्र सुखानुसंघानकी उसमें कल्पना भी नहीं है । श्रीकृष्ण-आखादनजनित सुख भी उसको खतन्त्ररूपसे नहीं होता: श्रीकृष्ण-सुख परतन्त्र ही होता है।

गोपीका वस्त्राभूषण धारण करना, श्रङ्गार करना, खाना-पीना, जीवन धारण करना—सभी सहज ही श्रीकृष्णसुखके लिये हैं। श्रीकृष्णने खयं कहा है—

#### निजाङ्गमिप या गोप्यो ममेति समुपासते। ताभ्यः परं न मे पर्धः निगृद्धेमभाजनम्॥

'अर्जुन! गोपियाँ अपने अङ्गोंकी रक्षा या देख-भाल भी इसीलिये करती हैं कि उनसे मेरी सेवा होती हैं। गोपियोंको छोड़कर मेरा निग्*ू* प्रेमपात्र और कोई नहीं है।'

गोपी अपने देहकी रक्षा, सार-सँभाल तथा शृङ्गार-सज्जा करती हैं— यह सत्य है । अवस्य ही यह साधन-राज्यमें एक नयी वात है । सभी साधन-क्षेत्रोंमें शरीरकी इतनी देख-भाल साधनमें बाधक मानी जाती है । सभी देहको तुच्छ समझकर देहकी सेवा छोड़ देनेकी सम्मति देते हैं। यह अनोखी प्रणाली तो गोपी-राजनकी ही है, जिसमें उहकी सेवा भी भजनमें सहायक होती है । पुजारी प्रतिदिन पूजाके प्रत्येक पात्रको माँजकर उज्ज्वल करता है और सजाता है। गोपियोंका यह विश्वास तथा अनुभव है कि श्रीकृष्णकी सेवामें जिन-जिन उपचारोंकी आवश्यकता है, उनमें उनका शरीर भी एक आवश्यक उपचार है; इसलिये वे शरीररूप इस पात्रको नित्य उज्ज्वल करके श्रीकृष्ण-पूजाके लिये सुसज्जित करती हैं। पूजाका उपचार वस्तुतः पुजारीकी सम्पत्ति नहीं होती, वह तो भगवान्की ही सम्पत्ति है। पुजारी तो उसकी ंक-रेख, सँभाल-सजावट करनेवाला है। इसी प्रकार गोपियोंके शरीर श्रीकृष्णकी सम्पत्ति हैं, गोपियोंके ऊपर तो उनके यथायोग्य यत्नपूर्वक सँभाल करनेका भार है । गोपियोंके तन-मन-सर्भाके खामी श्रीकृष्ण हैं। शरीरको धो-पोंडकर वस्त्राभूवणोंसे सजानेपर उसे देखकर श्रीकृष्ण सुखी होंगे, इस कृष्ण-सुख-कामनाको लेकर ही ये प्रातःस्मरणीया व्रजदंवियाँ श्रीकृष्णके सेवोपचारके रूपमें अपने शरीरोंकी सावधानीके साथ सेवा करती हैं। यह शरीर-सेवा श्रीकृष्णसेवाके लिये ही है। अतः यह भी परम साधन है, प्रेमका एक लक्षण है।

अपने पृथक् सुखसे तो गोपियोंकी सहज ही विरक्ति है। एक दिन एक गोपी श्रीकृष्णकी सेवामें लगी थी, इससे उसे बड़ा आनन्द मिला और उस आनन्दके कारण उसमें ग्रेमके विकार—अश्रुपात, कम्प, जडता आदि उत्पन्न हो गये। इस ग्रेमानन्द्रसे क्षणकालके लिये सेवानन्द्रमें बाधा आ गयी। बस, गोपीको बड़ा क्रोध आ गया। आनन्द्रपर क्रोध! यहाँ यह क्रोध वस्तुतः उस सेवानन्द्रजनित ग्रेमानन्द्रपर नहीं है, यह आनन्द्रजनित विकारपर है; क्योंकि इस ग्रेमविकारने सेवानन्द्रमें वाधा उपस्थित कर दी।

> गोविन्द्प्रेक्षणाक्षेपिवाष्पपूराभिवर्षणम् उच्चैरनिन्द्दानन्दमरविन्द्विळोचना

'कमलनयना गोपीने आँम् बरसानेवाले प्रेमानन्दकी उच्चखरसे निन्दा की ।' गोपीगीतमें श्रीगोपियाँ गाती हैं----

> यत् ते सुजातचरणाम्बुरुहं स्तनेषु भीताः शनैः प्रिय द्धीमहि कर्कशेषु । तेनाटवीमटिस तद् व्यथतेन किंखित् कूपादिभिर्भमति धीर्भवदायुषां नः॥

'तुम्हारे चरण कमलसे भी अधिक कोमल हैं, उन्हें हम अपने कटोर उरोजोंपर बहुत इस्ते-इस्ते धीरेसे रखती हैं कि कहीं उन्हें चोट न लग जाय। उन्हीं चरणोंसे तुम रात्रिके समय घोर बनमें भटक रहे हो। कंकड़-पत्थर आदिके आघातसे उनमें क्या पोड़ा नहीं होती ! हमें तो इसकी सम्भावना मात्रसे ही चकर आ रहा है। श्रीकृष्ण! हमारे स्यामसुन्दर! प्राणप्रियतम! हमारा जीवन तुम्हारे लिये है, हम तुम्हारे लिये ही जी रही हैं, हम तुम्हारी ही हैं।

इस श्लोकमें आये हुए शब्दोंपर गहराईसे ध्यान देनेपर तीन बातें स्पः होती हैं—

- १ गोपियाँ अपनी विरह-यथासे जितनी यथित हैं, उससे कहीं बहुत अधिक पीड़ा उनको इस विचारसे हो रही है कि हमारे वक्षोजसे प्रियतमके कोमल चरणतलको चोट लगेगी।
- २. गोपियाँ अपने वक्षःस्थलपर श्रीकृष्णका चरणस्पर्श प्राप्त करके महान् सुखको प्राप्त होती हैं, परंतु उस सुखमें प्रियतमके सुखको नहीं भूल जातीं; गोपियोंको अपने सुखका विरोधी भय लगा रहता है, इसीसे वे डरती-डरती स्थामसुन्दरके चरणोंको धीरे-धीरे हृदयपर धारण करती हैं।

३. गोपियोंके हृदयोंपर चरण रखनेसे श्रीकृष्णको भी सुख ही होता है, पर उस सुखमें भी गोपियोंको यह शङ्का हो जाती है कि कहीं कोमल चरणकमलोंको चोट न लग जाय।

गोपियोंमें इसीलिये सहज ही निजसुखका अनुसंधान नहीं है। उनके शरीर, मन, वचनकी सारी चेष्टाएँ और संकल्प श्रीकृष्णसुखके लिये ही होती हैं; इसीसे उनका 'सर्वत्याग' खाभाविक है। गोपियोंमें 'सर्वत्याग' की भी विचार-बुद्धि नहीं है। हमारे सर्वत्यागसे श्रीकृष्ण सुखी होंगे—इस प्रकारके विचारसे वे सर्वत्याग नहीं करतीं। उनमें श्रीकृष्णसुखकामनाकी कर्त्तव्य-बुद्धि भी नहीं है। श्रीकृष्णके प्रति सहज अनुराग ही यह सर्वत्याग कराता है; यह तो गोपियोंका सहज खभाव है, उनका खरूपभूत लक्षण है। उनकी प्रत्येक किया सहज ही श्रीकृष्णसुखके लिये होती है।

भगवान् श्रीकृष्ण खयं कहते हैं— एवं मदर्थोज्झितलोकवेद-खानां हि वो मय्यनुवृत्तयेऽबलाः। मया परोक्षं भजता तिरोहितं मास्यितुं मार्हथ तत् प्रियं प्रियाः॥ (श्रीमद्भा०१०।३२।२१)

'गोपियो ! इसमें संदेह नहीं कि तुमलोगोंने 'मदर्थ—मेरे लिये' लोकमर्यादा, नेद-मार्ग और अपने खजनोंका भी त्याग कर दिया है । ऐसी स्थितिमें तुम्हारी मनोवृत्ति और कहीं न चली जाय, मुझमें ही लगी रहे, इसीलिये परोक्षमें तुमलोगोंसे प्रेम करता हुआ ही मैं यहीं छिप गया था।' भगवान ने उद्भवजीसे कहा है—

गान्। उप्रयास यहा ह—

### ता मन्मनस्का मत्त्राणा मदर्थे त्यक्तदैहिकाः॥

'मेरा मन ही गोपियोंका मन है, मेरे ही प्राणोंसे वे अनुप्राणित हैं और मदर्थ—मेरे लिये उन्होंने देहके सारे लौकिक कार्य त्याग दिये हैं।'

इसी प्रकार गोपियोंको अपने दुःखका भी अनुसंघान नहीं है। उनका महान् दुःख भी यदि श्रीकृष्णके सुखका साधन है तो वह उनके लिये ब्रह्मानन्दसे भी बढ़कर सुख्रूप है। श्रीकृष्ण थोड़ी ही दूरपर मथुरामें रहे, पर उनकी इच्छाके प्रतिकृष्ठ गोपियोंके मनमें कभी मथुरा जाकर श्रीकृष्णसे मिलनेकी कल्पना भी नहीं आयी। असहा दुःखमें भी श्रीकृष्ण-सुखकी कामना वे कैसे करती हैं—इसका एक उदाहरण देखिये। ब्रजसे मथुरा जाते समय श्रीराधाने हँसकर उद्भवसे कहा—

स्यान्नः सोंख्यं यदिष बलवद् गोष्ठमाप्ते मुकुन्दे यद्यल्पापि क्षतिरुद्दयते तस्य मागात् कदापि । अप्राप्तेऽस्मिन् यदिष नगरादार्तिरुद्रा भवेन्नः सौंख्यं तस्य स्फुरित हृदि चेत्तत्र वासं करोतु ॥

'उद्भव! यद्यपि श्रीकृष्णके गोष्टमें पधारनेसे हमें बड़ा सुख होता, तथापि यदि इसमें उनकी जरा भी क्षति हो तो वे कभी न पधारें। दूसरी ओर, उनके मथुरा नगरीसे यहाँ न आनेसे यद्यपि हमें बड़ी भारी पीड़ा होती है, फिर भी यदि इससे उनके चित्तमें सुखका उदय होता हो तो वे सदा वहीं निवास करें।'

इससे सिद्ध है कि गोपीमें निज-सुख-कामका सर्वथा सहज ही अभाव है । श्रीकृष्ण-सुख ही उनका सर्वख है, खभाव है, जीवन है ।

इसीसे श्रीकृष्ण गोपियोंके नित्य ऋणी हैं। भगवान् श्रीकृष्णने अपना यह सिद्धान्त घोषित किया है—'ये यथा मां प्रपद्यन्ते तांस्तथैव भजाम्यहम्।' (जो मुझको जैसे भजता है, उसे मैं वैसे ही भजता हूँ।) इसका यह ताल्पर्य समझा जाता है कि भक्त जिस प्रकारसे तथा जिस परिमाणके फलको दृष्टिमें रखकर भजन करता है, भगवान् उसको उसी प्रकार तथा उसी परिमाणमें फल देकर उसका भजन करते हैं—सकाम, निष्काम (मुक्तिकाम), शान्त, दास्य, वात्सल्य, सख्य आदिकी, जिस प्रकारकी कामना-भावना भक्तकी होती है, भगवान् उसे वही वस्तु प्रदान करते हैं; परंतु यहाँ गोपियोंके सम्बन्धमें भगवान् के इस सिद्धान्त-वाक्यकी रक्षा नहीं हो सकी। इसके प्रधान कारण तीन हैं—१ गोपिके कोई भी कामना नहीं है, अतएव श्रीकृष्ण उसे क्या दें। २ गोपिके कामना है केवल श्रीकृष्ण-सुखकी श्रीकृष्ण इस कामनाकी पूर्ति करने जाते हैं तो उनको ख्यं अधिक सुखी

होना पड़ता है। अतः इस दानसे ऋण और भी बढ़ता है। ३० जहाँ गोपियोंने संबत्याग करके केवल श्रीकृष्णके प्रति हो अपनेको समर्पित कर दिया है, वहाँ श्रीकृष्णका अपना चित्त बहुत जगह बहुत-से प्रेमियोंके प्रति प्रेमयुक्त है। अतएव गोपीप्रेम अनन्य और अखण्ड है, कृष्णप्रेम निभक्ष और खण्डित है। इसीसे गोपीके भजनका बदला उसी रूपमें श्रीकृष्ण उसे नहीं दे सकते और इसीसे अपनी असमर्थता प्रकट करते हुए वे कहते हैं—

न पारयेऽहं निरवचसंयुजां स्वसाधुकृत्यं विवधायुपापि वः। या माधजन् दुर्जगोहश्र्यङ्खलाः संवृद्द्य तद् वः प्रतियातु साधुना॥ (श्रीमद्भा०१०।३२।२२)

भोपियो ! तुमने मेरे लिये घरकी उन बेड़ियोंको तोड़ डाला है, जिन्हें चंड़-बड़े योगी-यित भी नहीं तोड़ पाते । मुझसे तुम्हारा यह मिलन, यह आमिक संयोग सर्वथा निर्मल और सवधा निर्देष है । यदि मैं अमर शरीरसे, अमर जीवनसे अनन्त कालतक तुम्हारे प्रेम, सेवा और त्यागका बदला चुकाना चाहूँ तो भी नहीं चुका सकता । मैं सदा तुम्हारा ऋणी हूँ । तुम अपने सीम्य स्वभावसे ही, प्रेमसे ही मुझे उऋण कर सकती हो । परन्तु मैं तो तुम्हारा ऋणी ही हूँ । थ

प्रेममार्गा भक्तको चाहिये कि वह अपनी समझसे तन, मन, वचनसे होनेवाली प्रत्येक चेष्टाको श्रीकृष्णसुखके लिये ही करे। जब-जब मनके प्रतिकृल स्थिति प्राप्त हो, तब-तब उसे श्रीकृष्णकी सुखेच्छाजनित स्थिति समझकर परम सुखका अनुभव करे। यों करते-करते जब प्रेमी भक्तका केवल श्रीकृष्णसुख-काम अनन्यतापर पहुँच जाता है, तब श्रीकृष्णके मनकी बात भी उसे माळ्म होने लगती है। गोपियोंके 'श्रीकृष्णानुकृल जीवन'में यह प्रत्यक्ष है। उनके जीवनको श्रीकृष्ण अपना सब कुछ बना लेते हैं। श्रीकृष्ण खयं कहते हैं—

सहाया गुरवः शिष्या भुजिष्या बान्धवाः स्त्रियः । सत्यं वदामि ते पार्थे गोप्यः किंमे भवन्ति न ॥ मन्माहात्म्यं मत्सपर्यो मच्छूद्वां मन्मनोगतम् । जानन्ति गोपिकाः पार्थं नान्ये जानन्ति तत्त्वतः ॥ 'गोपियाँ मेरी सहायिका, गुरु, शिष्या, भोग्या, बान्धव, स्त्री हैं। अर्जुन ! मैं तुमसे सत्य ही कहता हूँ कि गोपियाँ मेरी क्या नहीं हैं अर्थात् सब कुछ हैं। अर्जुन ! मेरी महिमाको, मेरी सेवाको, मेरी श्रद्धाको और मेरे मनके भीतरी भावोंको गोपियाँ ही जानती हैं, दूसरा कोई नहीं जानता।'

श्रीकृष्णसुखजीवना, श्रीकृष्णप्राणा, श्रीकृष्णपरिनिष्ठित-मति गोपियोंके सम्बन्धमें श्रीचैतन्यचरितामृतमें कहा गया है—

निजेन्द्रिय-सुख हेतु कामे तास्पर्य। कृष्णसुखेर तास्पर्य गोपीभाव वर्य॥ निजेन्द्रिय-सुख-वाम्छा नहे गोपीकार। कृष्ण-सुख हेतु करे संगम-विहार॥ आत्मसुख-दुःख गोपी ना करे विचार। कृष्ण-सुख हेतु करे सब व्यवहार॥ कृष्ण बिना आर सब करि परिस्थाग। कृष्ण-सुख हेतु करे गुद्ध अनुराग॥

यह गोपीखरूपकी एक छोटी-सी झाँकांका छायामात्र है। इन गोपियोंमें स्विशरोमणि हैं नृषमानुदुलारी श्रीराधाजा। गोपियां श्रीराधाको कायव्यूहरूपा हैं। गोपियोंका परम आदर्श और परम सेव्य श्रीराधामें ही निहित है। श्रीराधारूपी दर्पणमें ही श्रीकृष्णका पूर्ण दर्शन प्राप्त होता है और वह दर्शन भी श्रीकृष्णको ही होता है। दर्पणका दृष्टान्त भी एकदेशीय ही है; क्योंकि दर्पण केवल प्रतिबिम्बको—छायाको प्रहण करता है, परंतु प्रेमीका प्रेमभरा हृद्य तो विम्बको—मूल वस्तुको हो प्रहण करता है। प्रेमीके हृदयमें परम प्रियतम श्रीकृष्णके रूपकी छाया नहीं पड़ती, वहाँ तो वे खयं सदा सुख्यूर्वक निवास करते हैं। वाल्मीकिजीने स्थान-निर्देश करते हुए भगवान् श्रीरामको उनके नित्य निवासके लिये निज घर बतलाया था—

जाहि न चाहिश कबहुँ कछु तुम्ह सन सहज सनेहु। बसहु निरंतर तासु मन सो राउर निज गेहु॥

प्रेमका खरूप बतलाते हुए कहते हैं---

सर्वथा ध्वंसरहितं सत्यपि ध्वंसकारणे। यद् भावबन्धनं यूनोः स प्रेमा परिकीर्तितः॥

ध्वंसका कारण समुपस्थित होनेपर भी जो ध्वंस नहीं होता, जो

कभी रुकता, घटता और मिटता नहीं, प्रतिक्षण बढ़ता रहता है, उसे 'ग्रेम' कहते हैं। ग्रेमकी ज्यों-ज्यों प्रगाढ़ता होती है, त्यों-त्यों उसमें नये-नये रूपोंका आविर्माव होता रहता है। रसशास्त्रमें उन्हींको विभिन्न नामोंसे बतलाया गया है। ग्रेम प्रगाढ़ होते-होते क्रमशः स्नेह, मान, प्रणय, राग, अनुराग, भाव और महाभावका स्वरूप प्राप्त करता है। शान्त, दास्य, सस्य, वात्सल्य और मधुरा रितमें भी उत्तरोत्तर उत्कृष्टता और पूर्णता है। मधुरा रित अत्युत्कृष्ट है। इसमें अनुरागकी बड़ी वृद्धि होती है। यही अनुराग प्रगाढ़ होकर 'भाव' तथा 'महाभाव' वन जाता है। जैसे मधुरा रितमें शान्त, दास्य, सस्त्य, वात्सल्य—चारों रितयोंका समावेश रहता है, वैसे ही 'महाभाव'में भी स्नेह, मान, प्रणय, राग, अनुराग तथा भाव सिम्मिल्यत रहते हैं।

'राग' की स्थितिमें श्रीकृष्णको प्राप्त करनेकी सम्भावना होनेपर असीम और भयंकर-से-भयंकर दु:खमें भी सुखकी प्रतीति होती है। तीव प्रेम-पिपासाकें कारण इष्ट वस्तुमें होनेवाली परमाविष्टताका नाम ही 'राग' है। इसी रागकी परिपक्तता होनेपर 'अनुराग' होता है। अनुरागमें श्रीकृष्णका स्वरूप प्रतिक्षण नया-नया दिखायी देता है। जितना ही देखा-सुना जाता है, उतना ही अनुराग बढ़ता है और जितना अनुराग बढ़ता है, उतनी ही रूपकी नव-नवरूपता बढ़ती चली जाती है।

श्यामसुन्दरमें नित्य नव-सौन्दर्यका दर्शन करनेवाली एक गोपी दूसरी नयी गोपीसे कहती है—

सस्ती री ! यह अनुभवकी बात ।
प्रतिपल दीखत नित नव सुंदर, नित नव मधुर लखात ॥
छिन छिन बढ़त रूप गुन माधुरि, छिन छिन नृतन रंग ।
छिन छिन नित नव आनंद धारा, छिन छिन नई उमंग ॥
नित नव अलक्ष्मि की छिब निरखत अलि-कुल नित नव लाजे ।
नित नव सुकुमारता मनोहर अंग अंग प्रति राजे ॥
नित नव अंग सुगंध मधुर अति मनिहं मत्त करि डारत ।
नित नव डिष्ट सुधामिय जन के ताप असेष निवारत ॥

नित नव अरुनाई अधरनि की नित नृतन सुमुक्यान । नित नृतन रस-सुधा-प्रवाहिनि मधु सुरली की तान ॥ नित नृतन तारुन्य, ललित लायन्य नित्य नव विकर्षे । तित नव आभा विविध बरन की पिय के तनु तें निकर्षे ॥ कछुये होत न वासी कबहूँ, नित नृतन रस बरसत । देखत देखत अनम सिरान्यों, तऊ नैन नित तरसत॥

अनुरागकी पूर्ण परिणित या निस्सीमता—महाभावकी समीपवर्तिनी प्रेमकी स्थितिका नाम 'भाव' है । भावकी पराकाष्टा ही 'महाभाव है । महाभाव एयको स्थान यूर्यके सहश है । सूर्यके हो स्थान हैं—जिसके साथ सूर्यका सम्पर्क होता है, उसके अन्धकारका नाश कर देना और अपनी शुभ किरणमालासे उसे मान करा देना । इसी प्रकार 'महाभाव' मी भगवान् श्रीकृष्णकी असीम कृपासे जिसके हृदयमें उदित हो जाता है, उसके हृदयमें अनादिकालसे स्थित 'स्वसुखतात्पर्य' रूप अन्धकारको वह सदाक लिये हर लेता है और निज सम्बन्धी जनमात्रके भीतर-बाहरको नित्य परमानुरागमय बना देता है ।

महाभावकी 'रूढ़' और 'अधिरूढ़'—दो अवस्था हैं। महाभावकी जिस अवस्था में सान्त्रिक भाव उद्दीत हो उठते हैं, उसे 'रूढ़' महाभाव कहते हैं। गोपी-प्रेममें इस रूढ़ भावकी अभित्यक्ति होती है। यह 'रूढ़ महाभाव' श्रीऋष्णकी पटरानियोंके लिये अति दुर्ल्भ है। यह तो केवल ब्रजंदियोंके द्वारा ही संवेद्य है, ब्रजसुन्दिर्योंमें ही सम्भव है।

#### मुकुन्दमहिषीवृन्दैरप्यसावतिदुर्छभः । व्रजदेव्येकसंवेद्यो महाभावाख्ययोच्यते ॥

जिसमें रूढ़ भावोक्त समस्त अनुभावोंसे सान्त्रिक भाव किसी विशिष्ट दशाको प्राप्त हो जाते हैं, उसे 'अधिरूढ़' महाभाव कहते हैं। श्रीराधा इस अधिरूढ़ महाभावकी घनीभूत प्रत्यक्ष मूर्ति हैं। श्रीराधाके प्रेमका नाम ही 'अधिरूढ़ महाभाव' है। इस अवस्थामें श्रीकृष्णके मिलन और विरह-जनित सुख और दु:खोंका साथ-ही-साथ अतुल्रनीय रूपमें उदय होता है। इस अधिकाइ 'महाभाव'के दो प्रकार हैं—ंनोडन' और 'मादन'। 'मोडन' महाभाव श्रीकृष्णमें भी होता है। श्रीराधारानीकी विरह त्याकुल स्थितिकों भी 'मोदन' या 'मोहन' कहते हैं। 'मोहन' अवस्थिकों दि योग्माद भी कहा जाता है। 'मादन' महाभाव श्रीराधाकी ही एकमात्र सम्पत्ति है। ह्रादिनी शक्तिकी परिपूर्ण परिणति ही 'मादन' है। इसमें श्रीराधानी नित्य अनवच्छित्र मिळनानन्दका अनुभव करती हैं।

श्रीकृष्णकं नित्य नवीन माधुर्यके प्रादुर्भावका कारण श्रीराधा हा हैं। श्रीराधाका दुर्लभ येम श्रीकृष्णका अप्रतिम माधुर्यराशिको सर्वतोभावसे केवल प्रहण ही नहीं करता, प्रहण करके वह उस माधुर्यको और भी विशेषक्षपसे उज्ज्वल तथा अनवरत उज्ज्वलतर करता रहता है। श्रीकृष्णमाधुर्यके नित्य नवीनत्वकी प्रकाशभूमि हे श्रीराधाकी नित्यवर्धनशील उत्कण्ण। श्रीराधाका यम विभु होकर भी नित्य वर्धनशील है और श्रीकृष्णका माधुर्य नित्य वस्तु होकर भी नित्य नवायमान है। श्रीकृष्णका सांनिध्य ही श्रीराधा-प्रेमको वर्धनशीलता है और श्रीराधाका सांनिध्य ही श्रीकृष्णमधुरिमाकी नित्य नवायमानता है। यह महाभावकी लीला अनन्तकालतक चलती ही रहती है। श्रीकृष्णनिष्ठ मधुरिमा और श्रीराधानिष्ठ उत्कण्ण-दोनों ही असीम और अनन्त हैं। श्रीराधारानी श्रीकृष्ण-माधुरीका आस्वादन नित्य-निरन्तर सम्पूर्ण-स्त्यसे करती रहती हैं, तो भी उस माधुर्यका कहीं अन्त तो आता ही नहीं, वह उत्तरोत्तर अपने मधुर स्वरूपमें तथा परिमाणमें बढ़ता ही रहता है और श्रीराधाकी माधुर्यास्वादनकी पिपासा भी उत्तरोत्तर बढ़ती रहती हैं।

यह 'राधा-कृष्ण'का नित्य विहार अनादिकालसे अनन्तकालतक नित्य-निरन्तर चलता ही रहता है। श्रीराधामाव दिव्यातिदिव्य प्रेम-माधुर्य-सुधा-रसका एक अगाध अनन्त असीम महासमुद्र है। उसमें नित्य नयी-नयी अनन्त दिव्य अमृतमयी मधुरिमा तथा महिमामयी अनन्त वैचित्र्यमय महातरक्कें उठती रहती हैं। यह आजका राधामावका दिग्दर्शन भी राधामाव-महासागरकी किसी एक तरङ्गका सीकर मात्र है। प्रातःस्मरणीय आचार्यों तथा प्रेमी महात्माओंने उनके जो विभिन्न रूपोंके दर्शन और वर्णन किये हैं, वे सभी सत्य हैं। श्रीराधांक असीम तथा अनन्त महिमामय स्वरूप तथा तस्वकी, उनके आनन्द ओर प्रेमकी, उनके श्रीकृष्णितिलन और विरहकी व्याख्या मुझ-सरीग्या तुच्छ जीव केसे कर सकता है। उनकी एक-एक तरङ्गमें अनन्तकाल्तक निवास तथा विचरण किया जा सकता है।

यों श्रीराधा श्रीकृष्णकी ही अभिन्नख्ररूप हैं। भगवान्का आनन्दख्ररूप ही श्रीराधाक रूपमें अभिन्यक्त हैं। श्रीराधा-श्रीकृष्ण नित्य एक और अभिन्न हैं। श्रीराधा श्रीकृष्णकी प्रेयसी हैं, श्रीराधा श्रीकृष्णकी आराधिका हैं, उनकी भक्ता हैं; श्रीराधा श्रीकृष्णकी आराध्या—उपास्या हैं। श्रीराधा विश्वजननी हैं, विश्वमर्या हैं, विश्वख्ररूपा हैं, विश्वातीता हैं। श्रीराधा योगमाया हैं, देवी माया हैं, निजमाया हैं। श्रीराधा श्रीकृष्णकी राक्ति हैं। यह राक्ति ही राक्तिमान् श्रीकृष्णकी आत्मा है। श्रीराधा कवियोंकी काव्य-सामग्री हैं। श्रीराधा सवकी आराध्या हैं, श्रीराधा अनिर्वचनीय हैं, श्रीराधा अचिन्त्य हैं।

#### मेरे एक राधा नाम अधार ॥

कोउ देखत 'निज रूप' ब्रह्म पर निराकार अविकार । कोउ किर निज तादात्म्य आत्म महूँ, जो सम सर्वाधार ॥ कोउ दृष्टा देखत प्रपंच जिमि मिथ्या स्वप्न-विकार । कोउ निरखत नित दिव्य ज्योति हिय परम तत्त्व साकार ॥ कोउ ईंडिलनी कों जाग्रत किर पट्चक्रनि किर पार । पहुँचत सिखर सहस दल ऊपर, जोग सिद्धि को सार ॥ कोउ अनहद धुनि सुनत दिवस निस अजपा जाप सँभार । कोउ निष्काम कर्म रत जोगी, कोउ नित करत बिचार ॥ कोउ कमलापति, कोउ गिरिजापति नाम रूप उर धार । भक्त-कल्पतरु राम-कृष्ण कोउ सेवत अति सल्कार ॥ हों जडमति अति मुद्द हठीलो नटखट निपट गँवार । राधे राधे रहीं निरंतर मानि सार को सार ॥

बोलो श्रीवृषभानुदुलारी कीर्तिदाकुमारीकी जय!

# श्रीराधाकी प्रेम-साधना और उनका अनिर्वचनीय स्वरूप

. ( सं॰ २०१४ वि॰के राधाष्टमी-महोत्सवपर रतनगढ़ (राजस्थान ) में दिया हुआ प्रवचन )

[दिनमें]

वन्दे बृन्दावनानन्दां राधिकां परमेश्वरीम्। गोपिकां परमां श्रेष्ठां ह्लादिनीं शक्तिरूपिणीम्॥ बंदौं राधा के परम पावन पद-अरविन्द। जिन को सृदु मकरंद नित चाहत स्थाम-मिछिद॥

जगजननी श्रीकृष्णखरूपा भगवती श्रीराधा बहुत-से लोगोंके लिये एक विलक्षण पहेली बनी हुई हैं। और श्रीराधाके अनिर्वचनीय तत्त्व-रहस्यको जबतक कोई जान नहीं लेगा, तत्रतक उसके लिये ये पहेली ही

बनी रहेंगी; क्योंकि ये साधन-राज्यकी सर्वोच सीमाका साधन तथा सिद्ध-राज्यमं समस्त पुरुपाथेमिं परम और चरम पुरुषार्थमय हैं। गोपी-रहस्य ही परम गुद्य है. फिर राधाजीकी तो बात ही क्या है। लोगोंकी समझमें ही नहीं आ सकता कि मोक्षतककी आकाङ्का न रखकर, भगवान्से अपने लिये कर्मा कुछ मी चाहनेकी इच्छा न रखकर भगवान्से प्रेम करनेका क्या अभिप्राय हो सकता है ? जिस भगवान्की भक्ति करें या जिससे प्रेम करें, उसने अपने ठिये कभी कुछ भी न चाहें—यह कैसी भक्ति ! और फिर यह और भी आश्चर्यकी बात है कि इस भक्ति या प्रेममें सर्विविध श्रुङ्गार तथा भोग प्रत्यक्ष देखने-सननेमें आते हैं । यद्यपि उस शङ्कार-भोगसे गोपियोंका अपना कुछ भी सम्पर्क नहीं हैं—केवल प्रियतम श्रीकृष्ण-सुखेन्द्रामें ही उनके जीवनके प्रत्येक श्वासका, मनकी प्रत्येक मुक्त-से-सूक्ष्म वृत्तिका आर शरारकी प्रत्येक कियाका प्रयोग और उपयोग सहज ही होता है, तथापि इस प्रकार परम त्याग तथा समस्त भोगोंका एक साथ रहना लोगोंकी बुद्धिमें भ्रम उत्पन्न कर देता है और पहेली और भी दुरूह हो जाती है । इसीसे जहाँ नित्य ब्रह्मानन्द-स्वरूपमें परिनिष्ठित परंतु इस महान् रस-रहस्यकं भर्मज्ञ श्रीशुकदेव मरणासन्न परीक्षितको रासलीला सुनाते हुए हर्पोत्फुल तथा मुग्ध होकर पवित्रतम गुद्य रहस्य खोलने लगते हैं, जहाँ प्रेन-मक्तिके मुर्तिमान् खरूप श्रीचैतन्य महाप्रभु श्रीगोपीजन तथा श्रीराधाके भावोंका स्मरणः, श्रवण तथा गान करके बाद्यज्ञानशून्य होकर आनन्द-राज्यमें पहुँच जाते हैं और जहाँ श्रीविद्यापति-सरीखे भावक कवि बडी ही पवित्र भावनासे मधुरतम भावोंका गान करते हैं, वहीं अनेकों प्रसिद्ध विद्वानों तया प्रख्यात कवियोंने उन्हीं दिव्य प्रेम-रसमय श्रीराधा-कृष्णका वर्णन साधारण नायक-नायिकाके रूपमें किया है और उसी भावसे उनके हाव-भाव, आकृति-प्रकृति, प्रचेष्टा-प्रयत्न, व्यापार-व्यवहारका चित्रण भी किया है । वस्तुतः इससे भी बहुत अनर्थ हुआ और श्रीराधा-कृष्णके परम अरोकिक दिव्यातिदिव्य रूपको भूलकर लोगं अत्यन्त मलिन तथा दोषपूर्ण भावोंसे तथा अपवित्र दोपदृष्टिसे उन्हें देखने लगे । रीतिकालीन परम्परासे प्रभावित प्रायः सभी कवियोंने यही किया और इसीसे सच्चे प्रभी भक्त सूरदास, नन्ददास, चण्डीदास आदि तथा जयदेव और विद्यापित आदि, जिन्होंने श्रीराधा-कृष्णको परम परात्पर ब्रह्म मानकर ही उज्ज्वल-रसकी पित्र मधुर पीयूषयारा बहायी थी, उन सभीके काव्य तथा लीलाचित्रणका भी गंदे 'काम' के पोषणमें ही प्रयोग होने लगा। श्रीराधा-कृष्णके पित्र दिव्य प्रेमकी जगह श्रीराधा-कृष्णके नामपर मिलन वासनाकी पूर्ति को जाने लगी। इससे राधा-रहस्यकी पहेलीकी गाँठ और भी गहरी हो गयी।

'काम' अन्धतम है । कामकी दृष्टि सदेव रहती है अवः इन्द्रियोंको तृप्त करनेकी ओर । उससे कामकलुप्ति-हृद्य मनुष्य अपने द्वारा ही अपना सर्वनाश कर डालता है; परंतु त्यागमय दिव्य प्रेमकी दृष्टि होती है— ऊर्ध्वतम भगवान्के आनन्दस्वरूपकी ओर । काम अवःपात कराता है और भगवर्षेम दिव्य भगवदानन्दका आस्वादन । अत्तएव अधोगतिकारक इन्द्रिय-तृप्तिकर कामका तो परित्याग करना ही चाहिये । भोग-सुख-कामनाकी प्रत्येक तरङ्गका निवारण भी बड़ी दृद्धता तथा सावधानीके साथ करना चाहिये और अपने प्रत्येक साधनका पर-हित तथा पर-सुखके प्रति समर्पण कर देना चाहिये । जो अपने दुःखसे जरा भी नहीं घबराते, न अपना सुख चाहते हैं, परंतु जिनका हृदय जरा-से भी पर-परितापसे पिघल जाता है तथा जो अपने सारे सुख-साधनको पर-परितापके नाशमें लगा देते हैं, वे ही संत हैं । गोखामी तुलसीदासजी महाराजने संत-हृदयका चित्रण किया है—

संत हृदय नवनीत समाना । कहा कबिन्ह परि कहै न जाना ॥ निज परिताप द्रवद्द नवनीता । पर दुख द्रविहें संत सुपुनीता ॥

इस प्रकार जो 'पर-दुःखकातर' और 'पर-सुखपरायृण' होते हैं, वे ही संत माने जाते हैं और जिनका आत्मसुख सदा-सर्वदा सर्वथा केवल परम प्रियतम भगवान् श्रीकृष्णके सुखमें ही परिणत हो जाता है, वे तो संतों तथा महापुरुपोंके भी वन्दनीय होते हैं।

भोग-कामना-त्यागके बाद भी एक 'मोक्ष-कामना' रह जाती है। यह मोक्षकी कामना जवतक रहती है, तवतक भी 'सर्वत्याग' नहीं माना जाता; परंतु श्रीकृष्णिया गोपाङ्गनाओंमें यह 'सर्वत्याग' सहज था। वे सर्चा प्रेमिकाएँ थीं; इसीसे वे वेदधमे, दहधमी, लोकधमी, लजा, धेर्य, आत्मसुख, देह-सुख, खजन, आर्यपथ—सवका सहज त्याग करके केवल श्रीकृष्ण-सुवके लिये श्रीकृष्णका सब प्रकारसे तथा समस्त करणोंसे अनन्य भजन करती थीं। इतना होनेपर भी उन्हें अपने इस महान् सुर-मुनि-मन-प्रलोभनीय उच्च खरूपका जरा भी ज्ञान नहीं था। इसलिये गोपी-प्रेमको 'निरुपाधि' प्रेम कहा गया है। इसीसे देवगुरु बृहस्पतिके शिष्य उद्धव-सरीखे महापुरुषने श्रीगोपी-पद-रजकी प्राप्तिके लिये बृन्दावनमें लता-गुल्म-औषध बननेकी इच्छा प्रकट की है तथा यह बरदान माँगा है।

इन सब गोपियोंमें श्रीराधिकाजी सर्वप्रमुख हैं; बल्कि श्रीराधाजीसे ही समस्त गोपियाँ बनी हैं और वे उन्हींकी कायन्यूहरूपा हैं। श्रीराधाजीका तारिवक खरूप तो श्रीकृष्णसे सर्वथा अभिन्न है।

सामरहस्योपनिषद्में कहा गया है---

अनादिरयं पुरुष एक प्रवास्ति । तदेव रूपं द्विधा विधाय समाराधनतत्परोऽभृत् । तसात् तां राधां रसिकानन्दां वेदविदो वदन्ति ॥

'वह अनादि पुरुष एक ही है, पर अनादि कालसे ही वह अपनेको दो रूपोंमें बनाकर अपनी ही आराधनाके लिये तथर है। उसलिये वेदज्ञ पुरुष श्रीराधाको रसिकानन्दरूपा बतलाते हैं।'

राधात।पनी-उपनिषद्में आता है-—

येयं राधा यश्च कृष्णो न साब्धिर्देहरचैकः कोडनार्थं द्विधाभूत । 'जो ये रावा और जो ये कृष्ण रसके सागर हैं वे एक ही हैं, पर खेळके ळिये दो रूप बने हुए हैं।'

ब्रह्माण्डपुराणमें भगवान् श्रीकृष्णने कहा है—

राधा कृष्णात्मिका नित्यं कृष्णो राधात्मको ध्रुवम् । वृन्दावनेश्वरी राधा राधेवाराष्यते मया॥

'रावाकी आत्मा सदा में श्रीकृष्य हूं और मेरी ( श्रीकृष्यकी ) आत्मा

निश्चय ही राधा हैं। श्रीराधा चृन्दावनकी ईश्वरी हैं, इस कारण मैं राधाकी ही आराधना करता हूँ।'

> यः कृष्णः सापि राधा च या गधा कृष्ण एव सः। एकं ज्योतिर्द्धिधा सिन्सं गधामाधवरूपकम्॥

'जो श्रीकृष्ण हैं, वहीं श्रीरावा हैं और जो रावा हैं, वहीं श्राकृष्ण हैं; श्रीरावा-माधवके रूपमें एक ही ज्योति दो प्रकारसे प्रकट है।'

ब्रह्मवैवर्तपुराणमें भगवान्क वचन हें---

आवयोर्बुद्धिभेदं च यः करोति नराधमः। तस्य वासः कालसूत्रे यावचन्द्रदिवाकरौ॥

'मुझमें (श्रीकृष्णमें) और तुममें (श्रीराधामें) जो अधम मनुष्य भेद मानता है, वह जबतक चन्द्रमा और सूर्य रहेंगे, तबतक 'कालसूत्र' नामक नरकमें रहेगा।'

भगवान् श्रीकृष्णने राधासे कहा है---

'प्राणाधिके राधिके ! वास्तवमें हम-तुम दो नहीं हैं; जो तुम हो, वहीं में हूँ और जो मैं हूँ, वहीं तुम हो । जैसे दूधमें धवलता है, अग्निमें दाहिका राक्ति है, पृथ्वीमें गन्ध हे, उसी प्रकार मेरा-तुम्हारा अभिन्न सम्बन्ध है । सृष्टिकी रचनामें भी तुम्हीं उपादान बनकर मेरे साथ रहती हो । मिट्टी न हो तो कुम्हार घड़ा कैसे बनाये; सोना न हो तो सुनार गहना कैसे बनाये । वैसे ही यदि तुम न रहो तो मैं सृष्टिरचना नहीं कर सकता । तुम सृष्टिकी आधाररूपा हो और मैं उसका अन्युत बीज हूँ ।' ( ब्रह्मवैवर्तपुराण, कृष्णखण्ड )

भगवान् श्रीकृष्णने एक बार श्रीराधाजोसे कहा था---

प्रेयांस्तेऽहं त्वमि च मम प्रेयसीति प्रवाद-स्त्वं मे प्राणा अहमिप तवासीति हन्त प्रलापः। त्वं मे ते स्यामहमिति च यत् तच नो साधु राधे व्याहारे नौ नहि समुचितो युष्मदसात्प्रयोगः॥ इसका भावार्थ है---

में प्रियतम, त् प्रेयित मेरी — यों कहना है निरा प्रवाद। त् मम प्राण, प्राण में तेरे — यह भी है प्रकाप-संवाद॥ त् मेरी, में तेरा'— राधे! यह भी नहीं साधु व्यवहार। समुधित नहां कभी हममें 'तू-में' का कोई भेद-विचार॥

भें प्रियतम हूँ और त्र मेरी प्रियतमा है'—यों कहना केवल विविदर्ग्तासात्र हैं; 'त् मेरे प्राण हैं और मैं तेरे प्राण हूँ'—यह कहना भी प्रलाप ही करना हैं; 'त्र मेरी हैं और मैं तेरा हूँ'—यह भी कोई साधु (शुद्ध / प्रयोग नहीं हैं। हम दोनोंमें कभी 'त्रू' और 'मैं' का किसी प्रकार भी कोई भेद स्चित हो, यह उचित नहीं है। अर्थात् त् मैं हूँ और में तहें। हम दोनोंमें कभी कोई भेद हैं ही नहीं।

यों त्रजटकुरानी श्रीराधामहारानी श्रीकृष्णसे सर्वया अभिन्नखरूपा सिचदानन्दघनस्वरूपिणी, श्रीकृष्णात्मस्वरूपिणी, श्रीकृष्णानुगामिनी, परम-तत्त्वाभिरामिणी, स्वेद्धाविलासिनी, दिव्याह्मादिनी, परमपराशक्तिस्वरूपिणी, दिव्यलीलामयी, अखिलविश्वमोहनमोहिनी, नित्यरासेश्वरी, नित्यनिकुञ्जेश्वरी और श्रीकृष्णप्राणेश्वरी हैं।

ये श्रीराधा भगवती श्रीकृष्णकी भाँति ही नित्य-सिचदानन्दधनखरूपा हैं। समय-समयपर लीलाके लिये प्रकट भगवान् श्रीकृष्णकी भाँति ही ये भी आविभूत होती हैं। एक बार ये दिव्य गोलोकधाममें श्रीकृष्णके वामांशसे प्रकः हुई थीं। उन्होंने ही फिर त्रजभूमिके अन्तर्गत बरसाने (वृषभानुपुर) में महान् नाग्यशाली अविलयुण्यपुञ्ज श्रीवृषभानु महाराजके घर परमपुण्यमयी श्रीकीर्तिदारानीजीकी कोखसे प्रकट होनेकी लीला की थी। आज यह उसीका महोत्सव है। हमलोगोंका परम सोभाग्य है कि इस जीवनमें इस सुअवसरपर हम सबको एकत्र होकर श्रीराधाभगवतीके पुण्य स्मरणका महान् अवसर मिला।

अब श्रीश्रीकृष्णप्रेम या श्रीकृष्णकी सहज प्राप्ति करानेवाळी उस प्रेमसाधनाको देखना है, जो श्रीमधाजीके खरूपगत तथा खभावगत है। एक दिन श्रीराधाजी एकान्तमें किसी महान् भावमें निमम्न बैठी थीं । एक श्रीकृष्णप्रेमाभिलांषिणी सम्बीने आकर वई। ही नवतासे उनसे प्रियतम श्रीकृष्ण अथवा उनका विशुद्ध अनन्य प्रेम प्राप्त करनेका सर्वश्रेष्ठ साधन पृछा । वस, श्रीकृष्णप्रेमक साधनका नाम सुनते ही श्रीराधिकाजीके नेत्रोंसे आँसुओंकी धारा वह चर्ला और वे गद्गद वाणीसे रोती हुई बोर्ली—

अरी सिख ! मेरे तन, मन, प्रान— धन, उन, कुळ, गृह—सब ही वे हैं सील, मान, अभिमान ॥ ऑस् बिल्ल छाँड़ि नाहें कछु धन है राधा के पाय ! जाके बिनिमय मिळें प्रेमधन नीलकांतमिन खान ॥ जानि लेड सजनी ! निस्के यह परम सार की सार । स्याम प्रेम की मोल अमोलक सुचि अँसुवन की धार ॥

वे बोर्ली—'अरी सर्वा! में क्या साधन वताऊँ, मेरे पास तो कुछ और है ही नहीं। मेरे तन, मन, प्राण, धन, जन, कुल, घर, शील, मान, अभिमान—सभी कुछ एकमात्र वे स्यामसुन्दर ही हैं। इस राधाके पास अश्रुजलको छोड़कर आर कोई धन है ही नहीं, जिसके बदलेमें उन प्रेमधन खयं नीलकान्तमणिको प्राप्त किया जाय। सजनी! तुम यह निश्चित परम सारका सार समझो—अमूल्य स्थामप्रेमका मूल्य केवल पित्र आँसुओंकी धारा ही है। सब कुछ उन्हींको समर्पणकर, सब कुछ उन्हींको समझकर उन्हींके प्रेमसे, उन्हींके लिये जो निरन्तर प्रेमाश्रुओंकी धारा बहती रहती है, बस, वह पित्र अश्रुजल ही उनके प्रेमको प्राप्त करनेका एकमात्र उपाय है। यह है उनके साधनका खरूप।

श्रीराधिकाजीकी सम्पूर्ण व्रज-रस-लीला ही वड़ी दिव्य और मधुर है। परंतु यह सदा ही अप्रकट है। इसका प्राकट्य कुछ बिरले लौकिक-काम-गन्ध-लेश-ड्रान्य किसी महाभाग गोपीजन या श्रीसखी-मञ्जरीके कृपाप्राप्त प्रेमी संत साधकके हृदय तथा जीवनमें ही किसी अंशमें होता है। यों तो श्रीकृष्णको मनुष्य माननेवाले लोगोंके लिये तो वे ग्यारह वर्षकी वयस्के

पहले ही गोपियोंको छोड़कर मथुरा पधार गये थे। अतः इस बालकपनमें श्रङ्गार-रसका उद्भव ही सम्भव नहीं है। अवश्य ही श्रीब्रह्माजीके द्वारा श्रीकृष्ण-राधाका विवाह कराये जानेका भी वर्णन ब्रह्मवैवर्तपुराणमें आता है; पर वह विवाह भी अग्रकट ही है।

ये श्रीराधाजी दिच्य चिन्मय देहसे भगवान् श्रीकृष्णके साथ नित्य छीलारत रहती हैं और उनकी एक मायामयी कृत्रिम स्थूलच्छाया ससुरालमें रहती है, ऐसा वर्णन ग्रन्थान्तरोंमें मिलता है। जो कुछ भी हो, श्रीसीताजी तथा श्रीराविमणीजीकी भाँति श्रीराधाका विवाह श्रीकृष्णके साथ नहीं होता; पर राधा-कृष्णतत्त्वमें विवाहकी आवश्यकता भी नहीं है। वह तो दिव्य चिन्मय राज्यका नित्य अभिन्न चिन्मय सम्बन्ध है और उसी राज्यकी ये सब लीलाएँ भी हैं। हमारे लौकिक स्थूल जगत्के लिये तो इस लीलासे सर्वीच उपदेश यही प्राप्त होता है कि प्रेमका ऊँचे-से-ऊँचा स्तर त्यागसे प्राप्त किया जाता है। जहां त्याग है, वहीं ग्रेम है और जहां प्रेम है, वहीं आनन्द है। साधन-जगत्के लिये यह उपदेश मिलता है कि भगवान् श्रीकृष्ण ही एकमात्र परमप्रेमास्पद हैं और श्रीराधा-मुख्या गोपीजनोंकी माँति श्रीकृष्ण-सुखको जीवनका सहज सुख बना लेना ही सर्वोच्च साधन है। यही शिक्षा इससे लेनी है और इस साधनके द्वारा श्रीकृष्णको परमप्रेष्ठके रूपमें प्राप्त कर लेना ही जीवनका परम साध्य है।

परम प्रिय श्रीराधा-नामकी महिमाका स्वयं श्रीकृष्णने यो गान किया है---

'रा' शब्दं कुर्वतस्त्रस्तो ददामि भक्तिमुत्तमाम्। 'धा' शब्दं कुर्वतः पश्चाद् यामि श्रवणलोभतः॥

"जिस समय मैं किसीके मुखसे 'रा' सुन लेता हूँ, उसी समय उसे अपनी उत्तम भक्ति—प्रेम दे देता हूँ और 'धा' शब्दका उच्चारण करनेपर तो मैं प्रियतमा श्रीराधाका नाम-श्रवण करनेके लोभसे उसके पीछे-पीछे चलने लगता हूँ।"

अन्तमें श्रीराधाकी महिमाके कुछ श्लोक पढ़कर और उनके श्रीचरणोंमें

प्रणाम करके वक्तव्यको समाप्त करता हूँ और अतिविनीत प्रार्थना करता हूँ कि वे पवित्रतम भगवत्प्रेम-समुद्रका कोई एक क्षुद्र सीकर प्रदान कर कृतार्थ करें।

> आनन्दचन्द्रोदितकौमुर्दः या श्रीमोहनस्पापि सुमोहनश्रीः। सौन्दर्यनाम्नो निकषोपलस्य सुवर्णरेखा वृपभानुकन्या॥

'श्रीवृष्णमानुकुमारी आनन्दचन्द्रकी कौमुदी हैं। अर्थात् रसराज श्रीकृष्ण ही आनन्दरूप चन्द्रमा हैं और वृष्णमानुनन्दिनी राधाजी उनकी ज्योत्सना हैं। शक्ति और शक्तिमान्की अभिन्नताके कारण दोनों अभिन्न हैं। श्रीकृष्ण श्रीळक्ष्मीको भी मोहित करते हैं, परंतु वृष्णमानुदुलारी अपनी सौन्दर्य-सुषमासे उन श्रीमोहनको भी विमुग्ध करती हैं। वे प्राकृत-अप्राकृत सौन्दर्य-रूप कसौटीपर खरी उतरनेवाली सुवर्ण-रेखा हैं।

> लावण्यपाथोनिधिसारसम्पत् कलाकलापाकरभूमिरेका । गुणाख्यरत्नौघखनिः प्रसिद्धा श्रीराधिका श्रीवजचन्द्रकान्ता ॥

'वे व्रजचन्द्र श्रीकृष्णकी प्रियतमा श्रीराधिका नामसे प्रसिद्ध हैं। वे सम्पूर्ण ट्यावण्यसमुद्रकी सार-सम्पदा हैं, कला-कलाप—वेदग्ध्यसमूहकी एकमात्र आकर-भूमि—उत्पत्तिस्थानरूपा हैं और कारुण्यादि गुणरूप रत्नोंकी खान हैं।

गौरीसहस्राद्धिकापि गौरी रयामा तथापि श्रुतिषु प्रसिद्धा । सुरूपिणी याप्यसुरूपिणी च सखीकदम्बस्य बिभाति राधा ॥

'वे सहस्र-सहस्र गौरीकी अपेक्षा भी अधिक गौरवर्णा हैं, तथापि श्रुतियोंमें वे स्थामाके नामसे प्रसिद्ध हैं। वे सुरूपिणी——( सुन्दर रूपसर्मान्वत ) होकर भी असु—प्राणरूपिणी अर्थात् सिखयोंके लिये प्राण-म्बरूपा हैं ।'

> केचित् परामेव वद्दन्ति छक्ष्मीं र्रुःलेति केचित् किल तान्त्रिका याम् । आर्लन्द्रेनी राक्तिरिति श्रुतिः सा र्श्वराधिकामा व्यज्जन्द्रकान्ता ॥

'कोई-कोई तान्त्रिक महानुभाव इन क्रजचन्द्रचिद्रका श्रीराधाको पराटक्ष्मी कहते हैं, तो कोई टीटाइक्ति बन्टाते हैं तथा शृतियाँ उनको आनन्दिनी—ह्रादिनी इक्ति कहती हैं।

यम्या वरो तस्य तु सर्वराक्तिः
सर्वैव ठीठा सकला गुणाश्च ।
सीन्दर्यमाधुर्यविदग्धताद्याः
सा गधिका राजति कृष्णकान्ता ॥

'श्रीकृष्णकी समस्त शक्तियाँ, सारी लीलां तथा सौन्दर्य-माधुर्य-वैदग्ध्य आदि सम्पूर्ण गुण जिनके वशमें हैं, अर्थात जिनके आधारपर **ही इन** सबका प्रकाश और निवास है, वे श्रीराधा ही श्रीकृष्णकी प्रियतमा कान्ताके रूपमें विराजित हैं।'

यस्या लसन्मादनभाववदया लीला रसास्वादविदेशेषरस्याः । कृष्णस्य निन्या विलसन्त्यनन्ताः सा राधिका राजति कृष्णकान्ता ॥

'जिनके शोभनीय मादनभावकी लीलाएँ रसास्वादनमें अत्यन्त ही मधुर और श्रीकृष्णके सम्बन्धसे नित्य अनन्तरूपसे विलसित होती हैं, वे श्रीराधिका ही श्रीकृष्णकी प्रियतमा कान्ताके रूपमें विराजित हैं।'

यथैव सर्वेर्गुणरूपकेली-माचुर्यपूरैरतिपूर्ण एव।

#### श्रीकृष्णचन्द्रः स तथंव रस्या , साराधिका राजित राधिका सा॥

'श्रीकृष्ण जैसे समस्त गुण, रूप, केलि और माधुर्यकी विशेषतासे पूर्ण हैं, वैसे ही श्रीराधिका भी गुण, रूप आदिकी पराकाष्ठासे परिपूर्ण हैं। ऐसी माधुर्य-रसके सारकी भी साररूपा श्रीराधिका विराजित हैं।'

रसो यः परमानन्द एक एव द्विधा सदा। श्रीराधाकुष्णरूपाभ्यां तस्यै तस्मै नमो नमः॥

'जो एक ही परमानन्द-रसरूप है, वही सदा दो प्रकारका बनकर कीकारत है और वह श्रीराधा-कृष्णरूप है। मेरा उसे बराबर नमस्कार है।'

#### [ २ रात्रिमें ]

यो ब्रह्मरुद्रशुकनारदभीष्ममुस्यै-रालक्षितो न सहसा पुरुषस्य तस्य । सद्यो वशीकरणचूर्णमनन्तशक्ति तं राधिकाचरणरेणुमनुसारामि ॥

श्रीराधा-श्रीकृष्ण नित्य ही परम तत्त्व हैं एक अनूप। नित्य सिच्दानन्द प्रेम-घन-विग्रह उज्ज्वकतम रसरूप॥ बने हुए दो रूप सदा लीला-रस करते आखादन। नित्य अनादि-अनन्त काल लीलारत रहते आनँदघन॥ कायन्यूहरूपा राधाकी हैं अनन्त गोपिका ललाम। इनके द्वारा लीला-रस आखादन करते स्थामा-स्थाम॥ कृष्ण, राधिका, गोपी-जन—तीनोंका लीलामें संयोग। एक तत्त्व ही तीन रूप बन करते लीला-रस-संभोग॥ परम तत्त्व श्रीकृष्ण नित्य हैं अनुपम सत-चित-आनँदघन। सत् संधिनि, चित् चिति,आहादिनि है आनन्दशिक रसधन॥ हादिनि स्वयं 'राधिका', संधिनि बनी नित्य 'श्रीकृत्यवन'। बनी 'योगमाया' चिति करती रसलीलाका आयोजन॥ राधा स्वयं बनी हैं व्रजमें गोपरमणियाँ अति अभिराम। लीला-रसके क्षेत्र-पात्र बन ृंयों लीलारत स्थामा स्थाम॥ श्रीरा० मा० चि० ६—

विज्ञानुत्री प्रेमकी प्रतिमा, कामगन्थसे मुक्त महान्। केवल प्रियतमके सुख-कारण करतीं सदा प्रेम-रस-दान ॥ लोक-लाज, कुल-कान, निगम-आगम, धन, जाति-पाँति, यश-गेह । भुक्ति-मुक्ति सब परिस्याग कर करतीं प्रियसे सहज सनेह ॥ इन्द्रिय-सुखकी मलिन कामना है अति निन्दित कलुधित काम । मोक्ष-काम-कामी ऊँचे साधक भी नहीं पूर्ण निष्काम ॥ काम सदा तमरूप अन्धतम, नरकोंका कारण सविशेष । प्रेम सुनिर्मल हरि-रस-पृतित परम ज्योतिमय शुस्र दिनेश ॥ जिसको नहीं मुक्तिकी इच्छा, जिसे नहीं बन्धनका भान । केवल कृष्ण-सुखेच्छा हित जिसके सब धर्म-कर्म, मति-ज्ञान ॥ ऐसे गोपी-जन-मनमें लहराता प्रेम-सुधा-सागर । इसीलिये रहते उसमें नित मग्न रसिकमणि नटनागर ॥

श्रीराधा और श्रीकृष्ण नित्य-निरन्तर एक ही अनुपम परम तत्व हैं और ये नित्य सिचेदानन्द प्रेमवनविप्रह उज्ज्वलतम रसद्भप हैं। ये एक ही आनन्दघन सदा दो बने द्वए छीलारसका आखादन करते रहते हैं और **अनादि-अन**न्तकाल **लीलारत हैं ।** श्रीराधाजीको हो कायन्यू इरूपा अनन्त सुन्दरी गोपिकाएँ हैं, जिनके द्वारा श्रीराधा-माधव सदा-सर्वदा छीछा-रसा-खादन करते रहते हैं । ये श्रीकृष्ण, श्रीराधा और अनन्त गोपीजन---इन तीनोंका इस मधुरतम, दिव्यतम लीलामें संयोग है और एक ही परम तस्व नित्य अनुपम सत्-चित्-आनन्दघन हैं; 'सत्' 'संधिनी', 'चित्' 'चिति' और 'आनन्द' रसघन 'ह्वादिनी' शक्ति हैं । 'ह्वादिनी' खयं 'राधिका' हैं. 'संविनी' 'वृन्दावन' बनी है और 'चिति' 'योगमाया' बनी हुई नित्य निरन्तर रसलीलका आयोजन करती रहती हैं। श्रीराधा खयं ही लीलाधाम व्रजमें अत्यन्त अभिराम गोपरमणियोंके रूपमें प्रकट हैं। यों श्रीराधा-माधव खयं ही छीछारसके क्षेत्र और पात्र बनकर छीछा-रस-गान-रत हैं। वज-**सुन्दरियाँ** महान् प्रेमकी जीती-जागती प्रतिमाएँ हैं। ये काम-गन्ध-लेशसे सर्बया मुक्त हैं और केवल प्रियतम श्रीकृष्णके सुखके लिये ही सदा प्रेमरसका वितरण करती रहती हैं। ये खेक-छजा, कुछ-कान,निगम-आगम,

जन, जाति-पाँति, यश-गृह, भोग-मोक्ष— सबका परित्याग करके प्रियतम श्रीकृष्णसे सहज स्नेह करती हैं। इन्द्रिय-सुखकी मिलन कामना तो अत्यन्त निन्दित कञ्जपित काम है ही, मोक्षकी कामना करनेवाले ऊँचे साधक पुरुष भी पूर्ण निष्काम नहीं हैं। (क्योंकि उनमें भी 'अहं को बन्धनसे मुक्त करनेकी चिन्ता है, वे भी 'अहं की चिन्ता तथा 'अहं की मङ्गल-कामनासे आबद्ध हैं।) लौकिक काम सदा ही तमरूप हे और अन्धतम नरकोंकी प्राप्तिका विशेष हेतु है। तथा हिर-रस-पूरित प्रेम सदा ही परम अोतिमय उज्ज्वल भास्कर है। जिसको न तो मुक्तिकी इच्छा है न जिसे बन्धनका भान है, केवल श्रीकृष्ण-सुखेच्छाके लिये ही जिसके सारे धर्म, कर्म, मित, ज्ञान आदि हैं, ऐसे गोपीजनके मनमें नित्य निर्मल प्रेम-सुख-सागर लहराता रहता है और इसीलिये उसमें रिसक्तिशरोमणि नटनागर नित्य-निरन्तर निमन्न रहते हैं।

इन गोपियोंकी और गोपी-भावकी मूल उद्गमखरूपा श्रीराधारानी अनादि हैं। लोकमें इनका मङ्गलमय प्रेमसुधामय प्राकट्य खयं चिदानन्द्मय प्रेमधन विग्रह भगवान् इयामसुन्दरके प्राकट्यकी भाँति ही दिन्य और अलोकिक हुआ करता है। आज इन्हीं सिचदानन्दिवग्रहा, आनन्दांशघनीभूता, आनन्दिचन्य-रसप्रतिभाविता, साक्षात् ह्लादिनी श्रीकीर्तिकुमारी वृषभानुराज निद्दिनीका प्राकट्य-महोत्सव है। यह दिन जगत्के लोकिक इतिहासमें परम त्यागमय, परम दिन्य, अहंकी चिन्तासे सर्वथा शून्य, उज्ज्वलनम मधुर प्रेमरसके मूर्तिमान् खरूपका तथा भक्ति-सिद्धान्तके परम उच्चतम महान् व्यक्तित्वका प्रकाशक होनेके कारण परम धन्य है। प्रतिवर्ष ही श्रीराधारानीके सहज अनुग्रह से श्रीराधा-माधव युगलसरकारके सम्बन्धमें कुछ स्मरण-चिन्तन करनेकी चेष्टा की जाती है। वैसी ही क्षुद्र चेष्टा इस वार भी की जा रही है और इस चेप्टाके साथ-साथ आज इस प्राकट्य-महोत्सवके महान् शुभ अवसरपर हम सव श्रीराधाके पावन पाद-पद्योंमें श्रद्धा-भक्तिपूर्वक अनन्त प्रणिपात करते हैं। उनसे पवित्र दिन्य प्रेमकण प्राप्त करनेके लिये विनम्न प्रार्थना करते हैं।

भगवान् श्रीकृष्ण सम्पूर्ण रस, सम्पूर्ण आनन्द और सम्पूर्ण शोभा-

सौन्दर्यादि गुणोंके मूल समाश्रय हैं; वे समस्त ऐश्वयं, मार्च्यं, वीर्यं, शक्ति, योगं, ज्ञानके मूल आश्रय-तत्त्व हैं। ऐसे वे पूर्णतम भगवान् जिनके 'आश्रय' और 'विषय' हैं प्रेमी और प्रेमास्पद हैं, उन श्रीराधारानीका खरूप कितना महान् है—यह मानव-ज्ञानक, यहाँतक कि अनेकों मुक्त महापुरुपोंकी धारणाके भी अतीत है। जिन श्रीकृष्णचन्द्रके ऐश्वयं और माध्यकं लिये समस्त जगत् लालायित आर मोहित हैं, जो श्रीकृष्णचन्द्र अपने ही माध्यपर खयं मोहित हैं, वे निजमनमोहन, मुवन-मोहन, मदनमोहन भी जिनके द्वारा नित्य मोहित हैं, वे श्रीराधा कितना और कैसा महान् तत्व हैं, इसे भाषांक डारा कोई किसीको समझा नहीं सकता।

श्रीमती राधा हैं—स्वमनमोहन-मनोमोहिनी, भुवनमोहन-मनोमोहिनी, मदनमोहन-मनोमोहिनी, हित्हिद्मृङ्ग-मञ्जरी, मुकुन्दमधुमाधवी, पूणचन्द्र श्रीकृष्ण-चन्द्र के पूर्ण विकासकी आधारमूर्ति पूर्णिमाखरूपिणी, कृष्णकान्तागण-शिरोमणि स्वयं आहादिनी शक्ति । इन वृपमानुनन्दिनीका तत्त्व जीवकी या जीवसमित्रकी भाषामें नहीं समझाया जा सकता । श्रीराधाके भाव और धुतिसे जिनका श्रीविष्रह सुवित्त हैं, वे राधामावयुति-सुवित्ततनु श्रीकृष्णचन्द्र ही श्रीमती राधाकी महिमा कुछ कह सकते हैं अथवा उनके परम प्रेमी दास उन्हींकी कृषासे यिक्विचित् कहनेमें समर्थ हो सकते हैं । मुझ-सरीखे अधमका मन तो श्रीराधारानीकी महिमाकी किल्पत छायाको भी नहीं छू सकता ।

उतनेपर भी, श्रीराधा-माधवके चिन्तनसे अपनी मन-वाणीको पवित्र करनेके लिये संत महापुरुषोंके अनुभवपूर्ण वचनोंके आधारपर ही कुछ चेष्टा की जाती है ।

त्रजरसिनिध द्यामसुन्दर त्रजेन्द्रनन्दन श्रीकृष्णचन्द्र अनादि, सर्वादि, सर्वतारणकारण, सिचदानन्दघनविग्रह अद्वयज्ञानतत्त्व बरूप हैं। उनके साथ उनकी ह्वादिनी शक्ति श्रीमती राधिकाका नित्य अविच्छेद्य सम्बन्ध है। दोनोंका नित्य एकत्व है। राधा पूर्णशक्ति हैं—श्रीकृष्ण पूर्णशक्तिमान् हैं; श्रीराधा मृगमदगन्य हैं—श्रीकृष्ण मृगमद हैं; श्रीराधा दाहिकाशिक हैं—श्रीकृष्ण साक्षात् अग्नि हैं। श्रीराधा प्रकाश हैं—श्रीकृष्ण तेज हैं; श्रीराधा ज्याप्ति हैं—श्रीकृष्ण अकाश हैं; श्रीराधा ज्योत्सना हैं—श्रीकृष्ण पूर्णचन्द्र हैं; श्रीराधा आतप हैं—श्रीकृष्ण पूर्णचन्द्र हैं; श्रीराधा आतप हैं—श्रीकृष्ण पूर्णचन्द्र हैं; श्रीराधा तरंग हैं—श्रीकृष्ण जलनिध हैं। यों वे

दोनों नित्य एकस्वरूप हैं, पर लीलारसके आस्वादनके लिय निष्य **ही उनके** हो कप हैं।

वस्तुः एक है। पिष्ट्रिंग नित्य सिवदानन्दमय परम प्रेमतस्य श्रीकृष्ण ही आन्ताब, आन्दादक और आन्दादन अकर ठीठारत हैं। इसिव्ये कभी श्रीराचा प्रियतन श्रीकृष्णके दित्य स्वस्त्पमें विश्वीन होकर उनके हत्पद्मपर विराणित दिखायी उता हैं, कभी सर्वातम-सन्प्रेग करके प्रियतम श्रीकृष्णकी आराधिका बनी उनको नेवामें संकरन रहकर उनको सुख देनेमें हा अपना परन सीभात्य मानती हैं। कभी उनकी आराध्या बन जाती हैं और श्रीकृष्ण स्वयं उनकी सर्वविध सेवा करनेमें ही परन सुखका अनुभव करते हैं एवं कभी श्रीराधाकृष्ण युगळक्यमें विराजित होकर अनन्त विश्ववद्माण्डक महान् सिद एवं अनुकर्नाय ऐश्वर्य तथा विभृतिसम्पन्न सुरेश्वरों एवं मुनीश्वरोंक हायों प्रजा-अर्चन्। प्रध्य करते हैं।

तन आराण राजा कर जाते हैं, कभी राधा श्रीकृष्ण बन जाती हैं आर कभी युगळ-खरूपमें ठाळाविहार करते हैं। वे एक होकर ही नित्य को हैं, दो रहते हुए ही नित्य एक हैं।

श्रीराधा प्रेमकी पराकाष्ट्राख्यस्प 'महामाव' स्वपा हैं। वे समन्त कल्याण-गुणगणकी आकर (खान) हैं और श्रीकृष्ण-कान्ता-शिरोमणि हैं। जड प्रकृतिसे संयुक्त जीवोंकी माँति उनके जड इन्द्रियाँ, जड शरीर और सूक्ष्मवेहरूप जड चित्त नहीं हैं। उनके दिव्य चित्तमय खरूपमें नित्य ग्रुद्ध चित्तमय इन्द्रियाँ, चित्तमय शरीर और चित्तमय चित्त हैं। उनकी समस्त इन्द्रियाँ, उनका शरीर और उनका चित्त नित्य-निरन्तर खामाविक ही दिव्य श्रीकृष्णप्रेमसे परिभावित है। वे श्रीकृष्णकी निज शक्ति हैं, अतएव एकमात्र वे ही श्रीकृष्णकी क्रियामें सह।यिका हैं। उनकी शक्तिसे ही श्रीकृष्णकी प्रत्येक छीछा सुसम्पन्न होती है।

श्रीराधिका ही मधुर रसकी मूल आश्रयमूर्ति हैं । उनकी श्रीकृष्ण-सेवाकी सुसम्पन्नताके लिये ही उनकी कायन्यूहरूपा निर्मल प्रेममयी अनन्त गोपियोंका नित्य प्राकट्य है। श्रीराधा और श्रीकृष्ण अन्योन्य-विलासमय हैं। इसलिये कभी श्रीकृष्ण 'विषय' और श्रीराधिका 'आश्रय' होती हैं और कभी श्रीराधिका 'विपय' और श्रीकृष्ण 'आश्रय' होते हैं। परंतु श्रीराधिका ही अधिकांशमें प्रियतम श्रीकृष्णको आनन्द प्रदान करनेके लिये उनकी इच्लासे 'विपयत्व' का खीकार करता हैं। प्रतिक्षण, प्रत्येक अवस्थामें निरन्तर श्रीकृष्ण-सुख-साधन और श्रीकृष्णेन्द्रिय-तोपण ही उनका एकमात्र कार्य है। वे अपने चित्तकी प्रत्येक चित्ति, शरीरके प्रत्येक अवयव-अङ्ग-उपाङ्गकी प्रत्येक किया और चेटासे नित्य-निरन्तर श्रीकृष्ण-सुख-सम्पादनमें ही संज्यन रहती हैं। इसीसे वे 'मधुर रसकी मूल आश्रय-मूर्ति' के नामसे प्रसिद्ध हैं।

बृहद् गैतिमीय तन्त्रमें श्रीराधाकं लिये कहा गया है—

## देवो कृष्णमयी प्रोक्ता राधिका परदेवता। सर्वळक्ष्मीमयी सर्वकान्तिः सम्मोहिनी परा॥

देवी—श्रीकृष्णकी सेवारूपा क्रीडाकी नित्य-निवासस्थली होनेके कारण या श्रीकृष्णके नेत्रोंको अनन्त आनन्द देनेवाली चुतिसे समन्वित परमा सुन्दरी होनेके कारण ये 'देवी' हैं।

कृष्णमयी—श्रीकृष्ण ही राधिकाके रूपमें प्रकट हैं, अथवा उनकी प्रेमरसमयी ह्वादिनी शक्ति होनेके कारण ये श्रीकृष्णसे सर्वथा अभिन्न हैं, या भीतर-वाहर जहाँ भी इनकी दिए पड़ती है या इनका मन जाता है, वहाँ इन्हें श्रीकृष्ण ही दीखते हैं—इनकी समस्त इन्द्रियाँ सदा-सबदा श्रीकृष्णका ही संस्पर्श प्राप्त करती रहती हैं। इसिलिये ये 'कृष्णमयी' हैं।

राधिका—-प्रेमास्पद श्रीकृष्णकी सब प्रकारकी इच्छा पूर्ण करनेके रूपमें नित्य ही ये तन-मन-त्रचनसे श्रीकृष्णकी आराधनामें अपनेको नियुक्त रखती हैं—इसलिये ये 'राधिका' हैं।

परदेवता समम्त देव-ऋषि-मुनियोंके द्वारा पूजनीया, सबका पालन-पोषण करनेवाली और अनन्त ब्रह्माण्डोंकी जननी होनेके कारण ये 'परदेवता' हैं। सर्वलक्ष्मीमयी— समस्त लक्ष्मियोंकी अधिष्ठान, आश्रय या आधाररूपा, सबकी आत्मारूपिणी, भगवान् श्रीकृष्णके ऐश्वर्य, धर्म, यश, श्री, ज्ञान, वैराग्य—इन छहों ऐश्वर्योंकी प्राणस्वरूपा या समस्त ऐश्वर्योंकी मूल्रू । होनेके कारण अथवा वें कुण्टकी नारायणवक्षीविलासिनी लक्ष्मियाँ इन्हींकी वैभवविलासांशरूपा होनेके कारण ये 'स्वलक्ष्मीमयी' हैं।

सर्वकान्ति— सम्पूर्ण शोभा-सौन्दर्यकी अनन्त खान, समस्त लक्ष्मियों तथा शोभाधिष्ठात्री देवियोंकी मूल उद्भवरूपा अथवा नन्दनन्दन श्रीकृष्ण-चन्द्रकी समस्त इच्छाओंकी साक्षात् मूर्ति होनेके कारण ये 'सर्वकान्ति' हैं।

सम्मोहिनी—भुवनमनमोहन, अनन्तमदनमोहन, खमनमोहन श्रीश्यामसुन्दरकी भी मनोमोहिनी होनेके कारण ये 'सम्मोहिनी' हैं और—

परा— श्रीकृष्णकी भी परमाराध्या, परम प्रेयसी या पराशक्ति होनेके कारण इन्हें 'परा' कहते हैं। इन 'परा'शक्तिसे ही शक्तिमान् होकर श्रीकृष्ण सम्पूर्ण दिन्य मधुर लीलाओंको सम्पन्न करते रहते हैं।

श्रीचैतन्यचिरतामृतमें कहा गया है कि श्रीराधिकाजीमें अनन्त दिञ्य गुण हैं, वे भगवद्गुणमयी ही हैं; पर उनमें ऐसे पचीस प्रधान गुण हैं, जिनके कारण भगवान् श्रीकृष्ण नित्य उनके वशमें रहते हैं—

अनन्त गुण श्रीराधिकार, पंचिस प्रधान। सेङ्ग गुणेर वश हय कृष्ण भगवान॥ वे पचीस गुण निम्नलिखित हैं——

(१) मधुरिमा, (२) नित्यिकशोरावस्था, (३) नेत्रोंकी चञ्चलता, (४) निर्मल उज्जल हास्य, (५) सुन्दर सौभाग्यरेखा, (६) माधव-मनसोन्मादकारी श्रीअङ्ग-सौरभ, (७) संगीतशास्त्रमें निपुणता, (८) श्रुति-मनोज्ञ वाणी, (९) नर्म-पाण्डित्य यानी परिहास-वाक्योंके प्रयोगमें निपुणता, (१०) सहज विनयशीलता, (११) पूर्ण करुणा, (१२) विदग्वता, (१३) कर्तव्यकुशलता, (१४) लजाशीलता, (१५) सुमर्याश—श्रीकृष्णके प्रति गौरव-बुद्धि, (१६) परम धेर्य, (१७) अदर्शगम्भीरता,

(१८) छीलामयता, (१९) परमोत्कर्पमयी महाभावमयता, (२०) गोकुलकी प्रेमपात्रा, (२१) ब्रह्माण्डोंमें उदीप्त यश, (२२) गुरुजनोंके भ्रेष्ठ स्नेहकी पात्रता. (२३) सिखयोंक प्रति प्रेन-परवशता, (२४) श्रीकृष्णिया रमणियोंमें सर्वप्रधानता और (२५) प्रियतम श्रीकृष्णको सदा-सर्वदा अपने अर्वान रुवतेकी मधुर शक्ति ।

श्रीकृष्णलीलानन्द्रमयी श्रीराधाके असंख्य दिव्य गुण हैं **उनकी** मणना तो कोई कर ही नहीं सकता, वे कन्पनामें नी नहीं आ सकते।

'प्रेमाम्मोज-पकान्द'में आया है कि 'श्रीपुण्यत्नेह्य ही श्रीमर्ता राघाके **अब्रका** सुगन्धित उच्छन है. इस उचान हो छेकर वे तीन काळ रना**न करती** हैं । उन्धे: सुर्वतिम—पूर्वति-स्कारकः जल हैं- — 'सार्वण्यामृत' अ**र्थात्** प्रथम केंद्रोलकार या करणांवशिष्ठ न ले का प्रथम — प्रथान-स्नानका ज<mark>ल</mark> हे--- निहार एन या व्यक्त येवान, और अपनिकासिका जल है--- लाकण्या-पतः यानी पुण योवन । कायिक गुणोंमें जो वयस खूप और लावण्य है---वहीं श्रीमनाकाः त्रिविध स्नान-जल हैं । 'लजा' रूपी नील स्याम रेशमी साडी उनका अवीवस्त्र हैं। 'कृष्णानुराग' उनका अरुग उपवस्त्र—ओढ़नी है। •श्रीकृष्ण-प्रणय-मान**े उन**के वक्षःस्थलकी कञ्चकी ( चौली ) **है ।** 'श्रृह्न-सान्दय' ही केशर है, 'अभिरूपतारूपी सखियोंका प्रणय' चन्दन है। भाधुर्यमयी स्मितकान्तिं कपूर है। केसर, चन्दन और कपूर-**इन तीन** अस्तुओंका श्रीराविकाके अङ्गपर विलेपन हो रहा है अर्थात् **सौन्दर्य**, अभिरूपता और माधुर्यसे वे नित्य विसूचित हैं। श्रीकृणका उञ्चल रसः ही उनके अङ्गोपर लगी हुई करत्री है ! उनका प्रच्छत्र मान और वाम-भावः ही मस्तकका जुड़ा है । 'वीराधीरात्मक गुगः ही उनके अङ्गका **रेशमी** वस्त्र हैं।'श्रीकृष्ण-रति'ही उनके उज्ज्वल अधरोंपर **ताम्बूङका** राग है। 'प्रेमकौटिल्य' ही उनके दोनों नेत्रोंका जल **है। 'सुदीप्त** सात्विक भाव', 'हर्षादि संचारी भाव' और बीस प्रकारके 'किलकिश्चितभाव' श्रीमतीके अङ्गकी अन्यान्य सजावट तथा माला हैं। 'उनका नित्य सहागः ही उनके विशाल ललित ललाटका तिलक है। 'ग्रेमवैचित्त्य' ही उनके

अङ्गके रत हैं। 'कृष्णलीलामयी चित्तवृत्तियाँ' ही उनकी आस-पासकी सिवयाँ हैं। 'निजाङ्ग-सौरभ' ही उनका आलय है। 'गर्य' पर्यङ्ग है और 'श्रीकृष्णनामगुण यशः-श्रवण-कीर्तन' ही उनके कर्णभूषण और वाणीका प्रवाह है।

श्रीराधारानी तनिक भी व्यवधानके बिना सभी समय श्रीकृष्णकी समस्त कामनाएँ पूर्ण करती रहती हैं। उनका सिचदानन्दमय कमनीय कलेबर अनुपम दिव्य गुणोंसे परिपूर्ण है और वे श्रीकृष्णक विशुद्ध प्रेम-रबोंकी अनन्त आकर (खान) हैं।

भनवान श्रीङण्ण जैसे युगपत् ( एक ही साथ ) निर्विकार और स्त्रेळानयः सर्वत्यापा और मूर्तिमानः, निरपेश और भक्तपञ्चपाती, आत्माराम . और प्रेमियक अमाकाङ्की आदि परस्परविरुद्ध-धर्मयुक्त हैं, उसी प्रकार श्रीराधा प्रभारोपसामा-समन्वित होकर मा सबदा प्रेमवद्भिशील, अत्यन्त महान होकर मा अवस्त डांन, अत्यन्त गौरवमयी होकर भी गौरव-आचारहीन, पर्म निमल होकर भी पुनः-पुनः वक्रगतियुक्त--यां परस्पर-विरुद्धगुणयुक्त हैं। भगवान् श्रीकृष्णके मार्घ्य और श्रीराधिकाके प्रेममें होड़ लगी हुई है और नित्य-निरन्तर बढ़ते हुर वे अनन्त-असीमको ओर जा रहे हैं। आनन्द-कन्द श्रीकृष्णसे त्रिमुबनको आनन्द प्राप्त होता है, परंत श्रीकृष्णको आनन्दित करती हैं श्रीराधाजी । श्रीकृष्णका माधुर्य असमोद्र्व है और उनका रूप कोटि-कोटि कामदेवोंके सौन्दर्यपर विजय प्राप्त कर चुका है; पर श्रीकृष्णके नेत्र श्रीराधाके अप्रतिम रूप-सीन्दर्यका दर्शन करके ही शीतल होते हैं । श्रीकृष्णकी कलित-ललित वंशी-ध्वनि चतुर्दश भुवनोंको आकर्षित करती है, पर श्रीकृष्णके कान श्रीराधाके वाक्य-सधा-पानसे ही तृप्त होते हैं। श्रीकृष्णके दिव्य अङ्ग-गन्धसे जगत् सुगन्धित होता है अर्थात् जगत्के समस्त मनमोहक सुगन्य श्रीकृष्मके अङ्गान्धसे ही सुगन्धित हैं; परंतु श्रीकृष्णके प्राण तथा घ्राण नित्य श्रीराधाके अङ्ग-सुगन्धके छोभी बने रहते हैं । साक्षात् रसह्प रसराजिहारोमणि श्रीकृष्णके रससे जगत् सुरसित है, पर श्रीकृष्ण श्रीमती राधारानीके अधर-रसके वशीभृत हैं। श्रीकृष्णका स्पर्श कोटि-कोटि-शशाङ्क-सुशीतल है, किंत श्रीकृष्णके अङ्ग सुशीतलता प्राप्त करते हैं श्रीराधारानीके अङ्गरपर्शसे । श्रीराधिकाके प्रति श्रीकृष्णकी प्रीति अत्यन्त प्रवल होनेपर भी श्रीकृष्णके प्रति श्रीराधाकी उज्ज्वल निर्मल प्रीति कहीं अधिक है । श्रीमती वृषभानुदुलारीके हृदयमें आत्मेन्द्रिय-सुखेच्छाकी कल्पना भी नहीं है; तथापि उनके द्वारा, उनकी सेवाके द्वारा प्रियतम श्रीकृष्ण अपार आनन्द प्राप्त कर रहे हैं—इस अनुभृतिसे वे श्रीकृष्णकी अपेक्षा भी अनन्तगुण अधिक सुख प्राप्त करती हैं । धन्य हैं वे श्रीराधारानी और उनकी कायन्यृहरूपा त्याग-प्रेमकी जीती-जागती प्रतिमा श्रीगोपसुन्दरियाँ और धन्य है वह दिव्य ब्रज, जहाँ ऐसी दिव्य लीलाएँ होती हैं ।

इसी त्रजके पवित्र प्रेमपरिप्रावित क्षेत्रमें श्रीराधा-माधवका रस-विलास एक नित्य प्रवहमाणा स्रोतिस्विनीके सदृश है। इस प्रवाहके दो तट हैं— मिलन और विरह अथवा सम्भोग और विप्रलम्भ । मिलन-तटपर विराजित व्रजयुगल्वर 'सम्भोग'-रसका आखादन करते हैं और विरह-तटपर वे 'विप्रलम्भ' रसका आस्नादन करते हैं। विरह-तटके रसाखादनके चार प्रकार हैं—पूर्वराग, मान, प्रेमवैचित्त्य और प्रवास । इसी प्रकार मिलन-तटके आखादनका वैचित्र्य भी चार प्रकारका है—संक्षिप्त, संकीर्ण, सम्पूर्ण और समृद्धिमान् । पूर्वरागके विरहके अनन्तर होनेवाछा मिलन 'संक्षिप्त' सम्भोग है, मानकी विरह-वेदनाके बाद होनेवाला 'संकीर्ण' सम्भोग है, कुछ दूरके प्रवासजनित विप्रलम्भके बाद होनेवाला 'सम्पूर्ण' सम्भोग है और सुदूर प्रवासजनित विप्रलम्भके अनन्तर होनेवाले मिलनको 'समृद्धिमान्' सम्भोग कह सकते हैं। इन चार प्रकारके सम्भोग और चार प्रकारके विप्रलम्भमेंसे प्रत्येक आठ प्रकारका होनेसे व्रजमें चौसठ रसोंका आस्वादन हुआ करता है; फिर इनके अनेकों अन्तर्भेद हो सकते हैं। इनमेंसे प्रत्येक रस-विलासकी स्थिति और विस्तृति सर्वतोभावसे निर्भर करती है—विरह-मिलनकी विरुद्धतापर। इन दोनोंकी सत्तापर ही ब्रजके रस-प्रवाहकी सत्ता है । इसील्रिये इन दोनोंको सम्भोगऔर विप्रलम्भको 'विलासावगाहि'-विरोधिता' कहा जाता है।

जैसे बायें और दाहिने दोनों पैरोंसे मनुष्य चलता है, दो पाँखोंसे पक्षी उड़ता है, उसी प्रकार विरह और मिलनसे इस रस-विलासकी सिद्धि होती है और जैसे प्रातः एवं संध्याके बीचमें दिनकी विशिष्टताका



धमवीनक्य---धीकणाकी नांट भये मानकर व्याक्ल होती है

विकास होता है, पूर्णिमा एवं अमावस्याके द्वारा मासकी विचित्रता प्रकट होती है, वैसे ही विरह और मिळनकी विविधता और पृथक्ताओं में ब्रजके रसविळासका मधुरतम प्रवाह चळता रहता है। ब्रजमें इन दोनोंका एकत्रीकरण इष्ट नहीं है। पर कहीं-कहीं जब विरह और मिळनका एकत्र मिळन हो जाता है, तब एक महान् मधुर माधुयका उदय होता है, ब्रजरिसक प्रेमीजन उसका अनुभव करते है।

प्रेमवैचित्त्यका आखादन मिलनमें विरहकी स्फूर्तिसे होता है। प्रेमवैचित्त्यका लक्षण बतलाते द्वर श्राम्हपगोखामी कहते हैं—

#### प्रियस्य संनिकर्षेऽपि प्रेमोत्कर्षस्वभावतः। या विश्लेषधियाऽऽर्तिस्तत् प्रमवैचित्त्यमुच्यते॥

'प्रेमकी उत्कृष्टताके कारण प्रियतमके समीप रहनेपर भी उसके न रहनेके निश्यसे होनेवाली पीड़ाका अनुभव होना 'प्रेमवैचित्य' कहलाता है।'

रासलीलाके समय भगवान् श्रीकृष्णचन्द्र समस्त गोपियोंको छोड़कर श्रीराधाजीको साथ लेकर एकान्तमें चले गये। वहाँ जब श्रीराधाने कहा— 'मुझे कंवेपर चढ़ा लो' और ज्यों ही भगवान् उन्हें कंवेपर चढ़ाने लगे कि बस, उसी क्षण प्रेमकी अत्यन्त उत्कृष्टतावश श्रीराधाको 'प्रेमवैचित्त्य' हो गया। वे गिर पड़ीं प्रियतम श्रीकृष्णने उन्हें अपने अङ्कमें सुला लिया। उस समय श्रीराधाको ऐसा लग रहा था कि श्रीकृष्ण मुझे छोड़कर अन्तर्धान हो गये हैं और वे रो-रोकर पुकारने लगीं—

#### हा नाथ! रमण! प्रेष्ट! क्वासि क्वासि महासुज। दास्यास्ते कृपणाया में सखे दर्शय संनिधिम्॥

( श्रीमद्भागवत १० । ३० । ४० )

'हा नाथ ! हा रमण ! हा प्रियतम ! हा महाबाहो ! तुम कहाँ हो ! मैं तुम्हारी दासी हूँ । प्यारे ! तुम्हारे चले जानेसे मैं अत्यन्त दुखी हो रही हूँ । मेरे पास आकर मुझे तुरंत दर्शन दो ।'

प्रेमवैचित्त्यका कितना सुन्दर और प्रत्यक्ष दश्य है!

श्रीविदग्धमाधवर्मे आया है—श्रीयमुनाजीके तटपर श्रीराधा-माधव विहार कर रहे हैं। वृन्दादेवी कर्णभूषणके योग्य दो कमल श्रीमाधवको लाकर देती हैं। श्रीकृष्ण सहर्ष उनको लेकर श्रीराधाके कानोंमें पहनाने लगते हैं। इतनेमें ही देखते हैं कि कमलमें एक भ्रमर वैटा है। भ्रमर उड़ा, श्रीराधाक मुखको कमल समझकर उसको ओर चला, श्रीराधाने श्रीहस्तके द्वारा उसको हटाना चाहा, भ्रमर श्रीकरतलको एक कमल समझकर उसको ओर उड़ा। हीट भ्रमर का नहीं रहा है, इसमें इरकर श्रीराधा अपनी ओढ़नीका आँचल पटकारने लगा। मधुमङ्गलने छड़ी मारकर भ्रमरको बहुत दूर हटा दिया श्रीर है इकर कहा—समुभुदन ( स्पर) चला गया।

हतना सुनते हो भाषुमृद्रना शब्दसे मगवान् श्रोकृत्य समझकर श्रीराधादी होय-हाय ! मधुसृद्रन कहां चले गयें :— पुकारकर रोने लगीं ! यदिह सहसा मगत्याक्षीद्रने वनजेक्षणः !— अकस्मात कमलनयन श्रीकृष्य इस बनमें सुझको त्यागकर क्यों चले गये !! या कहकर वे आतनाद करने लगीं । अपने सपाप ही श्रिन्तमाके हस नवुरतम श्रेपविचय-जनित विद्द को दावकर श्रीकृत्याने संकेतमे सबको जुप हो जाने के लिये कहा और वयं मधु-हास्य करने लगे । ये ग्रेमविचयके उठाहरण हो ।

हमी प्रकार मिळन आर विरह्क मिळनक ना युन्दर उन्नह न हे— श्रीमद्भाव्यतक दशम स्कट्यमें रास्पृणिमाको राष्ट्रिक समय भगवान् श्रीकृष्णको मुख्यांव्यनि सुनकर श्रागोपाङ्गनाओक अभिसारका वर्णन है। वहाँ यह बताया गया है कि कुछ गोपाङ्गना वर्णक मातर थीं—'अन्तरगृहगताः'। उनको घरवाळोंने रोक दिया, वे प्रियतम श्रीकृष्णसे मिळनेके ळिये वाहर जा नहीं सर्की—'अळब्यविनिगमाः'। तब उनका हृदय प्रियतम स्पामसुन्दरके भावसे प्रिपूण हो गया। उनका आंखें मुँद गयीं और हृदयमें श्रीकृष्णकी श्रीम् ति प्रकट हो गयी। उस अवस्थाका वर्णन करते समय श्रीद्युक्तदेवजाने कहा है—

> अन्तर्गृहगताः काश्चिद् गोप्याऽलब्धविनिर्गमाः। कृष्णं तद्भावनापुक्ता दृष्युमीलितलोचनाः॥ दुस्सहप्रेष्ठविरहतीवतापधुताशुभाः । ध्यानशाप्ताच्युताइलेषनिर्वृत्या क्षीणमङ्गलाः॥ (श्रीमद्भागवत १० । २९ । ९-१०)

'उस समय कुछ गोपरमणियाँ घरोंके भीतर थीं, उन्हें घरवालोंने रोक दिया, इससे बाहर नहीं निकल सर्की । तब उन्होंने अपनी आँखें मूँद लीं और बड़ी भावनाके साथ तन्मय होकर श्रीकृष्णके परम मोहन सौन्दर्य-माधुर्यका ध्यान करने लगीं। वे अपने प्रियतम श्रीकृष्णके पास न जा सकीं, अतः उन्हें विरहकी इतनी तीव्र वेदना हुई कि उनके सारे अग्रुभ संस्कार नष्ट हो गये और उसीके साथ-साथ ध्यानावस्थामें आये हुए प्रियतम श्रीकृष्णका आलिङ्गन करनेसे इतना महान् सुख हुआ कि उनके समस्त ग्रुभ संस्कारोंका सर्वथा क्षय हो गया।

यहाँ यह स्पष्ट है कि एक ही समय विरहकी तीव्र वेदना और मिलनका महान् आनन्द प्राप्त हो रहा है। विरह-मिलनका ही मिलन हो रहा है। अनन्य प्रियतम प्राणव्रह्म श्रीकृष्णके प्रेममें मिलन-विरहकी आनन्दपीड़ा इतनी विरुक्षण होती है कि उसकी उपमा कहीं नहीं है। देवी पौर्णमासीने नान्दीमुखीसे कहा था—

पीडाभिर्नवकालक्रुटकदुतागर्वस्य निर्वासनो निःस्यन्देन मुदां सुधामधुरिमाहंकारसंकोचनः। प्रेमा सुन्दरि नन्दनन्दनपरो जागर्ति यस्यान्तरे श्रायन्ते स्फुटमेव वक्रमधुरास्तेनेव विक्रान्तयः॥

'सुन्दरि ! श्रीनन्दनन्दन श्यामसुन्दरका प्रेम जिसके अन्तरमें प्रकट हो जाता है, उस प्रेमके वक-मधुर विक्रमको वही व्यक्ति जानता है। इस प्रेममें ऐसी महान् पीड़ा है कि वह नवीन कालकूट विषकी कटुताके गर्वको भी दूर कर देती है। उधर जब इस प्रेमकी आनन्दधारा बहने लगनी है, तब वह अमृतके माधुर्यजनित अहंकारको संकुचित कर देती है। इसी विरह-वेदना और मिलनानन्दने गोपीके अशुभ-शुभको समाप्त करके उसको कर्मबीजशून्य बना दिया।

'लिलितमाधव'के दशम अङ्कमें श्रीकृष्ण-विरह्न असीम वेदनासे पीड़ित सत्यभामारूपिणी श्रीराधा भयानक सर्प-विषसे विषमय हुए सरोवरमें प्राणत्यागके लिये कूद पड़ती हैं। इतनेमें ही श्रीकृष्ण दौड़े आते हैं और पीछेसे दोनों भुजाओंके द्वारा श्रीराधाका कण्ठ धारण कर लेते हैं।

श्रीराधा दोनों मुजाओंको काल्सर्प समझती हैं और मन-ही-मन कहती

हैं कि 'कैंसा सौभाग्य है कि मैं दो सपोंके द्वारा पकड़ छी गयी हूँ, ये अभी डँस छेंगे और डँसते ही इस विरह-दग्ध जीवनका अन्त हो जायगा। विधाता बड़ा ही अनुकूछ है, जो मेरी मनचाही मृत्युको अभी तुरंत ही बुछा देगा।'

सर्प डँस नहीं रहे हैं, यह देखकर तथा स्पर्श-सुखका अनुभव करके श्रीराधा मन-ही-मन कहती हैं—'उपयुक्त समयपर अपकार करनेवाली वस्तुएँ भी प्रिय हो जाती हैंं। सर्प डँस तो नहीं रहे हैंं, उल्टा स्पर्श-सुख दे रहे हैंं।'

श्रीकृष्ण राधाके मणिवन्थनमें स्यम्न्तक मणि बाँध देते हैं । मणिकी ष्योतिको देखकर श्रीराधा कहती हैं—'बड़ा ही आश्चर्य है कि मणि-विभूषित-मस्तक कालसर्प भी मुझे उँसनेमें देर कर रहा है । हाय ! कृष्ण-रहित इस जीवनका कब सदाके लिये अन्त होगा !'

श्रीकृष्णके हृदयसे चिपटी हुई श्रीमती राधा इस प्रकार विरह-वेदनासे छटपटाती हुई मृत्युकी बाट देख रही हैं। मिलन-विरहका यह बड़ा मनोहर चित्र है।

ये विरह-मिलन-मिलनके कुछ उदाहरण हैं।

'विप्रलम्भ' का खभाव ही है—भीतर पाना और बाहर खो देना तथा 'सम्भोग' का खभाव है —बाहर पाना और भीतर खो देना । इसीसे सम्भोगकालमें इच्छा होती है —बाहर के प्रियतमको भीतर ले जानेकी, और विप्रलम्भमें व्याकुल आग्रह होता है —भीतरके प्रियतमको बाहर लाकर उनका मुखचन्द्र देखने और उन्हें आलिङ्गन करनेका ।

यद्यपि श्रीराधाके अन्तर-वाहर दोनों ही क्षेत्रोंमें नित्य प्रियतम स्थामसुन्दरका निवास रहता है, वे नित्य हृदयभवनमें लीला-विहार करते हैं और साथ ही नित्य नेत्रोंक सामने रहकर बाह्य-लीला करते रहते हैं; तथापि प्रेमकी सुन्दर विचित्र स्थितियोंका रसास्वादन होता रहे, इसलिय श्रीमती राधामें कभी 'विप्रलम्भ-लीला'की स्फूर्ति होती है और कभी 'मिलन-लीला'की।

श्रीराधा-माधव और उन्हींकी प्रतिन्तियाँ श्रीगोपाङ्गनाओंकी यह पवित्रतम, मधुरतम, उज्ज्वलतम प्रेमानन्दसुधामयी लीला विविध विचित्र



बेमवीचित्रयः अधिकृष्णका भुजाओको राधा सर्ग समझ रही है



खरूपोंमें नित्य-निरन्तर चलती रहती है। इसके अनन्त खरूप हैं, अनन्त स्तर हैं।

अपनी कायव्यूहरूपा श्रीगोपाङ्गनाओंके साहाय्य-सहयोगसे श्रीकृष्ण-स्वरूपा ह्वादिनी शक्ति श्रीराधारानी परम प्रियतम श्रीकृष्णको आनन्द प्रदान करती हुई जब किसी भाग्यवान् जीवपर खयं अथवा अपनी किसी सखी-सहचरीके द्वारा कृपा-वर्षण करती हैं, तभी जीवका विशुद्ध कृष्णप्रेमकी ओर आकर्षण होता है। जीवगत ह्वादिनीका विकार मायाशक्तिके द्वारा जीवको सतत खींच रहा है, इसीसे वह विषय-भोगमें प्रमत्त होकर श्रीकृष्ण-प्रेमसे विश्वत हो रहा है और इसीसे विषयोंसे सुखकी आशामें नित्य-नित्य दु:खोंके भँवरमें पड़ा गोते खा रहा है। इस माया-शक्तिके आकर्षणसे मुक्त होनेके छिये श्रीकृष्णगत-ह्वादिनी शक्ति श्रीराधा या उनकी किसी सखी-सहचरीके अनुगत होकर उनसे प्रार्थना करनी चाहिये, जिससे वे कृपा करके श्रीराधा-माधवके विशुद्ध प्रेमकी ओर हमें खींचें।

जय परमेश्वरि जयित परम उज्ज्वस्त रसरूपा।
जय श्रीकृष्णसुर्लेकपरा जय कृष्ण-स्वरूपा॥
जय शाह्नादिनिशक्ति जयित जय रस-उद्घासिनि।
जय रासेश्वरि नित्य निकुअंश्वरि मधुहासिनि॥
जय श्रीकृष्णानन्द-स्वरूपिण जय हरि-भामिनि।
जयित कृष्णसर्वेश्वरि कृष्णारमासुस्वधामिनि॥
जय कृष्णाराधिका कृष्ण श्राराध्या जय जय।
जय कृष्णाधारा रम्या राधिका जयित जय॥

जयित नव नागरी, रूप गुन आगरी, सबै सुख सागरी कुँअरि राधा। जयित हरि भामिनी, स्थाम घन दामिनी, केलि कलकामिनी, छिब अगाधा॥ जयित मनमोहनी, करौ हग बोहनी, दरस दे सोहनी ! हरौ बाधा। जयित रस मूरि री, सुरमि सुर भूरि री, 'भगवतरसिक'की प्रान साधा॥

THE REAL PROPERTY.

# श्रीराधा-माधवका महत्त्व, स्वरूप, तत्त्व और सम्बन्ध

( सं० २०१५ वि० के श्रीराधाष्ट्रमी-महोत्सवपर प्रवचन )

#### [ दिनमें ]

दिशि दिशि रचयन्तीं संचरनेत्रलक्ष्मी-विलसितखुरलीभिः खञ्जरीटस्य खेलाम । द्ययमधूपमर्ली बल्खवाधीशसूनो-रिखलगुणगभीरां राधिकामर्चेयामि ॥ बृषभानोरन्ववायप्रशस्ति पित्ररिष्ठ जगति किल समस्ते सुष्ठु विस्तारयन्तीम्। वजनूपतिकुमारं खेलयन्तीं सर्वाभिः स्ररभिणि निजकुण्डे राधिकामर्चयामि॥

## श्रीराधा-माधव-महिमा

जीवमात्र आनन्दकी इच्छा करते हैं—पूर्ण, नित्य और अखण्ड आनन्द चाहते हैं और अनवरत आनन्दके ही अनुसंधानमें छ्यो **हैं। वे** 

आनन्दके अतिरिक्त और कुछ भी नहीं चाहते; क्योंकि मब आनन्दमे ही निकले हैं, आनन्दमें ही निवास कर रहे हैं और आनन्दमें हा उन्हें लौट जाना है, परंतु आनन्द है क्या बस्तु और वह कहाँ है तथा कैसे प्राप्त हो सकता है, इस बातको जीव भूल गया है और इसीसे वह स्री-स्वामी, पिता-पुत्र, धन-सम्भान, पद-अधिकार आदि विनाशी प्राणी-पदार्थीमें आनन्दर्का खोज करता है। वस्तुत: आनन्दघन तो हैं भगवान् श्रीकृष्ण ही। अतएव नित्य, पूर्ण, अखण्ड आनन्दकी खोज करता हुआ वह प्रकारा तरसे प्रतिक्षण श्रीकृष्णानुसंधानमें ही लगा है; पर वह भूल रहा है। इसी भूलको मिटाकर उसे सच्चे आनन्दके दर्शन करानेके लिये पूर्णानन्दमय भगवान श्रीकृष्णकी आराधना संतोंने बतायी है । शान्त, दास्य, सख्य, वात्सल्य, माधुर्य आदि जितने भी प्रकारके प्रेमोंसे विद्युद्ध आनन्दखरूप श्रीकृष्णका आराधन होता है, उन सबके साधन तथा स्रन्हप पृथक-पृथक बतलाये गये हैं। ये सारे प्रेम एक ही साथ, एक ही रूपमें जहाँ प्रत्यक्ष प्रकट हों, ऐसा कोई मूर्तिमान उदाहरण उपस्थित करनेके लिये खयं भगवान् श्रीकृष्ण ही नित्य 'राधा' बने हुए हैं । ये श्रीराधा श्रीकृष्णकी सम्पूर्ण आनन्दराक्ति (ह्वादिनी राक्ति) हैं, अतएव ये ही श्रीकृष्णकी आत्मा और जीवनाधार हैं। नित्य-सत्य चिदानन्द-प्रेमरस-विप्रह अखिलविश्वेश्वर श्रीकृष्ण इसीसे परम प्रेमखरूपा श्रीराधाके नितान्त वशीभृत और सर्वथा अनुगत हैं। जहाँ प्रेम है, वहीं आनन्द है। प्रेमके बिना आनन्द नहीं रहता। आनन्दके बिना प्रेम नहीं रहता । श्रीकृष्ण आनन्दके वर्नामृत श्रीविप्रह हैं। श्रीराधा प्रेमकी घनीभूत मूर्ति हैं। राधाके बिना श्रीकृष्ण तथा श्रीकृष्णके विना ओराधा रह ही नहीं सकतीं।

श्रीकृष्ण ही राधाक जीवन हैं और श्रीराधा ही कृष्णको जीवनखरूपा हैं। श्रीकृष्ण भोक्ता हैं, श्रीराधा भोग्या हैं; श्रीकृष्ण सेव्य हैं, श्रीराधा सेविका हैं; श्रीकृष्ण आराध्य हैं, श्रीराधा आराधिका हैं। कहीं-कहीं इसके ठीक विपरीत, श्रीकृष्ण भोग्य हैं, सेवक हैं, आराधक हैं और श्रीराधा भोक्त्री, सेव्या और आराष्या हैं।

श्रीरा० मा० नित्र क्

इन आह्नादिनी शक्ति श्रीरावाकी छाखों-करोड़ों अन्तरङ्ग दृत्तियाँ मूर्तिनती होकर प्रतिपल श्रीराधा-कृष्णको सेवा तथा उनको स्रख-संवर्धनामें लगी रहती हैं। श्रीराधा-कृष्णको प्रसन्न—सुखी देखना तथा करना ही इनका एकमात्र रुक्य, प्रभाव या खरूप है। ये श्रीराधाकी कायन्युहरूपा सखी-सहचरियाँ सदा-सर्वदा सेत्रामें संलग्न रहती हैं और श्रीराधा-कृष्णके सुखार्थ इनके सहयोगसे तथा इनके माध्यमसे जो दिव्य कीड़ा प्रकः होती रहती है, उसीका नाम 'रास' है। यह रास नित्य चलता रहता है। श्रीकृष्ण सनातन पूर्णत्रह्म खयं भगवान् हैं । वे ही अखिल-रस-सुवा-विप्रह हैं। इन रसराज, रसद्धप, रसिकशेखरके रसाखादनके छिपे होनेवाली चिटानन्द-रसमयी क्रांडाका नाम हो 'रास' है । इसोसे खयं नारायगके नाभि-कमलसे प्रादुर्भूत श्रीब्रह्माजी तथा रसिकेन्द्रशेखरके हृदयपर नित्य विहार करनेवाली साक्षात् लक्ष्मीजीको भो प्रेमी भक्तगण इस 'रास'का अधिकारी नहीं मानते । दिन्य प्रेमखरूपा गोपीजन और दिन्यानन्दखरूप श्रीकृष्णकी यह रासळीळा कामगन्य-लेश-श्रुन्य है । गोपियोंका यह प्रेम उद्दोत दिन्य सात्विक भाव है । इसाको वैष्णव संत 'रूढ महाभाव' कइते हैं । श्रोराधा और श्रीगापाङ्गनाओंकी सेवासे भगवान् श्रीकृष्णको जितनी प्रसन्तता होती है, भगवान् श्रीकृष्णकी सेवासे उनको उससे कहीं अधिक आनन्द प्राप्त होता है। यों परस्पर होड़-सी लगी रहती है और निरन्तर एक दूसरेके सुखका अनुसंधान बना रहता है । यह लीला वस्तुतः अपने-आपमें ही होती है । भगवान् नित्य सत्य तथा अविन्छिन हैं, उनको यह अविन्छिनता इस ठाठामें भी मदा अक्षुण्य रहती है । श्रीराधा श्रीकृष्यका खद्धपूना शक्ति हैं । इसल्यि उनका नित्य ऐक्य है । श्रीकृष्मका सारा आनन्द उनमें परिपूर्ण है और ो ही श्रीकृष्णको भी नित्य आनन्द देनेत्राला हैं।

आनन्द-चिन्मय रसरूप प्रेमका परम सार है—'नहाआव' और श्रीराभारानी महाभावखरूपा हैं। इस महाभावक आनन्दका आखादन करने-के छिय आनन्दघन भगवान् श्रीकृष्ण सदा ठाठायित रहते हैं। इसीसे पूर्णकाममें कामना तथा नित्य तृष्णाहीनमें तृष्णाका उदय देखा जाता है और वे (श्रीराघा) श्रीकृष्णकी दिव्य रसमयी लालसा, कामना और तृष्णाको पूर्ण करनेमें ही नित्य संलग्न रहती हैं।

त्रजके श्रीकृष्णकी उपासना मौन्द्यंकी उपासना है। इसमें रसकी श्रधानता है। मगतान् श्रीकृष्ण सम्पूर्ण मोन्द्यंके आश्रार, अखिलरसामृतसिखु हैं; उनता आराधनाक लिये आराधकको मी मृन्दर बनना आवश्यक है। उम मुन्दरताने केवल बाद्य सुन्दरताको ही स्थान नहीं है। बाह्य सौन्दय भी अपेक्षित है, परंतु सच्चा सौन्द्यं तो हृदयका है—जिसमें अहंता, कामना वासनका कलङ्क-लेश नहीं, विषयासिककी तिनक-सी मिलनताकी छाया नहीं तथा स्थ-मुखकी किंचित् भी कल्पना नहीं है। जो केवल प्रियतपके पेम-रसब्दप सुवासे ही नित्य परिपूर्ण है, जिसमें केवल प्रियतम श्रीकृष्णके सुखकी ही चाह सहज है, ऐसे दित्य अनन्त अखण्ड अनन्य सौन्द्यंकी जीती-जागनी प्रतिमा है—श्रीराधाजी ! इन्हीं श्रीराधाजीके भावोंको आदर्श मानकर इस पावन प्रेम-पथपर अनन्य प्रेमिपिपम् विषयितरक्त त्यागी साधक अग्रसर हो सकता है। इस पथपर चलनेवालोंको श्रीराधाको आदर्शका ध्यान रखते हुए इनके भक्तोंकी पदध्विको मस्तकपर धारण करके चलनेका प्रयास करना चाहिये। अव कुळ क्षण माधवसहित श्रीराधाजाको पूर्ण महिमा-स्मृतिमें बिताइय—

#### शिववर्णित राधा-स्वरूप-महिमा

पद्मपुराणमें सगवान् रांकर द्वर्षि नारदजामे कहते हैं — श्राकृष्णप्रिया रावा अपनी चेतन्य आदि अन्तरङ्ग विम्तियोंसे इस प्रपन्नका गोपन अर्थात् संरक्षण करती हैं। इसिलये उन्हें 'गोपी' कहते हैं। वे श्रीकृष्णकी आराधनामें तन्मय होनेक कारण 'राधिका' कहलाती हैं। श्रीकृष्णमयी होनेसे ही वे 'परा देवता' हैं, पूर्णतया 'लक्षीखरूपा' हैं। श्रीकृष्णके आह्मादका म्र्तिमान् खरूप होनेके कारण मनीपीजन उन्हें 'ह्यादिनीशक्ति' कहते हैं। श्रीराधा साक्षात् महालक्ष्मी हैं और भगवान् श्रीकृष्ण साक्षात् नारायण हैं। मुनिश्रेष्ट! इनमें थोड़ा-सा भी भेद नहीं है। श्रीराधा दुर्गा हैं तो श्रीकृष्ण रुद्ध। वे साक्षित्री हैं तो ये साक्षात् ब्रह्मा हैं। अधिक क्या कहा जाय, उन दोनोंके विना किसी भी वस्तुकी सत्ता नहीं है। जड-चेतनमय सारा संसार श्रीराधा-

कृष्णका ही ख्रम्बप है। इस प्रकार सबको इन्हीं दोनोंकी विभूति समझो। मैं नाम छे-छेकर गिनाने छगूँ तो सौ करोड़ वर्गमें भी उस विभ्तिका वर्णन नहीं कर सकता। तीनों छोकोंमें पृथ्वी सबसे श्रेष्ठ मानी गयी है। उसमें भी जम्बूद्वीप सब द्वीपोंमें श्रेष्ठ है। जम्बूद्वीपमें भी भारतवर्ष और भारतवर्षमें भी मथुरापुरी श्रेष्ठ हैं। मथुरामें भी बृन्दावन, बृन्दावनमें भी गोपियोंका समुदाय, उस समुदायमें भी श्रीराधाकी सिल्योंका वर्ण तथा उसमें भी स्वयं श्रीराधिकाजी सबश्रेष्ठ हैं।

## श्रीनाग्दद्वारा राधा-दर्शन तथा स्तवन

इन अखिल-जगदीस्वर्रा, रासेस्वरी, नित्यनिकुञ्जेस्वरी, नित्य-श्रीकृष्ण-ब्रह्ममा, श्रीकृष्णात्मा, श्रीकृष्णप्राणखरूपा, श्रीकृष्णाराधनतत्परा, श्रीकृष्णाराध्या श्रीक्षीराधालीका गङ्गलमय दर्शन ग्राप्त करनेक लिये देवर्षि नारद श्रीकृष्मानुपुर पहुँचे और वहाँ लुपमानुके साथ प्रसूतिधरमें प्रवेश करके उथ्वीपर सीयी हुई अखिल-जगजननी अखिल-सीन्दर्य-प्रतिमा नवजात कन्याको देखकर वे मुग्ध हो गये और एकमात्र रसायनरूप परमानन्दसिन्धुमें अवराहन करने लगे । तदनन्तर उन्होंने कन्याको अपनी गोदमें उठा लिया और गोपप्रवर मानुको कार्यान्तरमे कहीं अन्यत्र मेजकर वे उन दिल्यस्तप्रधारिणा बालिकाकी स्तुति करने लगे।

न रद्जी बोले— नेवि ! तुम महायोगमयी हो, मायाकी अधीखरी हो । तुम्हारा तेज : पुञ्ज बहान् हं । तुम्हारे दिल्याङ्ग मनको अव्यन्त मोहित करनेवाले हें । तुम महान् माध्यकी वर्ष करनेवाली हो । तुम्हारा हृदय अव्यन्त अद्भुत रमानुम्तिजनित दिव्य आनन्दसे परिष्ठुत तथा शिक्षिल रहता है । मेरा कोई महान् मीमास्य या, जिससे तुम सेरे नेत्रोंक समक्ष अकट हुई हो । विव ! तुन्हारी हिट सदा अत्यन्तिक दिव्य सुम्बमें निमग्न दिखायी दती है । तुम मीमान्य किसी अगाध अनन्दसे परितृष्ठ जान पड़ती हो । तुम्हारा यह असन्त, मधुर एत्रं शान्त सुम्बमण्डल तुम्हारे अन्तःकरणमें किसी परम आव्ययस्य आनन्दके उद्देशका सूचना । रहा है । सृष्टि, स्थिति और संहार तुम्हारे ही ख़क्रप हैं; तुम्हीं इनका अधिष्ठान हो । तुम्हीं विशुद्ध-



नत्र इत्ताका भागाचाके कान

सत्त्वमयी हो तथा तुम्हीं परितिद्यारूपिणी शक्ति हो । तुम्हार वेभव आश्चर्यमय है । ब्रह्मा और रुद्ध आदिके लिये भी तुम्हारे तत्त्वका बोध होना किन है । बड़े-बड़े योगीथरोंके ध्यानमें भी तुम कभी नहीं आतीं । तुम्हीं सबकी अधीखरी हो । इच्छा-शक्ति, ज्ञान-शक्ति और क्रिया-शक्ति—यं सब तुम्हारे अंशमात्र हैं । एसी हो मेरी घारणा है—नेरी बुद्धिमें यही बात आती है । मायासे बालकरूप घारण करनेशले परमेखर महाविष्णुकी जो मायामयी अचिन्य विभूतियाँ हैं, वे सब तुम्हारी अंशभूता हैं । तुम आनन्दरूपिणी शक्ति और सबकी है हों हो। इसमें तिनक्त भी संद्ध नहीं हैं । निथ्य ही भगवान् औड़क्या शुम्हारानमें तुम्हारे ही साथ नित्य छीला करते हैं । कुमाराबस्थामें भी तुन अपने कासे विधकों मोहित करनेकी शक्ति रखती हो । किंतु तुम्हारा जो ब्यह्म सगवान् आकृष्णको परमित्रय, है, आज में उसीका दर्शन करना चहता हूँ । महेधरि ! तें तुन्हारी शरणमें आया हूँ, चरणोंमें पड़ा हूँ । नुप्रार दया करके इस समय अपना कह मनोहर रूप प्रकट करों, जिसे देखकर नन्दनन्दन श्रीकृष्ण भी मोहित हो जायेंगे ।

यों जहकर द्वित नारद्रजं श्रीकृष्णका ध्यान करते हुए इस प्रकार उनके गुणोंका गान करने लगे— 'भक्तोंके चित्त चुरानेवाले श्रीकृष्ण! तुम्हारी जय हो । बृन्दावनके प्रेमी गोविन्द! तुम्हारी जय हो । बाँकी मोंहोंके कारण अध्यन्त सुन्दर, बंशी बजानेमें व्यप्न, मोरपंखका मुकुट धारण करनेवाले गोपीमोहन! तुम्हारी जय हो, जय हो । अपने श्रीअङ्गोंमें कुङ्कम लगाकर रत्नमय आभूषण धारण करनेवाले नन्दनन्दन! तुम्हारी जय हो, जय हो । अपने किशोरखरूपसे प्रेमीजनोंका मन मोहनेवाले जगदीश्वर! वह दिन कब आयेगा, जब मैं तुम्हारी ही कृपासे तुम्हें अभिनव तरुणावस्थाके अनुरूप अङ्ग-अङ्गमें भनोहर शोभा धारण करनेवाली इस दिव्यरूप बालिकाके साथ देखूँगा।

नारदजी जब इस प्रकार कीर्तन कर रहे थे, उसी समय वह नन्ही सी वाठिका क्षणभरमें अत्यन्त मनोहर दिव्यरूप धारण करके पुनः उनके सामने प्रकट हो गयी। वह रूप चौदह वर्षकी अवस्थाके अनुरूप और सौन्दर्यकी चरम सीमाको पहुँचा हुआ था। तत्काल ही उसीके समान अवस्थावाली दूसरी अनेकों ऋज-बालाएँ भी दिव्य वस्न, आभूपण और मालाओंसे सुसज्जित हो वहाँ प्रकट हो गयीं तथा भानुकुमारीको सब ओरसे घेरकर खड़ी हो गयीं।

अखिळ-विद्या-विशारद देवर्षि नारदजीकी स्तवन-शक्तिने जवाब दे दिया । वे आश्चर्यसे मोहित हो गये । तब उन त्रजवालाओंने कृपापूवक अपनी सखीका चरणोदक लेकर उसे मुनिके ऊपर छिड़का, तब उन्हें बाह्य चेतना हुई । तदनन्तर उन भाग्यवती बालिकाओंन कहा—'मुनिश्रेष्ठ ! तम बड़े भाग्यशाली हो, महान् योगेश्वरोंके भी ईश्वर् हो । तुम्हींने परा-भक्तिके साथ सर्वेश्वर भगवान् श्रीहरिकी आराधना की है। भक्तोंकी इच्छा वर्ण करनेवाले भगवानुकी उपासना वास्तवमें तुम्हारे ही द्वारा हुई है। यही कारण है कि ब्रह्मा और रुद्र आदि देवता, सिद्ध, मुनीश्वर तथा अन्य भगवदक्तोंके लिये भी जिसे देखना और जानना कठिन है, वही अपनी अद्भत अवस्था और रूपसे सबको मोहित करनेवाली यह श्रीकृष्णकी प्रियतमा हमारी सखी आज तुम्हारे समक्ष प्रत्यक्ष प्रकट हुई है। निश्रय ही वह तुम्हारे किसी अचिन्त्य सौभाग्यका प्रभाव है । ब्रह्मर्षे ! धैर्य धारण करके शीघ़ ही उठो, खडे हो जाओ और इस देवीकी प्रदक्षिणा करो, इसके चरणोंमें बारंबार मस्तक झुका हो। फिर सभय नहीं मिलेगा, ये अभी इसी क्षण अन्तर्धान हो जायँगी । अब इनके साथ तुम्हारी बातचीत किसी तरह नहीं हो संकेगी।

त्रजवालाओंका चित्त स्नेहसे विह्नल हो रहा था। उनकी बातें सुनकर नारदजी नाना प्रकारके वेष-विन्यासमे शोभा पानेवाली उस दिव्य बालाके चरणोंमें दो मुहूर्ततक पड़े रहे। तदनन्तर उन्होंने भानुको बुलाकर उस सर्वशोभासम्पन्ना कन्याके सम्बन्धमें इस प्रकार कहा—'गोपश्रेष्ठ! तुम्हारी इस कन्याका खरूप और स्वभाव दिव्य है। देवता भी इसे अपने वशमें नहीं कर सकते। जो घर इसके चरणिवहोंसे विभूषित होगा, वहाँ भगवान् नारायण सम्पूर्ण देवताओंक साथ निवास करेंगे और भगवती लक्ष्मी भी सब प्रकारकी सिद्धियोंक साथ वहां वतनान रहेंगी। अब तुम सम्पूर्ण

आभूषणोंसे विभूषित इस सुन्दरी कन्याको परादेवीकी भाँति समझकर इसकी अपने घरमें प्रयत्नपूर्वक रक्षा करो ।'

इन श्रीकृष्णमयी आनन्द-प्रेम-रस-प्रतिभाविता महाभावखरूपा श्रीराधाका आज परम पुनीत प्राकट्य-दिवस है । आजके ही दिन इन्होंने श्रीवृषभानु-पुरमें परम सौभाग्यशाली श्रीवृषभानु तथा परम सौभाग्यमयी श्रीकीर्तिरानीके घर प्रकट होकर उनको धन्य किया था । हम लोगोंका परम सौभाग्य है कि आज हमलोग उन्हीं सिवयोंसे युक्त श्रीराधारानीकी पूजा-अर्चना करने तथा जन्मोत्सव मनानेका सौभाग्य प्राप्त कर रहे हैं ।

मनमथ-मनमथ मन मथत जाके सुषिमत अंग।

मुख-पंकज-मकरंद नित पियत स्थाम दग मृंग॥ १॥

जाके अंग-सुगंध कों नित नासा ललचात।

तन-चाहत नित परिसबी जाकों मधुमय गात॥ २॥

मधु-रसमिय बचनावली सुनिबे कों नित कान।

हिर के लालायित रहत, तिज गुरुता को मान॥ ३॥

जाके मधुर प्रसाद को मधु रस चाखन हेतु।

हिर-रसना अकुलात अति तिज दुस्त्यज श्रुति-सेतु॥ ४॥

जाको नख-दुति लिख लजत कोटि-कोटि रबि-चंद।

बंदों तिन राधा-चरन-पंकज सुचि सुखकंद॥ ५॥

बोलो कीर्तिकुमारी वृषभानुदुलारी नन्दनन्दनप्यारी श्रीराधा-सुकुमारीकी जय! जय! जय!

### [रात्रिमें]

गौरीं गोष्ठवनेश्वरीं गिरिधरप्राणाधिकां प्रेयसीं स्वीयप्राणपराईपुष्पपटलीनर्मञ्ख्यतत्पद्धतिम् । प्रेम्णा प्राणवयस्यया लिलतया संलालितां नर्मभिः सिक्तां सुष्ठ विशाखया भज मनो राधामगाधां रसैः॥

#### भक्तिके पाँच रस

वैष्णव महानुभावोंने शास्त्र-निर्णय तथा अपने अनुभवके आधारपर पाँच प्रकारके रस बतलाये हैं। भक्तके भाव-भेदसे ही ये रस-भेद हैं। यह आवश्यक नहीं कि इनका क्रमशः विकास हो; परंतु यह निश्चय है कि अगल-अगले रसमें पिछले-पिछले रसकी निष्ठा अवस्य रहती है। जैसे आकाशादि पश्चभूतोंके गुण अगले-अगले भूतोंमें वर्तमान रहते हैं, वैसे ही इस साधन-प्रणालीमें भी रसोंका रहना माना गया है। जैसे पृथ्वीमें पाँचों गुणोंका पर्यवसान है, वैसे ही शान्त-दास्यादि रसोंका माधुर्यमें पर्यवस्तान है। जरा सपक्षिये—

आकाश या त्योन—शब्द-तन्मात्रक है । वायु या मरुत—-शब्द-स्पर्श-तन्मात्रक है । अग्नि या तेज—-शब्द-स्पर्श-रूप-तन्मात्रक है । अप या जल—-शब्द-स्पर्श-रूप-रस-तन्मात्रक है । श्विति या पृथ्वी—-शब्द-स्पर्श-रूप-रस-गन्ध-शन्मात्रक है । इसी प्रकार शान्त, दास्य, सह्य, वात्सन्य और माधुयको समझना चाहिंग ।

शान्त रस-निष्ठामय ।

वहत ही कठिन है।

दास्य—निष्ठा और सेवामय |
साख्य—निष्ठा, सेवा और विश्रम्म (संकोचराहित्य ) मय ।
वात्सन्य—निष्ठा, सेवा, विश्रम्भ और ममतामय |
माध्यय—निष्ठा, सेवा, विश्रम्भ ममता और आत्मसमपणमय ।
इनमं सर्वप्रथम शान्त-रस है—शान्त-रसके भक्तमें समस्त दैवीसम्पदाके गुणोंका समावेश होता है | वह शम-दम-सम्पन्न होता है,
दोषोंपर विजय प्राप्त कर चुकता है | तितिक्षा, भगवान्में श्रद्धा, निष्कामभाव आदि उसके खभावगत होते हैं । यही उसकी निष्ठामयता है | शान्तरसमें भोग-वासना, भोगासक्तिको स्थान नहीं होता | यही प्रेमाभक्तिकी

दास्यरसमें भगवान्की सेवाके अतिरिक्त अन्य कुछ भी न तो अपेक्षित हे न चिन्तनीय ही है । दास नित्य-निरन्तर भगवान्की सेवाके लिये आ कुल और सेवामें ही संलग्न रहता है । इसमें खामि-सेवक-भाव होनेसे

मूल भित्ति है । इसके अभावमें प्रेमाभित्तका प्राप्त होना और रहना

बराबरी नहीं होती। सेन्यके प्रति सम्मान-सम्प्रम रहता है। ऐसा सेवक अखिल जगत्में जगन्नाथके दर्शन करके नित्य सेवापरायण रहता है।

सस्यरसमें भगवान्के साथ तुल्यतामयी रित होती है। इसमें संकोच-सम्भ्रम तथा उतना मान-सम्मान नहीं रहता। इसमें अर्जुन-उद्भवादि 'ऐश्चर्यज्ञानयुक्त' सखा हैं और ब्रजके ग्वाल-वालक 'विशुद्ध भक्तिमय' सखा हैं । सख्यरितके आदर्श ग्वालवाल भगवान्को अपनी बरावरीका मानते हैं। कंधोंपर चढ़ा छेते हैं। चढ़ जाते हैं। साथ-साथ ग्वाते-खेलते हैं। कभी मान करके ग्लट जाते हैं, तब श्रीकृष्ण उनको मनाते हैं और श्रीकृष्णका कभी जरा-सा भी मुख उदास देखते हैं तो वे सखा रो-रोकर व्याकुल हो उठते हैं और अपने प्राण देकर भी उन्हें सुखी देखना चाहते हैं।

सस्यरसमें जगवक सभी प्राणियोंक साथ सहज 'मेत्रीभावना' हो जाती है ।

वासल्य-रसमें अपना सबध दकर प्राणींक आधार बालक भगवान्की रक्षा-सेवा की जाती है। श्रीकृष्ण यशोदामैयाका स्तन्य-पान करके तथा नन्दवाबाकी गोदमें बैठकर जो सुख-छाभ करते हैं और जो सुख-सौभाग्य उनको देते हैं, वह किस प्रकारका होता है, कहा नहीं जा सकता। परंतु यशोदाके भाग्यकी सराहना करते हुए श्रीशुकदेवजी अवश्य कहते हैं —

नेमं विरिञ्चो न भवो न श्रीरप्यङ्गसंश्रया। प्रसादं लेभिरे गे।पी यत्तत् प्राप विमुक्तिदात्॥ (श्रीमद्भा०१०।९।२०)

'गोपी यशोदानं मुक्तिदाता भगवान् श्रीकृष्णसे जो अनिर्वचनीय प्रसाद प्राप्त किया, वह प्रसाद पुत्र होनेपर भी ब्रह्माको, आत्मरूप होनेपर भी शंकरको और वक्षःस्थलपर नित्य विराजिता अर्धाङ्गिनी होनेपर भी उक्सीको नहीं प्राप्त हो सका।'

इसके बाद है—कान्त या मधुर-भाव या माधुर्य-रस । सभी रसोंका इसमें अन्तर्भाव है । श्रीराधिका आदि गोपीजन, श्रीरुक्मिणी आदि महिषीगण और श्रीलक्ष्मीजी आदि इस मधुर भावकी आदर्श मानी गयी हैं । 'विप्रुल्भ' और 'सम्भोग'के रूपमें इस मधुर भक्ति-सुधा-सरिताके दो तट हैं। पूर्वराग, मान, प्रवास आदिके रूपमें विप्रलम्भके कई भेद हैं तथा इसी प्रकार सम्भोग या मिलनके भी कई भेद हैं। गाढ़ता और मृदुताके अनुसार रितके तीन भेद माने गये हैं—'साधारणी', 'समञ्जसा' और 'समर्था'।

श्रीभगवान्की द्वारका-छीछामें 'साधारणी' रति, मथुरामें 'समक्कसा' रित और वृन्दावनमें 'समर्था' रित मानी गयी है। द्वारका-छीछामें यद्यपि सम्पूर्ण महाभागा महिषियोंका चित्त-मन सदा ही भगवान्को समर्पित है, तथापि वे वेदविधिके अनुगत हैं, शास्त्र-मर्यादानुसार सुख-सौभाग्यसे सम्पन्न हैं। स्वामाविक ही गृहस्थ-धर्मानुसार पुत्र-कन्यादिक ाछन-पाछनकी आशासे युक्त हैं और उनमें आत्मसुखकी आकाङ्का भी है। इस रितमें 'आत्मसुख और 'कृष्णसुख' मिश्रित हैं, अतः यह 'साधारणी' रित है।

जिसमें पुत्र-कन्याक लालन-पालनादिकी तथा अपने रक्षणावेक्षणकी कोई आशा-आकाङ्क्षा नहीं हैं, 'श्रीकृष्णको सुख उना' और 'उनसे सुख प्राप्त करना'—यों समरस-विलास है, वहाँ 'समञ्जसा' रित है । इसमें आशा-आकाङ्क्षा न होनेपर भी परस्पररूपगुणजनित सुखभोगकी प्रधानता है । अतएव यह भी 'समर्था' रित नहीं है । इसीसे मथुरावासिनी देवियाँ कहती हैं—

गोप्यस्तपः किमचरन् यदमुष्य रूपं लावण्यसारमसमोर्ध्वमनन्यसिद्ध**म्** पिबन्त्यनुसवाभिनवं द्याभः दुराप-मेकान्तधाम यशसः श्रिय पेश्वरस्य॥ मथनोपलेप-दोहनेऽवहनने या प्रेङ्खेङ्खनार्भरुदितोक्षणमार्जनादौ चैनमनुरक्तिधयोऽश्रकण्ठ्यो गायन्ति धन्या व्रजस्त्रिय उरुक्रमचित्तयानाः ॥ ( १० | ४४ | १४-१५ )

'सखी ! पता नहीं, गोपियोंने कौन-सी तपस्या की थी, जो वे नेत्रोंको दोने बनाकर नित्य-निरन्तर श्रीकृष्णकी रूपमायुरीका पान करती रहती हैं। अहा ! श्रीकृष्णका रूप क्या है—लावण्यका सार है। संसारमें या उससे परे किसीका भी रूप इनके समान नहीं है, फिर बढ़कर होनेकी तो बात ही क्या है; यह सौन्दर्य सजाया-सँवारा हुआ नहीं है, ख्रयंसिद्ध है। इस रूपको देखते-देखते कभी तृष्ति होती ही नहीं; क्योंकि यह प्रतिक्षण नया-नया होता जाता है। समग्र यश, समस्त श्री और सम्पूर्ण ऐश्वर्य इसीके आश्रित हैं। केवल श्रीगोपियाँ ही इस रस-सुधाका पान करती हैं, औरोंके लिये तो यह दुष्प्राप्य ही है। सखी! व्रजसुन्दरियाँ धन्य हैं—वे दूध दुहते, दही मथते, धान कूटते, घर लीपते, बालकोंको पलनेमें झुलाते, रोते हुए बालकोंको चुप कराते, उन्हें नहलाते-धुलाते, घरको झाड़ते-बुहारते, घरके सभी काम करते समय श्रीकृष्णमें ही चित्त लगा रहनेके कारण प्रेमभरे हृदयसे, आँस् छलकते नेत्रोंसे और गद्गद कण्ठसे सदा श्रीकृष्णकी लीलाओंका गान ही करती रहती हैं।

'समञ्जसा' रतिमें भी निज-सुख है । अतएव 'समर्था' रित तो श्रीगोपीजनमें ही है, जहाँ खसुखकी कोई भी कल्पना नहीं है । श्रीकृष्ण रसखरूप हैं—( रसो वे स: ), आनन्दरूप हैं—( आनन्दं ब्रह्म ) । ऐसे रसमय आनन्दमय भगवान् शुद्ध प्रेमरसाखादनमें ही सुख-ळाभ करते हैं । गोपियोंमें शुद्ध प्रेम है, वहाँ रसामास नहीं है; इसीसे वे श्रीकृष्णका पूण सुखविधान करती हैं । इन गोपियोंमें सब्श्रेष्ठ हैं—श्रीराधाजी । ये हैं—सुनिर्मळ परमोज्ज्वळ-रसरूप प्रेमरत्नकी अनन्त खान । श्रीकृष्णकी 'ह्वादिनी', 'संधिनी' और 'संवित' शक्तियोंमें ये 'ह्वादिनी' शक्ति हैं ।

कामसत्ताका नाश हुए बिना इस रसमें प्रवेश नहीं होता। इसीसे इस रस-पद्भितमें कामनाशक 'शान्तरस'का वड़ा महत्त्व है। वही इसकी नींव है। जैसे नींवके बिना मकान ठहर नहीं सकता, वेंसे ही शान्तरसकी परिपक्त्वताके बिना माधुर्यका मङ्गल-प्रासाद भी स्थिर रहना कठिन होता है। अस्तुः

ह्णादिनीका सार प्रेम है, प्रेमका सार भाव, भावकी पराकाष्टा महाभाव और श्रीराधारानी वही महाभावस्त्ररूपा हैं। छक्ष्मी, महिषीगण और ब्रज- सुन्दरियाँ आदि सभी श्रीकृष्णप्रेयिसयाँ श्रीराधिकासे ही विस्तारको प्राप्त होती हैं। जैंमे श्रीकृष्ण असंख्य अवतारोंके अवतारी हैं, देसे ही श्रीराधा भी अनन्त श्रोकृष्णकान्तागणकी बीजक्ष्ण मूल्झिक्त हैं। लक्ष्मीगण इनकी 'अंशविभृति', महिपीगण 'बैभवविलास' और ब्रजसुन्दरियाँ 'कायन्यृहरूपा' हैं।

## श्रीराधा और श्रीकृष्णका स्वरूप

श्रीराधानी श्रीकृष्णार्द्वाङ्गसम्भूता होनेसे श्रीकृष्णख्ख्या ही हैं। लीलारमान्द्रादनके लिये द्विध प्रकाश है। दोनों ही सिचदानन्दमय एक तत्त्व—वस्तु हैं। उसमें न श्री है न पुरुप। केवल लीला-विलास है। दोनों ही काम-गन्ध-शून्य सिचदानन्द भगविद्वप्रह हैं। शुक्र-शोणित-जनित, कर्मजनित और पञ्चमृत-निर्मित देह इनके नहीं हैं। अत्रुप्व इनमें काम-क्रोधादिक लेशकी कल्पना भी नहीं है। सभी कुल सिचद्घन है। इस जगतक काम' में केवल तामसिक अन्धकार है, इसीसे उसका श्रय—विनाश है। श्रीवृत्तावनका यह चिन्मय रस है, वहां प्रकाश-ही-प्रकाश है। इसमें उत्तरीचर वृद्धि-ही-वृद्धि है। रूपमें, सौन्दर्यमें, लीलामें, प्रेममें और आनन्दमें—सवत्र, सवदा ौर सर्वा। हेमक-न्दमणि और नीलकान्तमणिमें मानो होड़ लगी है। इस युगल-प्रेम-सुधा-रसकी प्राप्ति योग्योंको अनन्त-कालतक समाधि लगानेपर भी नहीं होती। केवल ज्ञानचर्चा करनेवाले तो इसमें प्रवेश ही नहीं पा सकते। इसीको 'दिल्य परमोन्मच उज्ज्वल' रस कहते हैं।

श्रीराधाकृष्णके इस प्रणय-भावको समझनेके लिये उनके खरूप-तत्वपर कुछ और भी विचार करना आवश्यक है । श्रीकृष्णके तत्त्वखरूप और श्रीराधाके महत्त्वका कुछ परिचय खयं भगवान् श्रीकृष्णके अपने ही शब्दोंमें प्राप्त कीजिये । तीन इतिहास हैं—एक भगवान् व्यासका, दो भगवान् शंकरके ।

(?) व्यासजीने एक बार कई हजार वर्षोतक घोर तपस्या की। भगवानने प्रसन्न होकर उन्हें वर माँगनेके लिये कहा। व्यासजीने भगवान्से कहा—'मयुग्दन! मैं आपके उस यथार्थ तत्त्वका आँखोंके द्वारा दर्शन करना चाहता हूँ। नाथ ! जो इस जगत्का पालक और प्रकाशक है, उपनिषदोंने जिसे सत्यखरूप परब्रह्म बतलाया है, आपका वही अद्भुत रूप मेरे सामने प्रत्यक्ष प्रकट हो—यहीं मेरी प्रार्थना है।

> त्वामहं द्रष्टुमिच्छामि चक्षुभ्यां मधुसूदन । यत् तत् सत्यं परं ब्रह्म जगज्ज्योतिर्जगत्पतिः ॥ वदन्ति वेदशिरसश्चाक्षुषं नाथ मेऽद्धृतम् ॥

( पद्म • पाताल • )

श्रीभगवान्ने कहा—"महर्षे ! मेरे विषयमें छोगोंकी भिन्न-भिन्न वारणाएँ हैं । कोई मुझे 'प्रकृति' कहते हैं, कोई 'पुरुप' । कोई ईश्वर मानते हैं, कोई धर्म । किन्हीं-किन्हींक मतमें में सबधा भयरहित मोक्ष्मक्रप हूँ । कोई भाव (सत्ताखरूप) मानते हैं और कोई-कोई कल्याणमय सदाशिव वतलाते हैं । इसी प्रकार दूसरे छोग मुझे वेदान्त-प्रतिपादित अद्वितीय सनातन ब्रह्म मानते हैं । किंतु वास्तवमें जो सत्ताखरूप और निविकार है, सत्-चित् और आनन्द ही जिसका विष्रह है तथा वेदोंमें जिसका रहस्य छिपा हुआ है, अपना वह पारमार्थिक स्वरूप मैं आज तुम्हारे सामने प्रकट करता हूँ; देखो !'

मगवान्के इतना कहते ही श्रीव्यासजीको एक बालकके दर्शन हुए, जिसके रारिकी कान्ति नील्केषके समान स्याम ी। वह गोपक्रत्याओं और ग्वाल-बालोंसे घिरकर हँस रहा था। वे नगवान् स्यामसुन्दर थे, जो पीतवल घारण किये कद्रश्वकी जड़पर बैठे हुए थे। उनकी झाँकी अद्भुत था। उनके पाथ ही नूतन पल्लवोंसे अलंकत 'बृद्धावन' नामका वन भी दृष्टिगोचर हुआ। इसके बाद नीलकमलकी आमा धारण करनेवाली कल्टिकक्या यमुनाके दर्शन हुए। किर गोवर्धन प्रवत्पर दृष्टि पड़ी, जिसे श्रीकृष्ण तथा बलरामने इन्द्रका घमंड चूर्ण करनेके लिये अपने हाथोंपर उठाया था। वह प्रवत गोओं तथा गोपोंको बहुत मुख केनेवाला है। गोपाल श्रीकृष्ण रमिण्योंके साथ बैठकर बड़ी प्रसन्ततक साथ बेणु बजा रहे थे, उनके रारीरपर सब प्रकारके आभूपण शोभा पा रहे थे। उनका दर्शन करके मुनिको बड़ा हुप हुआ। तब बृन्दावनमें विचरनेवाले भगवान्ने

स्वयं उनसे कहा—'मुनं ! तुमनं जो इस दिव्य सनातन रूपका दशन किया है, यही मेरा निष्कल, निष्क्रिय, शान्त और सिचदानन्दमय पूर्ण विम्नह है । इस कमल-लोचन बन्द्रपसे बढ़कर दूसरा कोई उत्कृष्ट तस्व नहीं है । वेद इसी ख़रूपका वर्णन करते हैं । यही कारणोंका भी कारण है । यही सन्य, परमानन्द्रन्वरूप, चिदानन्द्रचन, सनातन और शिवतस्व है । तुम मेरी इस मथुरापुरीको नित्य समझो । यह बृन्दावन, यह यमुना, ये गोफ्कन्याण तथा ग्वाल-वाल—मभी नित्य हैं । यहाँ जो नेरा अवतार हुआ है, यह भी नित्य है—इसनें संशय न करना । राधा नेरी सदाकी प्रियतमा हैं । मैं सर्वज्ञ, पराव्यः, सर्वकाम, सर्वेश्वर तथा सर्वानन्दमय परमेश्वर हूँ । मुझमें ही यह सारा विश्व, जो मायाका विलासमात्र है, प्रतीत हो रहा है ।

(२) भगवान् शिवजीने एक बार नारदजीको बताया कि मैंने भगवान्से यह वरदान माँगा—

> यद् रूपं ते कृपासिन्धे। परमानन्ददायकम् । सर्वानन्दाश्रयं नित्यं मूर्तिमन् सर्वतोऽतिक्रम् ॥ निर्गुणं निष्क्रयं शान्तं यद्वह्येति विदुर्वुधाः । तदहं द्रष्टुमिच्छामि चक्षुभ्यां परमेश्वर ॥

'कुपासिन्धो ! आपका जो परमानन्ददायक, सम्पूर्ण आनन्दोंका आश्रय, नित्यमनोहरम्(तिंबारी, सबसे श्रेष्ठ, निर्मुख, निष्क्रिय और झान्त रूप है, जिसे बिद्वान् छोग 'ब्रुब' कहने हैं, उसको में अपने नेत्रोंसे देखना चाहता हूँ।

इसपर भगवान्ने कहा कि 'तुम यमुनाक पश्चिम तटपर मेरे लीलाधाम वृन्दावनमें चले जाओ । वहां तुम्हें मेरे दर्शन होंगे ।' तब मैं यमुनाके सुन्दर तटपर चला आया । वहां तुम्हें सम्पूर्ण देवेश्वरोंके भी ईश्वर श्रीकृष्णके दर्शन हुए, जो किशोरावस्थासे युक्त, कमनीय गोपवेश धारण किये अपनी प्रिया श्रीराधाक कंधेपर वायां हाय रखकर खड़े थे । उनकी वह झाँकी बड़ी मनोहर जान पड़ती थी । चारों और गोपियोंका समुदाय था और बीचमें भगवान् खड़े होकर श्रीराधिकाजीको हँसाते हुए खयं भी हँस रहे

थे । उनका श्रीविग्रह सजल मेघके समान श्यामवर्ण तथा कल्याणमय गुणोंका धाम था । श्रीकृष्ण मुझे देखकर हँसे । उनकी वाणीमें अमृत भरा था । वे मुझसे बोले--- 'फ्द्र! तुम्हारा मनोरथ जानकर आज मैंने तुम्हें दर्शन दिये हैं। इस समय मेरे जिस अलोकिक रूपको तुम देख रहे हो, यह निर्मल प्रेमका पञ्ज है । इसके रूपमें सत्, चित् और आनन्द हो मूर्तिमार् हुए हैं । उपनिषदोंके समूह मेरे इसी खरूपको निराकार, निर्गण, ज्यापक, निष्क्रिय और पराधर बतलाते हैं। मेरे दिव्य गुगोंका अन्त नहीं है तथा उन गुणोंको कोई सिद्ध नहीं कर सकता, इसीलिये वेदान्त-शास्त्र मुझ **ईश्वरको**ंनिर्गृगः बतलातः है । महेश्वर ! मेरा यह रूप चर्मचक्षुओंसे नहीं देखा जा सकता, अतः सम्पूर्ण वेद मुझे अरूप—'निसकार' कहते हैं। मैं अपने चैतन्य-अंशसे सर्वत्र व्यापक हूँ, इससे विद्वान् लोग मुझे 'ब्रह्म' के नामसे प्रकारते हैं। मैं इस प्रगन्नका कर्ता नहीं हूँ, इसलिये शास्त्र मुझे निष्क्रिय' बताते हैं । शिव ! मेरे अंश ही मायामय गुगोंके द्वारा सृष्टि-संद्यार आदि कार्य करते हैं, मैं खयं कुछ भी नहीं करता। महादेव ! मैं तो इन गोपियाक प्रेममें विद्वल होकर न तो दूसरी कोई क्रिया जानता हूँ और न मुझे अपने आपका ही भान रहता है। ये नेरी प्रिया राविका हैं, इन्हें 'परा देवता' समझो । मैं इनके प्रेमके वशीभूत होकर सदा इन्हींके साथ विचरण करता हूँ । इनके पीछे और अगल-वगलमें जो लाखों सखियाँ हैं, वे सब-को-सब नित्य हैं। जैसा मेरा विग्रह नित्य है, वेसे ही इनका भी है । मेरे सखा, पिता, गोप, गोएँ तथा बृन्दावन-ये सब नित्य हैं । इन सजका खरूप सिचदानन्दरसमय ही है। मेरे इस वृन्दावनका नाम आनन्दकंद समझो । इसमें प्रवेश करनेमात्रसे मनुष्यको पुनः संसारमें जन्म नहीं लेना पड़ता ! मैं बन्दावन छोडकर कहीं नहीं जाता । अपनी इस प्रियाके साथ सदा यहीं निवास करता हूँ । रुद्ध ! तुम्हारे मनमें जिस-जिस बातको जाननेकी इच्छा थी, वह सब ौंने बता दी। बोलो, इस समय मुझसे और क्या सुनना चाहते हो ?

तब मैंने कहा—'प्रभो ! आपके इस खरूपकी प्राप्ति कैसे हो सकती है, इसका उपाय मुझे बताइये ।' भगत्रान्ने कहा—'रुद्र ! तुनने बहुत

अच्छी वात पूछी है; किंतु यह किय अत्यन्त रहस्यका है, इसिल्ये इसे यलपूर्वक गुप्त रखना चाहिये । देवेश्वर ! जो दूसरे उपायोंका भरोसा छोड़कर एक वार हम दोनोंकी शरणमें आ जाता है और गोपीभावसे मेरी उपासना करता है, वही मुझे पा सकता है । जो एक बार हम दोनोंकी शरणमें आ जाता है अथवा अकेली मेरी इस प्रिया राधाकी ही अनन्यभावसे उपासना करता है, वह मुझे अवश्य प्राप्त होता है । इसिल्ये सर्वथा प्रयन्त करके मेरी इस प्रिया (राधा) की शरण प्रहण करनी चाहिये । रुद्र ! मेरी प्रियाका आश्रय लेकर तुम भी मुझे अपने वशमें कर सकते हो । यह बड़े रहस्थकी बात है, जिसे मैंने तुम्हें बता दिया है । तुम्हें यलपूर्वक इसे छिपाये रखना चाहिये । अब तुम भी मेरी प्रियतमा श्रीराधाकी शरण लो और मेरे युगल-मन्त्रका जप करते हुए सदा मेरे इस धाममें निवास करो ।'

(३) एक प्रसङ्गमें भगवती पावतीके पूछनेपर भगवान् शंकर श्रीकृष्णके श्रीअङ्गोका और उनके नख-शिख-शोभा-शृङ्गारका वर्णन करते हुए तथा उनके महत्त्वका विवेचन करते हुए कहते हैं—

केचिद्वदन्ति तस्याशं ब्रह्म चिद्रूपमद्वयम् । तद्दशांशं महाविष्णुं पवदन्ति मनीषिणः ॥ योगान्द्रैः सनकाद्यैश्च तदेव हृद्दि चिन्त्यते । तिर्यग्शीर्वाजतानन्तकोटिकंदर्पसुन्दरम् ॥ सापाङ्गेश्चणसस्मेरकोटिमन्मथसुन्दरम् । कुश्चिताधरविन्यस्तवंशीमञ्जुकलस्वनैः । जगत्त्रयं मोहयन्तं मग्नं प्रमसुधार्णये ॥

( । द्मपुराण, पातालखण्ड )

'कुछ विद्वानोका कथन है कि चिद्रूप आहेतीय यक्ष उनका (श्रीकृष्णका) अंश है । अनेक मनीपीरण नहाविष्णुको उनका दशमांश वतलाते हैं । सनकादि योगीश्वर अपने हृदयमें इनका सदा चित्तन करते हैं । जिस समय वे गर्दन ऐदी करके खड़े होते हैं, उस समय अनन्तकोटि कामदेवोंसे भी अधिक सुन्दर दीखते हैं । वे अपनी तिरही चितवन तथा मधुर मन्द सुस्कानक द्वारा करोड़ों कामदेवोंके समान सुन्दरता धारणकर अपने सिकोड़े

हुए अधरोंपर वंशी रखकर बजा रहे हैं और उस मुरलीकी मधुर खर-लहरीसे त्रिभुवनको मोहित करते हुए सबको प्रेम-सुधा-सागरमें निमग्न कर रहे हैं।'

''देवी ! जिनके नख-चन्द्र-किरणोंकी महिमाका भी अन्त नहीं है. उन्हीं भगवान् श्रीकृष्णकी महिमाके सम्बन्धमें में कुछ और बता रहा हूँ: तुम मुदित भनसे सुनो । त्रिगुणमय अनन्तकोटि ब्रह्माण्डोंमें जितने ब्रह्मा-विष्णु-महेश्वर हैं, सब उनकी कलाके करोड़वें-करोड़वें अंशसे उत्पन्न हैं। सृष्टि, स्थित और संहारकी शक्तिसे युक्त वे ब्रह्मा आदि देवता उन्हीं श्रीकृष्णके 'वैभव' हैं । उन श्रीकृष्णके रूपका जो करोड़वाँ अंश है, उसके भी करोड़ अंश करनेपर एक-एक अंश-कलासे ऐसे असंख्य कामदेवोंकी उत्पत्ति होती है, जो इस ब्रह्माण्डमें स्थित होकर जगत्के जीवोंको मोहमें ड:लते रहते हैं। श्रीकृष्णके श्रीविग्रहकी शोभामयी कान्तिके करोडवेंके करोडवें अंशसे चन्द्रमाका आविर्माव हुआ है । श्रीकृष्णके प्रकाशके करोड़वें अंशसे जो किरणें निकलती हैं, वे ही अनेकों सूर्योंके रूपमें प्रकट होती हैं। उनके साक्षात् श्रीविग्रहसे जो प्रकाश-किरणें प्रकट होती हैं, वे परमानन्दमय रसामृतसे परिपूर्ण हैं । वे परम आनन्द और परम चैतन्यमयी हैं, उन्होंसे इस विश्वके ज्योतिर्मय जीव जीवन धारण किये हुए हैं, जो भगवानुके ही कोटि-कोटि अंश हैं। उनके चरण-कमल-युगलके नखरूपी चन्द्रकान्तर्माणसे निकलनेवाली प्रभाको ही 'पूर्णब्रह्म' बताया गया है, जो सबका कारण है और वेदोंके लिये भी दुर्गम है। विश्वको मोहित करनेवाला जो नाना प्रकारके पुष्पादिका सौरम (सुगन्ध) है, वह सब उनके श्रीविष्रहकी दिव्य सुगन्धका करोड़वाँ अंशमात्र है। भगवानके स्पर्शसे ही सब सुगन्धोंका प्रादुर्भाव होता है। इन श्रीकृष्णकी प्रिया इनकी प्राणवल्लमा श्रीराधिका हैं। ये ही आधा (श्रीकृष्णमयी) प्रकृति हैं। इन्हीं श्रीराधिकाके करोड़वेंके करोड़वें अंशसे त्रिगुणात्मिका दुर्गा आदि देवियोंकी उत्पत्ति हुई है। इन राधिकाके पद-रजः-स्पर्शसे करोड़ों विष्ण क्यन होते हैं।" ( पद्मपुराण, पाताळखण्ड )

## श्रीराधिकोपनिषद्

भगवत्स्वरूपा श्रीराधिकाजीकी महिमा तथा उनके स्वरूपको बतानेवाछा ऋग्वेदका एक राधिकोपनिषद् है, उसका भाषान्तर नीचे दिया जाता है—

श्रीरा० मा० चि० ८-

"ऊर्ध्वरेता बाळब्रह्मचारी सनकादि ऋषियोंने भगवान् ब्रह्माजीकी उपासना करके उनसे पूळा—'हे देव ! परम देवता कौन हैं ! उनकी शक्तियाँ कौन-कौन हैं ! उन शक्तियों में सबसे श्रेष्ठ, सृष्टिकी हेतुभूता कौन शक्ति है !' सनकादिके प्रश्नको सनकर श्रीब्रह्माजी बोले-(पुत्रो ! सनो: यह गुह्योंमें भी गुह्यतर-अत्यन्त गुप्त रहस्य है, जिस किसीके सामने प्रकट करने योग्य नहीं है । जिनके हृदयमें रस हो, जो ब्रह्मवादो हों, गुरुमक्त हों -- उन्हींको इसे बताना है; नहीं तो किसी अनिधिकारीको देनेसे महापाप होगा ! भगवान् इरि श्रीकृष्ण ही परम देव हैं, वे ( ऐश्वय, यः। श्री, धम, ज्ञान और वैराग्य—इन ) छहों ऐश्वर्यांसे परिपूण मगवान् है। गोप-गोपियाँ **उनका सेवन करती हैं, वृन्दा (जुलसाजी**ं उनकी अराधना करती हैं, वे बृन्दावनके खामी हैं, वे ही एकमात्र परमेश्वर हैं। उन्होंक एक ह्या हैं—अखिल ब्रह्माण्डोंक अधिपति नारायन, जो उन्हांके अंग हैं. वे प्रकृतिसे भी प्राचीन और नित्य हैं । उन श्रीकृष्णका ह्मादिनी, संथिनी, ज्ञान, इच्छा, क्रिया आदि बहुत प्रकारकी शक्तियाँ हैं । इनमें आह्नादिनी सबसे श्रेष्ठ है । यही परम अन्तरङ्गभूता 'श्रीरावा' हैं. जो श्रीकृष्णके द्वारा आराधिता हैं। श्रीराधा भी श्रीकृष्णका सदा समाराधन करती हैं, अत: वे राधिका कहलाती हैं। इनको 'गान्धर्वा' भी कहते हैं। समस्त गोपियाँ, पटरानियाँ और कक्ष्मीजी इन्हींकी कायञ्युहरूपा हैं। ये श्रीराधा ओर रस सागर श्रीकृष्ण एक ही शरीर हैं, छीलाके लिये ये दो बन गये हैं। ये श्रीराधा मगवान् श्रीहरिकी सम्पूर्ण ईश्वरी हैं, सम्पूर्ण सनातनो विद्या हैं, श्रीकृष्णके प्राणोंकी अधिष्ठात्री देवी हैं। एकान्तमें चारों वेद इनकी स्तुति करते हैं । इनकी महिमाका मैं (ब्रह्मा ) अपनी समस्त आयुमें भी वर्णन नहीं कर सकता । जिनपर इनकी कृपा होती है, परमधाम उनके करतलगत हो जाता है। इन राधिकाको न जानकर जो श्रीकृष्णकी आराधना करना चाहता है, वह मृ्ढ़तम है—महामूर्व है। श्रुतियाँ इनके निम्नाङ्कित नामोंका गान करती हैं---

१. राधा, २. रासेश्वरी, ३. रम्या, ४. कृष्णमन्त्राधिदेवता, ५. सर्वोचा, ६. सर्ववन्चा, ७. वृन्दावनविहारिगी, ८. वृन्दाराध्या,

९. रमा, १०. अशेषगोपीमण्डलपूजिता, ११. सत्या, १२. सत्यपरा, १३. सत्यभामा, १४. श्रीकृष्णवल्लभा, १५. वृषभानुसुता, १६. गोपी, १७. मूलप्रकृति, १८. ईश्वरी, १९. गन्धर्वा, २०. राधिका, २१. आरम्या, २२. रुक्मिणी, २३. परमेश्वरी, २४. परात्परतरा, २५. पूर्णा, २६. पूर्णचन्द्रनिभानना, २७. भुक्तिमुक्तिप्रदा, २८. भवत्याधिविनाशिनी ।

इन अट्टाईस नामोंका जो पाठ करते हैं, वे जीवनमुक्त हो जाते हैं— ऐसा भगवान् श्रीब्रह्माजीने कहा है ।

यह तो आह्नादिनी शिक्तका वर्णन हुआ। इनकी संधिनी शिक्त श्रीवृन्दावन ) धान, भूषण, शय्या तथा आसन आदि एवं मित्र-सेवक आदिके रूपमें परिणत होती है और इस मत्यलोकमें अवतार लेनेके समय वहीं माता-पिताक रूपमें प्रकट होती है। यही अनेक अवतारोंकी कारणभूता है। ज्ञान-शिक्त ही क्षेत्रज्ञशिक्त है। इच्छा-शिक्तके अन्तर्भूत माया है। यह सत्त्व-रज-तमोमयी है और बहिरङ्गा है, यही जगत्की कारणभूता है। यही अविद्यारूपसे जीवके बन्धनमें हेतु है। क्रियाशिक्त ही लीलाशिक्त है।

जो इस उपनिपद्को पढ़ते हैं, वे अन्नती भी न्नती हो जाते हैं। वे वायुमे पिनन्न एवं वायुको पिनन्न करनेवाले तथा सब ओर पिनन्न एवं सबको पिनन्न करनेवाले हो जाते हैं। वे श्रीराधा-कृष्णके प्रिय होते हैं और जहाँतक उनकी दृष्टि पड़ती है, वहाँतक सबको पिनन्न कर देते हैं। ॐ तस्तत्।"

उपयुक्त उद्धरणोंसे भगवान् श्रीकृष्ण और श्रीराधाके तत्त्व-खरूपका, उनकी एकरूपताका तथा उनके विलक्षण माहात्म्यका किंचित् आभास मिलता है।

## 'आत्माराम' शब्दका अर्थ

स्कन्दपुराणमें भगवान् श्रीकृष्णके 'आत्माराम' शब्दका विलक्षण अर्थ बतलाया गया है ।

> आत्मा तु राधिका तस्य तयैव रमणादसौ। 'आत्माराम' इति प्रोक्तो मुनिभिर्गूढवेदिभिः॥

(स्कन्दपुराण)

"श्रीराधिका भगवान् श्रीकृष्णकी आत्मा हैं, उनमें सदा रमण करनेके कारण ही रहस्य-रसके ममज्ञ ज्ञानी पुरुष श्रीकृष्णको 'आत्माराम' कहते हैं।"

इसी प्रसङ्गमें भगवान्की महिषी श्रीकालिन्दीजी कहती हैं— आत्मारामस्य कृष्णस्य ध्रुवमात्मास्ति राधिका।

'आत्माराम भगवान् श्रीकृष्णकी आत्मा निश्चय ही राधिकाजी हैं।' इससे श्रीराधा-कृष्णके खरूप तथा परस्पर सम्बन्धका पूरा पता लग जाता है। इन्हीं श्रीराधिकाजीको श्रेमी भक्तोंने ग्रेमरसका आदर्श माना है।

## श्रीकृष्णको सर्वविध आनन्द देनेवाली श्रीराधिका

श्रीकृष्ण अपनी ही ह्लादिनी शक्तिसे आप ही आह्लादित होते हैं और अपने आह्लादिसे नित्य श्रीराधाजीको आह्लादित करते रहते हैं। यह आनन्दिचन्मय रसकी नित्य रसलीला है। यहाँ वस्तुतः प्रकृति-पुरुप या देह-देहीका भेद नहीं है। 'ना सो रमण ना हाम रमणी' श्रीराधिकाजीके कविदर्शित इन शब्दोंमें यही भाव है। तथापि श्रीराधाजी नित्य-निरन्तर श्रीकृष्णकी आराधना, भावमयी पूजा करती रहती हैं और श्रीकृष्ण तो अपने जीवनकी मूलरक्षानिध ही उनको बतलाते हैं। वे कहते हैं—

में हूँ पूर्णानन्द परम ग्रुचि, मैं हूँ नित्य सिचदानन्द ।

में रसमय, रसराज, सदा रसपूर्ण, रसिक-जन-मन-आनन्द ॥

मुझ आनन्दिसन्धुका पाकर सीकर एक अखिल संसार ।

पाता रहता नित्य निरन्तर विविध भाँति आनन्द अपार ॥

मुझसे भी हो जिसमें निर्मल शत-शतगुना अधिक आनन्द ।

एक वही, बस, दे सकता है मेरे मनको परमानन्द ॥

ऐसी एक राधिका ही है, जो मुझको देती आह्नाद ।

लेता रहता हूँ अतृप्त मैं मधुर निरन्तर उसका स्वाद ॥

कोटि-कोटि कंदर्प-दर्पका करता मर्दन मेरा रूप ।

सकल जगत्को मोहित, आप्यायित करता वह नित्य अन्प ॥

वह मैं छविको छवि राधाका सौन्दर्यामृत करके पान ।

नहीं अधाता कभी, विकल दर्शनहित रहते मेरे प्रान ॥

मेरी मुरलीको स्वर-लहरी ग्रिभुवनको किंपित करती।

राधा-वचन-सुधाकी माधुरि अविरत मेरा मन हरती॥

मेरे तनकी मधुर गन्धसे अखिल विश्व होता सुरिमत ।
राधा-अङ्ग-सुगन्ध हरण करती बरबस मेरा मन नित ॥
अग-जगको है आदि-सृष्टिसे सरस बनाता मेरा रस ।
राधा-अधर-सुधा-रसने कर रक्बा मुझे सदा निज वश ॥
यद्यपि मेरा स्पर्श कोटि शरिद-दु सहश अति है शीतल ।
राधा-अङ्ग-स्पर्श-सुख मेरा तुरत बुझाता हृदयानल ॥
मेरा सुखकण पाकर सुख अनुभव करता जगका जन-जन ।
राधाके गुण-रूप सुरक्षित रखते नित मेरा जीवन ॥

इस प्रकार श्रीकृष्णको सब प्रकारसे आकर्षित करके उन्हें पर्म सुख दंनेवाली श्रीराधा हैं—यही राधाका खरूप है ।

लोग पूछते हैं—अीराधाजी भगवान् श्रीकृष्णकी कौन थीं ? इसका उत्तर समझनेवालोंके लिये तो ऊपर आ ही गया है। श्रीराधा और श्रीकृष्ण दोनों एकरूप ही हैं और दोनों ही एक ही भगवान्की नित्य अभिज्यिक हैं। दोनोंमें मेद माननेवालोंको घोर नरकोंकी प्राप्ति होती है। भगवान् श्रीकृष्णने श्रीराधाजीसे कहा है—

आवयोर्भेदबुर्डि तु यः करोति नराधमः। तस्य वासः कालसूत्रे यावचनद्रदिवाकरौ॥ (ब्रह्मवैवर्तपुराण)

"जो नराधम तुममें और मुझमें मेदबुद्धि करेगा, वह जबतक चन्द्रमा और सूर्य रहेंगे तबतक 'काल्स्त्र्य' नामक नरकमें निवास करेगा।"—— इसल्यिये उनमें किसी सम्बन्धका प्रश्न ही नहीं उठता। तथापि 'ब्रह्मवैवर्त-पुराण'में उनके दिल्य मङ्गल विवाहका वर्णन भी आता है, जो बड़ा सुन्दर और मधुर है।

### श्रीराधा-कृष्णका विवाह

नन्दबाबा एक दिन गोपोंका गो-चारण-निरीक्षण करने जा रहे थे। बालक श्रीकृष्णचन्द्र साथ चलनेके लिये मचल गये। वे किसी प्रकार नहीं माने, रोने लगे। इसीलिये वे उन्हें साथ ले गये। वहाँ वनमें पहुँचनेपर गोरक्षकोंको तो उन्होंने दूसरे वनकी गायें एकत्र कर वहीं ले आनेके ित्यं मेज दिया, खयं उन गायोंकी सँभालके लिये खड़े रहे। इतनेमें चारों ओर काली घटाएँ छा गयीं, महान् झंझावात प्रारम्भ हो गया। कोई गोरक्षक भी नहीं कि उसे गायें सँभलाकर वे भवनकी ओर जायँ तथा यों ही गायोंको छोड़ भी दें तो जायँ केसे १ वड़ी-बड़ी बूँदें पड़नी आरम्भ हो गयीं। प्रकृतिका महान् क्षोभ मूर्तिमान् हो गया। तब और कोई उपाय न देखकर व्रजेश्वर एकान्त मनसे नारायणका स्मरण करने लगे।

इतनेमें ही मानो कोटि सूर्य एक साथ उदय हुए हों, इस प्रकार दिशाए उद्धासित हो गयीं तथा वह झंझावात तो न जाने कहाँ चला गया। नन्दराय आँखें खोलकर देखते हैं-सामने एक बालिका खड़ी है 'हैं ... हैं! वृपभानुकुमारी ! तू यहाँ इस समय कैसे आयी, बेटी ? व्रजेश्वरने अकचकाकर कहा । किंतु दूसरे ही क्षण अन्तर्हदयमें एक दिव्य ज्ञानका उन्मेप होने लगता है, मौन होकर ये वृषभाननन्दिनीकी ओर दंखने लगते हैं-कोटि चन्टोंकी दुति मुख-मण्डलपर झलमल-झलमल कर रही है, नीलवसन-भूषित अङ्ग हैं; श्रीअङ्गोंपर काञ्ची, कङ्कण, हार, अङ्गद, अङ्गळीयक, मञ्जीर ययाभ्यान सुशोभित हैं; चञ्चल कर्णकुण्डलों तथा दिव्यातिदिव्य रत्न-चूडामणिसे किरणें झर रही हैं; अङ्गोंके तेजका तो कहना ही क्या, वृपमानुकुमारीकी अङ्गप्रभासे ही वन आलोकित इआ है | नन्दरायको गर्गकी वे वार्ते भी स्मरण हो आयीं । पुत्रके नामकरण-संस्कारसे पूर्व गर्गने एकान्तमें वृषमानु-पुत्रीकी महिमा, श्रीराधातत्त्वकी बात वतलायी थी; पर उस समय तो नन्दराय सुन रहे थे और साथ-ही-साथ भूलते जा रहे थे । इस समय उन सबकी स्मृति हो आयी, सबका रहस्य सामने आ गया । अञ्चलि बाँधकर नन्दरायने श्रीराधःको प्रणाम किया और कहा—'देवि! मैं जान गया, पुरुषोत्तम श्रीहिन्की तुम प्राणेश्वरी हो एवं मेरी गोदमें तुम्हारे प्राणनाथ स्वयं परुषोत्तम श्रीहरि ही विराजित हैं । छो, देवि ! ले जाओ, अपने प्राणेश्वरको साथ ले जाओ । किंतु .....। नन्द कुछ रुक-से गये, श्रीकृष्णचन्द्रके भीति-विजड़ित नयनोंकी ओर उनकी दृष्टि चली गयी थी। क्षणभर बाद बोले— 'किंतु देवि! यह बालक तो आखिर मेरा पुत्र ही है न! इसे मुझे ही

छौटा देना ।'—नन्दरायने श्रीकृष्णचन्द्रको श्रीराधाके हस्तकमछोंपर रख दिया । श्रीराधा श्रीकृष्णचन्द्रको गोदमें छिये गह्दन वनमें प्रविष्ट हो गयीं ।

वृन्दावनकी भूमिपर गोलोकका दिव्य रासमण्डल प्रकट होता है। श्रीराधा नन्दपुत्रको लिये उसी मण्डलमें चली जाती हैं। सहसा नन्दपुत्र श्रीराधाकी गोदसे अन्तर्हित हो जाते हैं। वृषभानुनन्दिनी विस्मित होकर सोचने लगती हैं—नन्दरायने जिस बालकको सौंपा था, वह कहाँ चला गया ? इतनेमें गोलोकविहारी नित्यकैशोरमूर्ति श्रीकृष्णचन्द्र दीख पड़ते हैं। अपने प्रियतमको देखकर वृषभानुनन्दिनीका हृदय भर आता है, प्रेमावेशसे वे विद्वल हो जाती हैं। श्रीकृष्णचन्द्र कहने लगते हैं--- "प्रिये! गोलोककी वे बातें भूल गयी हैं या अभी भी स्मरण हैं ! मुझे भी भूल गयीं क्या ! मैं तो तुम्हें नहीं भूला । तुम्हें भूल जाऊँ, यह मेरे लिये असम्भव है। मेरे प्राणोंकी रानी! तुमसे अधिक प्रिय मेरे पास कुछ हो. तब तो तुम्हें भूॡँ। तुम्हीं बताओ, प्राणोंसे अधिक प्यारी वस्तुको कोई कैसे भूल सकता है। प्राणाधिके! मेरे जीवनकी समस्त साध एकमात्र तुम्हीं हो । किंतु यह भी कहना नहीं बनता; क्योंकि वास्तवमें हम-तुम दो हैं ही नहीं। जो तुम हो, वही मैं हूँ; जो मैं हूँ, वही तुम हो। यह ध्रव सत्य है-हम दोनोंमें भेद है ही नहीं। जिस प्रकार दुग्धमें धवलता है, अग्निमें दाहिका-शक्ति है, पृथ्वीमें गन्ध है, उसी प्रकार हम दोनोंका अविच्छिन्न-सम्बन्ध है। सृष्टिके उस पार ही नहीं, सृष्टिके समय भी मेरी विश्वरचनाका उपादान बनकर तुम मेरे साथ ही रहती हो; तुम यदि न रहो तो फिर मैं सृष्टि-रचना करनेमें कभी भी समर्थ न हो सकूँ। कुरभकार मृत्तिकाके बिना घटकी रचना कैसे करे १ खर्णकार सुवर्णके न होनेपर खर्णकुण्डलका निर्माण कैसे करे ! तुम सृष्टिकी आधारभूता हो, तो मैं उसका अच्युत बीजरूप हूँ । .....सौन्दर्यमयि ! जिस समय योगसे मैं सर्वबीजखरूप हूँ, उस समय तुम भी शक्तिरूपिणी समस्त स्रीरूपधारिणी हो। : : अलग दीखनेपर भी शक्ति, बुद्धि, ज्ञान, तेज—इनकी दृष्टिसे भी हम-तुम सर्वथा समान हैं। " किंतु यह सब होकर भी, यह तत्त्वज्ञान मुझमें नित्य वर्तमान रहनेपर भी मेरे प्राण तो तुम्हारे लिये नित्य व्याकुल

रहते हैं। प्राणिकि ! तुम्हें देखकर, तुम्हें पाकर मैं रसिसिन्धुमें निमम् हो जाऊँ—इसमें तो कहना ही क्या है; तुम्हारा नाम भी मुझे कितना प्रिय है, यह कैसे बताऊँ ! सुनो; जिस समय किसीके मुखसे केवल 'रा' सुन लेता हूँ, उस समय आनन्दमें भरकर अपने कोषकी बहुमूल्य सम्पत्ति, मेरी भिक्ति—मेरा प्रेम मैं उसे दे देता हूँ; फिर भी मनमें भयभीत होता हूँ कि मैं तो इसकी बन्चना कर रहा हूँ, 'रा' उचारणका उचित पुरस्कार तो मैं इसे दं नहीं सका। तथा जिस समय वह 'धा' का उचारण करता है, उस समय यह देखकर कि वह मेरी प्रियाका नाम ले रहा है, मैं उसके पीछि-पीछ चल पड़ता हूँ—केवल नाम-श्रवणके लोभसे; यह 'राधा' नाम मेरे कानोंमें तुम्हारी स्मृतिकी सुधा-धारा बहा देता है, मेरे प्राण शीतल— रसमय हो जाते हैं।''

इस प्रकार रिसकेश्वर राधानाथ अपनी प्रियाको अतीतकी स्मृति दिलाकर, खन्द्रपकी स्मृति कराकर, उन्होंके नामकी सुधासे उनको सिक्तकर प्रियतमा श्रीराधाका आनन्द्रबद्धन करने लगते हैं। राधाभावसिन्धुमें भी तरक्कें उठने लगती हैं, भावके आवर्त बन जाते हैं; आवर्त राधानाथको रसके अतल-तलमें डुबाने ही जा रहे थे कि उसी समय माला-कमण्डलु धारण किये जगिद्धधाता चतुर्मुख ब्रह्मा आकाशसे नीचे उतर आते हैं, राधा-राधानाथके चरणोंमें कन्द्रना करते हैं। पुष्करतीर्थमें साठ हजार वर्षोतक विधाताने श्रीकृष्णचन्द्रकी आराधना की थी, राधाचरणारिकन्द-दर्शनका वर प्राप्त किया था; उसी वरकी पूर्तिके लिये एवं राधानाथकी मनोहारिणी लीलामें एक छोटा-सा अभिनय करनेके लिये योगमायाप्रेरित वे उपयुक्त समयपर आये हैं।

भक्तिनतमस्तक, पुलकिताङ्ग, साश्चनेत्र हुए विधाता बड़ी देरतक तो रासेश्वरकी स्तुति करते रहे। फिर रासेश्वरीके समीप गये। अपने जटा-जालसे श्रीराधाके युगल चरणोंकी रेणुक्रणिका उनारी, रेणुक्रगसे अपने सिरका अभिषेक किया; पश्चात् कमण्डलु-जलसे चरण-प्रश्वालन करने लगे। तदनन्तर उन्होंने श्रीकृष्णप्रियाका स्तवन आरम्भ किया। न जाने कितने समयतक करते रहे। अन्तमें राधामुखारविन्दसे युगल पादपद्योंमें अचला

भक्तिका वर पानेपर उन्हें धैर्य हुआ। अब उस छीलाका कार्य सम्पन करने चले।

श्रीराधा एवं राधानाथको प्रणामकर दोनोंके बीचमें विधाता अस्ति प्रज्विलत करते हैं, अग्निमें विधिवत् हवन करते हैं; फिर विधाताके द्वारा बताये हुए विधानसे खयं रासेश्वर हवन करते हैं । इसके पश्चात रासेश्वरी-रासेश्वर दोनों ही सात बार अग्निप्रदक्षिणा करते हैं, अग्निदेवको प्रणाम करते हैं । विवाताकी आज्ञा मानकर श्रीराधा एक बार पुन: हुताशन-प्रदक्षिणा करके श्रीकृष्णचन्द्रके समीप आसन प्रहण करती हैं। ब्रह्मा श्रीकृष्णचन्द्रको श्रीराधाका पाणिप्रहण करनेके छिये कहते हैं तथा श्रीकृष्णचन्द्र राधा-हस्तकमलको अपने हस्तकमलपर धारण करते हैं । हस्त-प्रहण होनेपर श्रीकृष्णचन्द्रने सात बैदिक मन्त्रोंका पाठ किया । इसके पश्चात् श्रीराधा अपना हस्तकमल श्रीकृष्ण-वक्ष:स्थलपर एवं श्रीकृष्णचन्द्र अपना हम्तपन्न श्रीराचाके पृष्ठदेशपर रखते हैं । श्रीराधा मन्त्र-समूहका पाठ करती हैं । आजानुलम्बत दिव्यातिदिव्य पारिजातनिर्मित कुसुममाला श्रीराधा श्रीकृष्णचन्द्रको पहनाती हैं एवं श्रीकृष्णचन्द्र सुन्दर मनोहर वनमाला श्रीराधाके गलेमें डालते हैं। यह हो जानेपर कमलोद्भव श्रीराधाको श्रीकृष्णचन्द्रके वामपार्श्वमें विराजितकर, दोनोंको अञ्चल बाँधनेकी प्रार्थना-कर दोनोंके द्वारा पाँच वैदिक मन्त्रोंका पाठ कराते हैं। अनन्तर श्रीराधा श्रीकृष्णचन्द्रको प्रणाम करती हैं । जैसे पिता विधिवत् कत्यादान करे, वैसे सारी विधि सम्पन्न करते हुए विधाता श्रीराधाको श्रीकृष्ण-कर-कमलेंमें समर्पित करते हैं । आकाश दुन्दुभि, पटह, मुरज आदि देव-वाद्योंकी ध्वनिसे निनादित होने लगता है । आनन्द-निमग्न देववृन्द पारिजात-पुष्पोंकी वर्ष करते हैं, गन्धर्व मधुर गान आरम्भ करते हैं, अप्सराएँ मनोहर नृत्य करने लगती हैं। व्रजगोपोंके, व्रजसुन्दरियोंके सर्वथा अनजानमें ही इस प्रकार वृषभानुनन्दिनी एवं नन्दनन्दनकी विवाह-लीला मम्पन्न हो गयी ।

### श्रीराधा-माधवका ऐक्य

श्रीराधा-माधवके इस विवाह-प्रसङ्गमें श्रीकृष्णने जो कुछ कहा है, उससे श्रीराधाका महत्त्व तथा श्रीराधाके साथ श्रीकृष्णका अभिन सम्बन्ध स्पष्ट हो जाता है। इसके अतिरिक्त श्रीदेवीभागवतमें आया है—

कृष्णप्राणाधिका देवी तदधीनो विभुर्यतः। रासेश्वरी तस्य नित्यं तया द्दीनो न तिष्ठति॥

'श्रीराधाजी श्रीकृष्णको प्राणोंसे बढ़कर हैं; कारण, श्रीकृष्ण राधाके अधीन हैं। रासेश्वरी राधा नित्य उनके समीप रहती हैं, उनके बिना श्रीकृष्ण रह ही नहीं सकते।' पद्मपुराणमें देवर्षि नारदसे भगवान् श्रीकृष्ण कहते हैं—

दाहराकिर्यथा वहेस्तथैषा मम वल्लभा। अनया सह विच्छेदं क्षणमात्रं न विद्यते॥

'अग्निमें जैसे दाहिका शक्ति है, वैसे ही मेरी प्रियतमा श्रीराधा हैं; उनके साथ क्षणमात्रके लिये मेरा विछोह नहीं होता।'

ऐसे असंख्य प्रमाण हैं।

इससे स्पष्ट है कि श्रीराधा-कृष्ण एक ही तत्त्वके दो नित्य-खरूप हैं। इतनेपर भी जिनको शङ्का हो, उनके लिये तो कुछ कहना ही नहीं है।

यहाँ फिर यह प्रश्न किया जाता है कि 'श्रीराधा-माधवका यह विवाह— मिल्लन गुप्तरूपसे क्यों किया गया !' इसका उत्तर यह है कि विषयविमुग्ध सर्वसाधारणके लिये यह लाभकी वस्तु नहीं है । वे इसमें अपनी दूषित वृत्तिके कारण भ्रान्त कल्पना करके अपने लिये नित्य नरकोंका पथ प्रशस्त कर लेंगे । इसलिये यह वस्तु सदा ही गुप्त है, गुप्त ही रहेगी । भगवान् श्रीराधा-माधवके अनन्य प्रेमीजन ही इसके पात्र हैं, उन्हींके सामने इसका प्रकाश होता है । वस्तुतः यहाँ साधनकी परिसमाप्ति है ।

## श्रीमद्भागवतमें गुप्तरूपसे राधा

कुछ सज्जन पूछते हैं कि श्रीमद्भागवतमें राधाका नाम क्यों नहीं है ? इसका उत्तर यह है कि श्रीमद्भागवतमें तो यों श्रीयशोदाजीको छोड़कर किसी भी गोपीका नाम नहीं है, इसलिये राधाजीका नाम न होना कोई आश्चर्यकी बात नहीं है; परंतु भागवतमें श्रीराधा हैं, यद्यपि वे दूधमें घृतकी भाँति अप्रकट हैं। भक्त अनुभवी टीकाकारोंने श्रीराधिकाजीका भागवतमें प्रत्यक्ष किया है और उन्होंने संकत भी किये हैं—

नमो नमस्तेऽस्त्वृषभाय सात्वतां विदूरकाष्ट्राय मुद्धः कुयोगिनाम्। निरस्तसाम्यातिशयेन राधसा स्वधामनि ब्रह्मणि रंस्यते नमः॥ (श्रीमद्धा०२।४।१४)

'सात्वत—भक्तोंके पालक, कुयोगियोंके लिये दुईें प्रभुको हम नमस्कार करते हैं। वे भगवान् कैसे हैं ! खधामिन—अपने धाम बृन्दावनमें; राधसा—श्रीराधाके साथ; रंस्यते—कीड़ा करनेवाले हैं और वे राधा कैसी हैं ! जिन्होंने समानता और आधिक्यको निरम्त कर दिया है अर्थात् जिनसे बढ़कर तो क्या, समानता करनेवाला भी कोई नहीं है।

> अनयाऽऽराधितो नूनं भगवान् हरिरीश्वरः। यत्रो विहाय गोविन्दः श्रीतो यामनयद् रहः॥ (श्रीमञ्जा० १० । ३० । २८ )

रास-प्रसङ्गमें एक गोपी कहती है—''अवश्य ही सर्वशक्तिमान् मगवान् श्रीकृष्णकी वे 'आराधिका' ( आराधन करनेवाळी राधिका ) होंगी। इसीलिये उनपर प्रसन्न होकर हमारे प्यारे श्रीकृष्णने हमको छोड़ दिया है और उन्हें एकान्तमें ले गये हैं।"

## हमारा कर्तव्य

इस प्रकार गहराईसे देखनेवालोंको श्रीमद्भागवतमें लीलामें तथा शब्दोंमें भी श्रीराधाके स्पष्ट दर्शन होते हैं। पर यदि किसी ग्रन्थमें नाम न भी आया हो तो क्या। हमारे लिये उन महात्माओंके अनुभव ही प्रबल ग्रमाग हैं, जिन्होंने अपने नेत्रोंसे श्रीराधाके दर्शन किये हैं, उनकी कृपा ग्राप्त की है तथा जो अब भी कर रहे हैं। ऐसे महात्माओंकी वाणीका अमित मूल्य है। अतएव श्रीराधा श्रीकृष्णकी विवाहिता पत्नी थीं या नहीं, उनका नाम अमुक प्रत्यमें आता है या नहीं—इन राङ्काओंमें न पड़कर काय-मन-वचनसे उनके शरणापन होकर उनका भजन करना चाहिये और श्रीराधा-माधवसे कातर प्रार्थना करनी चाहिये—

संसारसागराञ्चाथौ पुत्रमित्रगृहाकुलात्।
गोप्तारौ मे युवामेव प्रपन्नभयभञ्जनौ॥
योऽहं ममास्ति यत् किंचिदिह लोके परत्र च।
तत् सर्वं भवतोरद्य चरणेषु समर्पितम्॥
भहमस्म्यपराधानामालयस्त्यकसाधनः ।
अगतिश्च ततो नाथौ भवन्तावेव मे गितः॥
तवास्मि राधिकाकान्त कर्मणा मनसा गिरा।
कृष्णकान्ते तवैवास्मि युवामेव गतिर्मम॥
शरणं वां प्रपन्नोऽस्मि करुणानिकराकरौ।
प्रसादं कुरुतं दास्यं मिय दुष्टेऽपराधिनि॥

( पद्मपुराण, पातालखण्ड )

'नाथ ! पुत्र, मित्र, गृह आदिसे घिरे हुए संसार-सागरसे आप ही मेरी रक्षा करते हैं । आप ही शरणागत जनोंका भय भंजन करते हैं । यह मैं, मेरा यह देह और इहलोक-परलोकमें जो कुछ भी मेरा है, आज वह सब मैं आपके श्रीचरणोंमें समर्पण करता हूँ । मैं अपराधोंका घर हूँ । मेरे अन्य कोई साधन नहीं है, मेरी कोई गित नहीं है । नाथ ! आप ही मेरी गित हैं । श्रीराधिकारमण ! श्रीकृष्णकान्ते ! मैं तन-मन-वचनसे आपका ही हूँ, आप युगल-सरकार ही मेरी अनन्य गित हैं । मैं आपके शरण हूँ, आपके चरणोंमें पड़ा हूँ, आप करुणाकी खान हैं । मुझ दुष्ट अपराधीपर कृपा करके मुझे अपना दास बना लीजिये ।'

बोस्रो श्रीकीर्तिकुमारी वृषभानुनन्दिनी कृष्णानन्दिनी राधारानीकी जय!

# श्रीश्रीराधाके परम भाव-राज्यकी एक झाँकी

(सं० २०१६ वि० के राधाष्टमी-महोत्सवपर प्रवचन )
नमस्ते श्रिये राधिकाये पराये
नमस्ते नमस्ते मुकुन्दिप्रयाये।
सदानन्दरूपे प्रसीद त्वमन्तःप्रकाशे स्फुरन्ती मुकुन्देन सार्धम् ॥
सदा राधिकानाम जिह्वाग्रतः स्यात्
सदा राधिकारूपमक्ष्यग्र आस्ताम्।
श्रुतौ राधिकाकीर्तिरन्तःसभावे
गुणा राधिकायाः श्रिया पतदीहे॥
(श्रीभगविक्रम्वार्कमहासुनीन्द्र)

साधन-जगत्में प्रधानतया उत्तरोत्तर विलक्षण चार राज्य हैं— १. कर्मराज्य, २. भावराज्य, ३. ज्ञानराज्य और ४. महान् परम भावराज्य। इसीके अनुसार साधकोंक खरूप हैं, साध्य-खरूप हैं और दिव्य छोकादि हैं। कमप्रवण पुरुप कमराज्यमें श्रीत-स्मार्त वैध कमोंके द्वारा कम-साधन करते हैं। सकामभाव ोनंपर वे खर्गादि पुनराधर्ती छोकोंमें जाते हैं और सर्वया कामनारहित होनंपर 'नेष्कर्स्यासिद्धिं को प्राप्त होते हैं । इनके तत्त्वज्ञानकी स्थितिमें छोककी कल्पना नहीं है और कर्मतत्त्वकी दृष्टिसे सजन-पालय-मंहार करनेवाल सर्वशक्तिमान् सर्वनियन्ता ईश्वरके सांनिध्यमें इनका कमजरादमें काय चलता रहता है। इनमें कोई-कोई साधक सिद्धि प्राप्त करके ब्रह्मांक पदलक पहुँच जाते हैं और मूल परम तत्त्वके अंशावतार विभिन्न ब्रह्माण्डाविपति सुजनकर्ता ब्रह्मा, पालनकर्ता विष्णु तथा संहारकर्ता रुद्रोमें कहीं 'ब्रह्मा'का अधिकार प्राप्त कर सकते हैं।

इससे उच्च व आगे भावराज्य है, वहाँ कमके साथ केवल निष्काम भावकी प्रधानता न टाकर ईश्वर-प्रीतिसाधक मिक्कि प्रधानता होती है। भावुक पुरुष इस भावराज्यक क्षेत्रमें भावसाधनाके द्वारा अपने भावानुम्बप इष्टदेव परमध्यय-सम्पन्न, खशक्तियुक्त भगवत्खरूपोंके सानिध्य और उनके दिव्य लोकोको प्राप्त करते हैं। इनकी साधनाका फल दिव्य भगवल्लोकोंकी प्राप्ति है। ये भी सब्था मायामुक्त होते हैं।

इससे आगे ज्ञानराज्य है । इसमें विचार-प्रधान पुरुष साधन-चतुष्टयादिके द्वारा महावाक्योंका अनुसरण करके विशुद्ध आत्मखरूपमें परिनिष्टित होते हैं । इनके प्राणींका उल्क्रमण नहीं होता । ये ब्रह्मखरूप हो जाते हैं या ब्रह्मसायुज्यको प्राप्त करते हैं ।

इससे आगे एक महाभावरूप 'भगवद्भाव-राज्य' है । भुक्ति-मुक्ति, कम-ज्ञान आदिकी वासनासे शून्य पुरुष ही इस परम 'भावराज्य'के अधिकारी होते हैं । उपर्युक्त तत्त्वज्ञानी मुक्त पुरुषोंमें भी किन्हीं-किन्हींमें भगवद्रोमाङ्कर-का उदय हो जाता है, जिससे वे दिव्य शरीरके द्वारा उपर्युक्त कर्म-भाव-ज्ञान-राज्यसे अतीत भगवद्भाव-राज्यमें प्रवेश करके प्रियतम भगवान्के साथ जीलाविहार करते हैं या उनकी लीलामें सहायक-सेवक होकर उनके सुखमें ही अपने भिन्न खहूपको विसर्जितकर नित्य सेवा-रत रहते हैं; परंतु भोग-

मोक्षकी कामना-गन्ध-लेशसे शून्य, सर्वात्मनिवेदनकारी महानुभावोंका ही इसमें प्रवेश होता है, चाहे वे पित्रत्र त्यागमय प्रेमस्रोतमें बहते हुए सीवे ही यहाँ पहुँच जायँ अथवा उपर्युक्त ज्ञान-राज्यमें ज्ञान प्राप्त होनेके अनन्तर किसी महान् कारणसे इस सर्विविलक्षण महाभावस्त्रप परम दुर्लग राज्यमें प्रवेश ज्ञाप्त करें।

इस मावराज्यमें नित्य निरन्तर भावमय सिचदानन्द्वन दिज्य प्रेमरस-खरूप श्रीराधा-कृष्णका भावमय नित्य लीला-विहार होता रहता है । गोपी-प्रेमकी उच्च ितिपर पहुँचे हुए गोपीहृद्य महापुरुष तथा श्रीराधाकी कायव्यूहरूपा नित्यसिद्धा तथा विविध साधनोंद्धारा यहाँतक पहुँची हुई अन्यान्य गोपाङ्गनाओंका उसमें नित्य सेवा-सङ्योग रहता है । इसीको भो-लोका या 'नित्य प्रेमवाम' भी कहते हैं । यह 'भावराज्य' ज्ञानराज्यसे आगेका या उससे उच्च स्तम्पर स्थित है । प्रेमी महानुभावोंने तो भगवत्कृपासे, 'स्वयं भगवान्' श्रीकृष्णके द्वारा सखा-भक्त अर्जुनके प्रति उपदिष्ट गीतामें भी इसके संकेत प्राप्त किये हैं । कुछ उदाहरण देखिये— तेरहवें अध्यायमें भगवान्ने क्षेत्र-क्षेत्रज्ञ, ज्ञान-ज्ञेयके खरूपका वर्णन किया है । उसमें सर्वत्र व्याप्त सगुण निराकार तथा ज्ञानगम्य ब्रह्मखरूपका उपदेश करनेके बाद वे कहते हैं—

> इति क्षेत्रं तथा ज्ञानं ज्ञेयं चोक्तं समासतः। मद्भक्त एतद् विज्ञाय मद्भावायोपपद्यते॥

> > ( १३ | १८ )

"इस प्रकार क्षेत्र, ज्ञान, ज्ञेय संक्षेपमें कहे गये । इन क्षेत्र-ज्ञान-ज्ञेयको जानकर मेरा भक्त 'मेरे भाव'को प्राप्त होता है ।"

चतुर्थ अध्यायमें भगवान् कहते हैं—

र्वातरागभयकोधा मन्मया मामुपाश्रिताः। बहवो श्रानतपसा पूता मद्गावमागताः॥

(8180)

''बहुत-से राग-भय-क्रोधसे रहित, ज्ञानरूप तपसे पवित्र, मुझमें तन्मय, मेरे आश्रित पुरुष 'मेरे भाव'को प्राप्त हो चुके हैं।'' अठारहवें अध्यायमें स्पष्ट शब्दोंमें भगवान्ने कहा है-

ब्रह्मभूतः प्रसम्नातमा न शोचित न काङ्क्किति। समः सर्वेषु भूतेषु मद्भक्ति लभते पराम्॥ भक्त्या मामभिजानाति यावान्यश्चास्मि तत्त्वतः। ततो मां तत्त्वतो श्वात्वा विशते तदनन्तरम्॥

( १८ | ५४-५५ )

ब्रह्मभूत होकर प्रसन्नात्मा पुरुष न तो शोक करता है न आकाङ्का करता है अर्थात् ब्रह्मखरूपको प्राप्त होकर शोक-कामनासे रहित प्रसन्नात्मा— आनन्दखरूप हो जाता है तथा सब भूतोंमें सम हो जाता है; तब वह मेरी पराभक्तिको प्राप्त करता है। उस भक्तिसे यानी परा ज्ञाननिष्ठासे जैसा जो कुछ मैं हूँ, उस मुझको तत्त्वसे जानकर तदनन्तर मुझमें प्रवेश कर जाता है। अभिप्राय यह कि ब्रह्मखरूप समदर्शी शोकाकाङ्कारहित उच्च स्थितपर पहुँच जानेपर भी भगवान्के 'यः यावान्' खरूपका ज्ञान और उस भाव-राज्यमें प्रवेश शेष रह जाता है, जो पराभक्ति—प्रेमाभक्तिसे ही सिद्ध होता है।

इस पराभक्तिसे भगवान्के जिस खरूपका ज्ञान होकर जिस भाव-राज्यकी लीलामें प्रवेश प्राप्त होता है, भगवान्का वह खरूप भी अद्धय अक्षर ज्ञानतत्त्व ब्रह्मसे (तत्त्वतः एक होनेपर भी ) असाधारण विलक्षण है । इसका भी संकेत गीताकी भगवद्वाणीमें स्पष्ट है—

> मनुष्याणां सहस्रेषु कश्चिद् यतित सिद्धये। यततामपि सिद्धानां कश्चिन्मां वेत्ति तत्त्वतः॥

> > (७1₹)

'सहस्रों मनुष्योंमें कोई एक सिद्धिके लिये—तत्त्वज्ञानके लिये प्रयत्न करता है। उन यत्न करते हुए सिद्ध—सिद्धिप्राप्त पुरुषोंमें कोई एक मुम्नको तत्त्वसे जानता है।' यहाँके 'तत्त्वतः वेत्ति' से उपर्युक्त 'तत्त्वतः अभि-जानाति' का और यहाँके 'सिद्धि'से उपर्युक्त रलोकके 'ब्रह्मभूत'का सर्वया साम्य है। इससे सिद्ध होता है कि ज्ञानतत्त्व ब्रह्मकी अपेक्षा 'माम्' शब्दके वाच्य भगवान् विलक्षण हैं। पंद्रहवें अध्यायमें दो प्रकारके पुरुषोंका वर्णन करते हुए भगवान् अपनेको 'क्षर' पुरुषसे अतीत और 'अक्षर' पुरुषसे उत्तम 'पुरुषोत्तम' बताते हैं और इस कथनको 'गुहातम' कहते हैं। 'अक्षर' क्या है, यह भगवान्के शब्दोंसे ही स्पष्ट है—'अक्षरं ब्रह्म परमम्' (८।३)—परम ब्रह्म अक्षर है। इससे भी अत्यन्त स्पष्ट भगवान्की उक्ति है—

ब्रह्मणो हि प्रतिष्ठाहममृतस्थान्ययस्य च। शाश्वतस्य च धर्मस्य सुखस्यैकान्तिकस्य च॥ (१४।२७)

'अव्यय ब्रह्म, अमृत, नित्य धर्म और ऐकान्तिक सुख (——ये चारों ब्रह्मके वाचक हैं ) की मैं ही प्रतिष्ठा हूँ ।'

इससे सिद्ध है कि ज्ञानराज्यसे यह महा'भावराज्य' विलक्षण है और ज्ञानगम्य ज्ञानतत्त्व 'ब्रह्म' से भगवान् 'श्रीकृष्ण' विलक्षण हैं ।

ज्ञानतत्त्वमें परिनिष्ठित ब्रह्मीमूत महात्मा, जिनकी अज्ञान-प्रन्थि टूट चुकी है—एसे आत्माराम मुनि भी भगवान्की अहैतुकी भक्ति करनेको बाध्य होते हैं; क्योंकि भगवान्में ऐसे ही विलक्षण ख़रूपभूत गुण हैं—

> आत्मारामाश्च मुनयो निर्घन्था अप्युरुक्रमे। कुर्वन्त्यद्देतुर्को भक्तिमित्थम्भूतगुणो दृरिः॥ (श्रीमद्गागवत १।८।१०)

इसीसे भगवान् श्रीकृष्णका एक सुन्दर नाम है—'आत्मारामगणाकर्षी' भात्माराम मुनिगणोंको आकर्षित करनेवाले ।

कुन्तीदेवीने भगवान् श्रीकृष्णकी स्तुति करते हुए कहा है——
तथा परमहंसानां मुनीनाममलात्मनाम्।
भक्तियोगविधानार्थं कथं पश्येम हि स्त्रियः॥
(श्रीमद्रागवत १।८।२०)

'आप अमलात्मा—विशुद्धहृदय परमहंस मुनियोंको भक्तियोग प्रदान करनेके लिये प्रकट हुए हैं । फिर हम अल्पङ्ग लियाँ आपको कैसे जान सकती हैं।'

भीरा० मा० चि० ९—

इसीसे ज्ञानी महात्मा पुरुष मुक्तिका निरादर करते हैं और भक्तिनिष्ठ रहना चाहते हैं—'मुक्ति निरादर भगित छुभाने।' मुक्ति उनके पीछे-पीछे घूमती है, पर वे उसे स्वीकार नहीं करते; क्योंकि वे संसारके मायाबन्धनसे तो सबधा मुक्त हैं ही, भगवान्के प्रेमबन्धनसे मुक्ति उन्हें कदापि इष्ट नहीं! ऐसे प्रेमी भक्त जिन भगवान्को प्रेमरसाखादन कराते हैं और खयं जिनके मधुरातिमधुर दिब्य प्रेमसुधारसका पान करते हैं, वे भगवान् निरसंदेह ही सर्वतत्त्वविलक्षण हैं।

इन भगवान् श्रीकृष्णकी आत्मा हैं श्रीराधारानी--

आत्मा तु राधिका तस्य तयैत्र रमणादस्यो । आत्माराम इति प्रोक्तो मुनिभिर्मूढवेदिभिः॥

( स्कन्दपुराण

"श्रीराघा भगवान् श्राकृष्णकी आत्मा हैं, उनके साथ सदा रमण करनेके कारण ही रहस्य-रसके ममज्ञ ज्ञानी पुरुष श्रोकृष्णको 'आत्माराम' कहते हैं।" इसी प्रसङ्गमें भगवान्की महियी श्रीकालिन्दोजी कहती हैं——

#### आत्मारामस्य कृष्णस्य ध्रुवमात्मास्ति राधिका ।

'आत्माराम भगवान् श्रीकृष्णकी आत्मा निश्चय ही श्रीराधाजी हैं।' इन श्रीराधा-माधवका वह भावराज्य अतिशय उज्ज्वल है। वहाँ प्रिया-प्रियतमकी अचिन्त्य अमल मधुरतम लीला नित्य चलतो रहतो है। 'अक्षर क्टस्थ ब्रह्म' जिनकी पद-नख-ज्योति हैं और जो ब्रह्मके, आधार हैं, उन परात्पर स्थामसुन्दरका लीलाविहार वहाँ निरन्तर होता रहता है। वह लोलाका महान् मधुर सागर अत्यन्त शान्त होनेपर भी सदा उछलता रहता है। खयं नटनागर ही विविध मनोहारिणी भावलहरियाँ बनकर खेलते रहते हैं। उस भावराज्यमें ज्ञान-विज्ञान छिपे रहकर रिसकेन्द्र-शिरोमणि रसहूप भगवान् स्थामसुन्दरके द्विधारूप श्रीराधा-माधवका और श्रीराधाकी काय-व्यूहरूपा श्रीगोपाङ्गनाओंका मधुरतम लीला-रस-रङ्ग देखते रहते हैं। जो ज्ञानी-विज्ञानी महात्मा इस भावराज्यमें पहुँचते हैं, उनके वे ज्ञान-विज्ञान

यहाँ अपने ही दुर्लभ फलका सङ्ग पाकर परम प्रफुल्लित हो जाते हैं। ज्ञान-विज्ञानके अधिष्ठात-देवता सटा अतुप्त ही रहते हैं; क्योंकि उन्हें लीला-रसका पान करनेके लिये कभी अवसर ही नहीं मिलता । पर प्रेममय ज्ञानी पुरुषोंके साथ वे जब यहाँ पहुँचते हैं, तब रसदर्शनके लिये वे छिए जाते हैं और अपने ही परम फलम्बरूप श्रीराधाकृष्णकी रसमयी चिन्नय अविरल केवलानन्दरस्-सुधा-प्रवाहिणी लीला देख-देखकर अपूर्व अतुलनीय आनन्द लाभ करते और कृतकृत्य होते हैं; ज्ञान-विज्ञानका जीवन यहाँ सार्थक हो जाता है। वे चुपचाप छिपे हुए रस-पान करते रहते हैं, कभी भी प्रकट होकर लीला-रसमें विष्न नहीं डालते; क्योंकि इस प्रेम-रसमें ज्ञानकी खटाई पड़ते ही यह फट जाता है । वहाँ इसमें अलैकिक लीलाकी अनन्त मधुर तरक्कें नित्य उठती रहती हैं। यह वही रस है, जो सभी रसोंका उद्गमस्थान नित्य महान परम मधुर रस है। वस्तुतः निरितशय रसमय श्रीमगवान् ही यहाँ महामाव-परिनिष्ठित होकर रसरूपमें भी प्रकट रहते हैं। देवता, भाग्यवान् असुर, किंनर, ऋषि, मुनि, पित्रत्र तप बी, परम पित्रत्र सिद्ध पुरुष—सभी इसके लिये ललचाते रहते हैं; पर इसे पाना तो दूर रहा, इस मनभावन रसमय भावराज्यको वे देख भी नहीं पाते। कर्म-कुशल कर्मी, समाधिनिष्ठ योगी और छिन्नग्रन्थि ज्ञानी पुरुष इस रसमय भावराज्यकी कल्पना भी नहीं कर पाते, इसका अर्थ ही उनकी समझमें नहीं आता । इसीसे वे इसकी अवहेलना करते हैं । इस भावराज्यमें निवास करनेवाली रसलीला-निरत, रस-सेवाकी जीती-जागती मूर्ति जो परम श्रेष्ठ दिव्य सखी, सहचरी, मञ्जरियाँ हैं, अति श्रद्धाके साथ जो उनकी चरण-रजका सेवन करता है, जो तर्कश्चन्य साधक अपने रसयुक्त हृदयको भावराज्यके उज्ज्वल भावोंसे भरता रहता है, जो तुच्छ घृणित भोगोंसे और कैवल्य मोक्षसे सदा विरक्त रहता है और जिसका हृदय निरन्तर भावराज्यके आराध्यखरूप श्रीराधा-माधवके चरणोंमें ही आसक्त रहता है, वही भाव-राज्यके किसी महान् जनका--किसी मञ्जरीका कृपाकण प्राप्त कर सकता है और वही जन इस परम भावराज्यकी सीमामें प्रवेश कर सकता है।

इसी तत्त्वका स्मरण दिलानेवाला यह पद है--

'कर्म-राज्य'से उच्च स्तरपर सुन्दर 'भाव-राज्य' जगमग। 'तत्त्वज्ञान' उच्चतर उससे, कष्टसाध्य अति 'राज्य' सुभग॥ 'परम भाव' का है उससे भी उच्च 'राज्य' अतिशय उज्ज्वल । होती जहाँ प्रिया-प्रियतमकी लीला मधुर अचिन्त्य अमल ॥ जिसकी पद-नख-आभा अक्षर ब्रह्म, ब्रह्मका जो आधार। उसी परात्परकी लीलाका संतत होता जहाँ सदा उछलता रहता वह लीलाका शान्त मधुर सागर। विविध भाव-लहरें मनहर बन स्वयं खेलते नट-नागर॥ छिपे ज्ञान-विज्ञान देखते जहाँ मधुर लीला-रस-रङ्ग । होते परम प्रफुछित पाकर अपने दुर्रुभ फलका सङ्ग ॥ प्रकट नहीं होते, करते वे नहीं कभी लीला-रस-भङ्ग । उठतीं वहाँ अलौकिक लीलाकी नित मधुर अनन्त तरङ्ग ॥ रस वह सभी रसोंका उद्गम, नित्य परम रस मधुर महान्। महाभाव-परिनिष्ठित नित्य निरतिशय रसमय श्रीभगवान्॥ देव, द्रुज, किंनर, ऋषि, मुनि, ग्रुचि तापस, सिद्ध परमपावन । ललचाते रहते, मनसे भी देख न पाते मनभावन ॥ कर्म-कुशल कर्मी, समाधिरत योगी, छिन्न-प्रन्थि ज्ञानी। नहीं कल्पना भी कर पाते, समझ नहीं पाते मानी॥ जो इस भावराज्यके वासी, रस-लीला-रत परम उदार <sup>र</sup> मन्त्री, सहचरी, दिव्य मञ्जरी, रय-सेवा-विग्रह साकार॥ उनकी चरणधूलिकी अति श्रद्धासे जो सेवा करता। तर्कशुन्य जो सरस हृदयको उज्जवल भावांसे भरता॥ रहता तुच्छ घृणित भोगोंसे तथा मुक्तिसे सदा विरक्त। जिसका हृद्य निरन्तर रहता राधा-माधव-चरणासक्त॥ भाव-राज्यके जन महानका वही कृपा-कण पा सकता। वही परम इस भाव-राज्यकी सीमामें जन जा सकता॥

नित्य रासेश्वरी, नित्य निकुञ्जेश्वरी श्रीराधा और उनके प्रियतम श्रीकृष्णमें तिनक भी भेद नहीं है। पर लीला-रसाखादनके लिये श्रीकृष्णकी खरूपभूता परमाह्णादिनी श्रीराधा सदा श्रीकृष्णका समाराधन करती रहती हैं और श्रीकृष्ण भी उनका ग्रेमाराधन करते रहते हैं। रस-सुधा-सागर ये श्रीराधा-माधव एक ही तत्त्वमय शरीरके दो लीलाखरूप बने हुए एक-दूसरेको आनन्द प्रदान करते रहते हैं—

आनंद की अहलादिनि स्थामा अहलादिनि के आनंद स्थाम । सदा सरबदा जुगल एक मन एक जुगल तन बिलसत धाम ॥

इनमें परकीया-खकीया छीछा भी वस्तुतः रस-निष्पत्तिक छिये हैं। इस भेदका आग्रह वस्तुतः श्रीकृष्णके खरूपकी विस्मृतिसे ही होता है। श्रीराधा-माथव एक ही सिचदानन्दभय वस्तु-तत्त्व हैं; उसमें न स्त्री है न पुरुष । ब्रह्मवैवर्तपुराण और देवीभागवतमें आया है कि इच्छामय, सर्वकृतपमय, सर्वकारणकरण, परम शान्त, परम कमनीय, नव-सज्लख्य-स्थाम परात्पर भगवान् श्रीकृष्णके वामभागसे मूळ प्रकृतिकृपमें श्रीराधाजी प्रकट हुईँ। इन्हीं राधाजीके द्विविध प्रकाशमेंसे एकसे लक्ष्मीका प्राकट्य हुआ । अत्तप्त्व श्रीकृष्णाङ्गसम्भूता होनेसे श्रीराधाजी नित्य श्रीकृष्णख्यूपा ही हैं। श्रीदेवीभागवतमें श्रीराधाजीके भन्त्र, उपासना, खरूपका और भगवान् नारायणके द्वारा उनकी स्तुतिका वर्णन है, जो संक्षेपमें इस प्रकार है—

भगवती श्रीराधाका वाञ्छाचिन्तामणि सिद्ध मन्त्र है—'ॐ हीं श्रीराधाये खाहा'। असंख्य मुख और असंख्य जिह्नावाले भी इस मन्त्रका माहात्म्य वर्णन करनेमें असमर्थ हैं। मूछ प्रकृति श्रीराधाके आदेशसे सर्वप्रथम भगवान् श्रीकृष्णने भक्तिपूर्वक इस मन्त्रका जप किया था। फिर, उन्होंने विष्णुको, विष्णुने विराट ब्रह्माको, ब्रह्माने धर्मको और धर्मने मुझ नारायणको इसका उपदेश किया। तबसे मैं निरन्तर इस मन्त्रका जप करता हूँ, इसीसे ऋषिगण मेरा सम्मान करते हैं। ब्रह्मा आदि समस्त देवता नित्य प्रसन्नचित्तसे श्रीराधाकी उपासना करते हैं।

कृष्णार्चाया नाधिकारो यतो राधार्चनं बिना। वैष्णवैः सकलैस्तसात् कर्तव्यं गधिकार्चनम् ॥ कृष्णप्राणाधिका देवी तदधीनो विजुर्यतः। रासेश्वरी तस्य नित्यं तथा द्दीनो न तिष्ठति॥ राष्नोति सकलान् कामांस्तसाद्राधेति कीर्तिता।

( श्रीदेवीभागवत ९ । ५० । १६ गं १८ )

"क्योंकि श्रीराधाकी पूजा किये बिना मनुष्य श्रीकृष्णकी पूजाके लिये अनिधिकारी माना जाता है, इसलिये वेष्णवमात्रका कर्तव्य है कि वे श्रीराधाकी पूजा अवस्य करें। श्रीराधा श्रीकृष्णकी प्राणाधिका देवी हैं। कारण, भगवान् इनके अधीन रहते हैं। ये नित्य रासेश्वरी भगवान् के रासकी नित्य खामिनी हैं। इनके बिना भगवान् रह ही नहीं सकते। ये सम्पूर्ण कामनाओंको सिद्ध करती हैं, इसीसे ये 'राधा' नामसे कही जाती हैं।"

श्रीराधाका इस प्रकार ध्यान करना चाहिये—

'श्रीराधाका वर्ण क्वेत चम्पाकुसुमके सदश हैं। मुख शारदीय शशिका गर्व हरण करता है, श्रीविग्रह असंख्य चन्द्रमाओंकी कान्तिके सदश झलमल करता है। नेत्र शरद्-त्रमुक्ते खिले हुए कमलके समान हैं। अरुण अधर विम्बफलके सदश, स्थूल श्रोणि और क्षीण किटप्रदेश दिव्य करधनीसे अलंकृत हैं। कुन्द-कुसुमके सदश इनकी खच्छ दन्तपंक्ति सुशोभित है। दिव्य नील पृश्वस्त्र इन्होंने धारण कर रक्खा है। इनके प्रसन्त मुखारविन्दपर मृदु मुसकानकी लटा छायी है। उन्नत उरोज हैं। दिव्य रत्नमय विविध आभूपणोंसे विभूपित ये देवी नित्य बालारूपमें अल्पवर्णीया प्रतीत होती हैं। इनके कुखित केश मिलका और मालतीकी मालाओंसे सुशोभित हैं। अङ्ग-प्रत्यङ्ग अत्यन्त सुकुमार हैं। इनका श्रीविग्रह मानो शोभा—श्रीका लहराता हुआ अनन्त सागर है। ये शान्तखरूपा शाश्वत-योवना राधाजी रासमण्डलमें समस्त गोपाङ्गनाओंकी अधीश्वरीके रूपमें रत्नमय सिंहासनपर विराजमान हैं। वेद इन श्रीकृष्णप्राणाधिका परमेश्वरीकी मिहमाका गान करते हैं।

तदनन्तर पूजाविधान वतलाकर श्रीनारायण कहते हैं कि 'जो बुद्धिमान् पुरुष भगवती श्रीराधाका जन्म-महोत्सव मनाता है, उसे रासेश्वरी श्रीराधा अपना सांनिध्य प्रदान करती हैं—

> × × × राधाजन्मोत्सवं वुधः। कुरुते तस्य सांनिध्यं दद्याद् रासेश्वरी परा॥

फिर् श्रीनारायण 'रात्रास्तवन' करते हैं---



ाम ।

नमस्ते परमेशानि रासमण्डलबासिनि। रासेश्वरि नमस्तेऽस्तु कृष्णप्राणाधिकप्रिये॥ नमस्त्रेलेक्यजनि प्रसीद् करुणार्णवे। ब्रह्मविष्णवादिभिदेवेर्वन्द्यमानपदाम्बुजे ॥ नमः सरस्रतीरूपे नमः सावित्रि शंकरि। गङ्गापद्मावनीरूपे षष्ठि मङ्गलचण्डिके॥ नमस्ते तुलसीरूपे नमो लक्ष्मीस्कर्षिण। नमो दुर्गे भगवित नमस्ते सर्वरूपिण॥ मूलप्रकृतिरूपं त्वां भजामः करुणार्णवाम्। संसारसागरादसादुद्धराम्ब ! द्यां कुरु॥ संसारसागरादसादुद्धराम्ब ! द्यां कुरु॥

( श्रीमदेवीभागवत ९ । ५० । ४६ से ५० )

इस स्तोत्रका माहात्म्य वे यो बतलाते हैं—'जो पुरुष त्रिकाल संन्ध्याके समय भगवती श्रीराधाका स्मरण करते हुए उनके इस स्तोत्रका पाठ करता है, उसके लिये कभी कोई भी वस्तु किचित् मात्र भी अलभ्य नहीं रह सकती और आयु समाप्त होनेपर शरीरका त्याग करके वह बड़भागी पुरुष गोलोक-धाम—रासमण्डलमें नित्य निवास करता है। यह परम रहस्य जिस किसीके सामने नहीं कहना चाहिये।'

ये ही श्रीकृष्णस्रक्षिणी श्रीकृष्णाह्णादिनी श्रीराधा वृषमानुपुरमें माता कीर्तिदादेवीके यहाँ महान् पुण्यमय मधुर रूपमें प्रकट होकर नित्य अभिन्न-खरूप श्रीकृष्णके साथ लीलाविहार करती हैं। इनके लीलासागरकी विविध श्राजु-कुटिल तरङ्गें हैं प्रेम, स्नेह, मान, प्रणय, राग, अनुराग, भाव—ये सभी इन लीला-भाव-तरङ्गोंके ही खरूप हैं। इनकी पूर्ण परिणितका नाम ही 'महाभाव' है और श्रीराधा ही 'महाभावखरूपा' हैं। उनमें पूर्वोक्त सभी भावोंका एकत्र अन्तर्भाव है। लीलामें समय-समयपर सभी भावोंका लीला-क्षेत्रानुसार प्रकाश होता है। कभी वे अत्यन्त मानिनी बनकर श्रीकृष्णके द्वारा अत्यन्त विनयपूर्ण मानभङ्ग-लीला कराती हैं, तो कभी अपना नितान्त दैन्य प्रकट करती हुई (लिलताजीसे) कहती हैं—

सस्ती री हों अवगुनकी खान। तन गोरी, मन कारी भारी, पातक पूरन प्रान॥ नहीं स्थाग रंचक मो मन मैं, भरयो अमित अभिमान।
नहीं प्रेम को छेस लेख, नित निज सुख को ही ध्वान॥
जग के दु:ख-अभाव सतावें, हो तन पीड़ा-भान।
तब तेहिं दुख हग सबे अश्रुजल, निहं कछु प्रेम निदान॥
तिन दुख-अँसुवन को दिखराओं हो सुचि प्रेम महान।
करों कपट, हिय भाव दुरावें, रवों खाँग सज्जान॥
भोरे प्रियतम मम, बिमुग्ध बन करें बिमल गुन गान।
अतिसय प्रेम सराहें, मोकूँ परम प्रेमिका मान॥
तुमहू सब मिलि करो प्रसंसा, तब हो भरो गुमान।
करो अनेक छन्न तेहि छन हों, रचों प्रपंच बितान॥
स्थाम सरलचित उगों दिवस निसि हों करि बिबिध विधान।
धग जीवन मेरो यह कलुषित, धग यह मिथ्या मान॥

'री सम्बी! मैं अवगुणोंकी—दोषोंकी खान हूँ। शरीरसे गोरी हूँ, परंतु मनसे बड़ी काली हूँ: मेरे प्राण पातकोंसे पूर्ण हैं। मेरे मनमें रंच-भग मा त्याग नहीं है, अपार अभिमान भरा है। प्रेमका तो लेश भी शेष नहीं है, नित्य-निरन्तर अपने खुखका ही ध्यान है। जब जगत्के दुःख—अभाव सताते हैं और शरीरमें पीड़ाकी अनुमृति होती है, तब उस दुःखके कारण आँखोंसे अश्रुजल बहने लगता है; उसमें तिनक भी प्रेमका कारण नहीं है। पर उन दुःखके आँखुओंको मैं महान् पित्र प्रेमके आँम् बताकर प्रेम प्रकट करती हूँ। हृदयके भावको लिपाकर कपट करती हूँ और जान-बूझकर खाँग रचती हूँ। मेरे भोले-भाले प्रियतम मुझे परम प्रेमिका मानकर विमुग्ध हो मेरा निर्मल गुणगान करते हैं और मेरे प्रेमकी अतिशय प्रशंसा करते हैं। तुम सब भी मिलकर मेरी प्रशंसा करती हो, तब मैं अभिमानसे भर जाती हूँ और उस अपने मिध्या प्रेमखरूपकी रक्षांके लिये मैं अनेक लल-छन्न और प्रपञ्चोंका विस्तार करती हूँ। इस प्रकार मैं सरल-हृदय श्यामसुन्दरको विविच विधियोंसे दिन-रात ठगती रहती हूँ। विकार है मेरे इस कल्लित जीवनको और विकार है मेरे इस मिथ्या मानको !'

× × ×

श्रीराधा कभी सौन्दर्याभिमानकी छोछा करती हैं तो कभी कहती हैं---

'श्यामसुन्दर मुझ सहुणहीना कुरूपापर क्यों अपने सुखका बलिदान कर रहे हैं !' और उनके मथुरा पधार जानेपर उन्हें किसी उनके योग्य भाग्यशालिनीकी प्राप्तिसे सुख होनेकी कल्पना करके प्रसन होती हैं।

× × ×

राधाजी कभी वियोगका अत्यन्त दारुण अनुभव करके दहाड़ मारकर रोती हैं, कभी मिलन-सुखका महान् आनन्द प्राप्त करती हैं और कभी प्रत्यक्ष मिलनमें ही वियोगका अनुभव करके 'हा श्यामसुन्दर, हा प्राणप्रियतम!' पुकारने लगती हैं एवं कभी-कभी अपनेको ही श्यामरूप मानकर 'हा राघे', 'हा राघे' की करुण ध्वनि कर उठती हैं। एक बार निकुक्कसे छौटनेपर उन्हें ऐसा भान हुआ कि श्यामसुन्दर कहीं चले गये हैं। इसिलये वे वहीं वनमें वनधानुको जलमें घोंलकर दाड़िमकी छोटी-सी पनली डालीको कलम बनाकर प्रियतमको पत्र लिखने वैटी—इतनेमें ही अपने-आपको मूल गयीं और 'हा राघे! तुम कहाँ चली गयीं ?' पुकार उठीं। फिर राधाको पत्र लिखा। पोछे अपनी ही वागीसे उन्होंने प्रिय सखी लिखनाको अपनी यह मूल बतलायी—

सस्ती ! यह कैसी भूल भई ।

लिखन लगी पाती पिय कों, लै दाहिम कलम नई ॥
भूली निज सरूप हों तुरतिह बिन घनत्याम गई ।
बिरह बिकल बोली पुकार—'हा राधे' किते गई ॥
पाती लिखी—'प्रिये ! हृदयेस्वरि ! सुमधुर सु-रसमई ।
प्रानाधिके ! बेगि आवौ तुम नेह-कलह-बिजई ॥
ठाड़े भए आया मनमोहन, मो तन दृष्टि दुई ।
हसे ठठाय, चेतना जागी, हों सरमाय गई॥

× + ×

गोपी-प्रेमका खरूप—खभाव है—श्रीराया-माधवका सुख । वे श्रीराधा-माधवके सुखमें ही सुखका अनुभव करती हैं और नित्य-निरन्तर उनके सुख- संयोग-विधानमें ही लगी रहती हैं। एवं श्रीकृष्णप्राणा श्रीराधाजीका जीवन है श्रीकृष्णसुखमय। खाने-पीनेतकमें खाद-सुखकी अनुभूति भी उन्हें तभी होती है, जब उससे श्रीकृष्णको सुख होता है। वे 'अहं'को सर्वथा मुलाकर केवल श्रीकृष्णसुखकी ही चिन्ता करती रहती हैं—और प्रेम-खभावा- नुसार अपनेमें दोपोंके तथा प्रियतम श्रीकृष्णमें गुगोंके दर्शन करती हुई कहती हैं——

क्षण भर मुझे उदास देख जो कभी प्राणप्रिय ! पाते। सारा मोद भूल तुम ध्यारे ! अति ब्याकुल हो जाते॥ कभी किसी कारण जब मेरे नेत्रकोण भर आते। तब तुम अति विपण्ण हो प्यारे ! आंसू अमित बहाते॥ कभी म्हानताकी छाया यदि मेरे मुखपर लगती देख धड्कने प्रिय ! तत्काल तुम्हारी छाती॥ मेरे मुख मुसकान देख तुमको अतिशय सुख होता। हो आनन्दमग्न अति मन तब मारी सुध-बुध खोता॥ मुझको सुखी देखने-करनेको ही प्रतिपल होते पुण्य रिचार मधुर, तव कार्य त्यागमय सारे॥ सुख-दुख तनिक तुम्हें अतिशय है सुख-दुख देता। मेरा मन नित इन पावन भावोंसे अति सुख लेता॥ दिया अमित, दे रहे अपरिमित, देते नित्य रहोगे। सहे सदा अपमान-अवज्ञा, आगे सदा सहोगे॥ किया न प्यार कभी सच्चा, मैंने निज सुख ही देखा। निज सुख हेतु रुलाया, कभी हँसाया, किया न लेखा॥ दे न सकी मैं तुम्हें कभी कुछ सुख-सामग्री कोई। निज मन-इन्द्रिय-तृप्ति हेतु मैंने सब आयुष खोई॥ बुरा मानना, दोष देखना, पर तुमने नाहें जाना। मेरे स्वार्थसने कामोंको सदा प्रेममय माना ॥ मत्सुखकारक विमल प्रेमको मैंने नित दुकराया। तब भी प्रेम तुम्हारा मैंने नित बढ़ता ही पाया॥ तुम-से तुम ही हो, अग-जगमें तुलना नहीं तुम्हारी। मेरा अति सौभाग्य यही, जो मान रहे तुम प्यारी ।।

'प्राणिष्रयतम ! मुझे क्षणभरके लिये यदि कभी तुम उदास देख पाते हो तो प्रियतम ! सारा आनन्द भूलकर तुम अत्यन्त व्याकुल हो उठते हो । कभी किसी कारण जब मेरे नेत्रकोण भर आते हैं, तब तुम अत्यन्त उदास होकर आँखोंसे अपार आँसू बहाने लगते हो । कभी यदि मेरे मुखपर तिनक सी म्लानताकी लाया भी आ जाती है तो उसे देखकर उसी क्षण तुम्हारी लाती धड़कने लगती है । कभी मेरे मुखपर तिनक मुसकान देख लेते हो तो तुमको अतिशय सुख होता है और तुम्हारा मन अत्यन्त आनन्दमग्न होकर सारी सुध-बुध खो देता है । मुझको सुखी बनाने और सुखी देखनेक लिये ही प्रियतम ! प्रतिपल तुम्हारे मधुर पित्रत्र विचार और त्यागमय समस्त कार्य होते हैं । मेरे तिनक-से सुख-दु:ख तुम्हें अतिशय सुख:-दु:ख देते हैं । तुम्हारे इन पित्रत्र भावोंको ग्रहण करके मेरा मन निरन्तर अत्यन्त सुखका अनुभव करता है ।

'तुमने मुझको अपिरिमित दिया, अपिरिमित दे रहे हो और आगे भी सदा अपिरिमित देते ही रहोगे। तुम मेरे द्वारा सदा ही अपमान-अवज्ञा सहते आये हो और भिवष्यमें भी सदा सहते ही रहोगे। मैंने कभी सच्चा प्रेम नहीं किया, केवल अपना ही सुख देखा। अपने ही सुखके लिय तुम्हें कभी रुख्या, कभी हँसाया। कुल भी हिसाब नहीं रखा। में तुम्हें कभी कुल भी सुखकी सामग्री नहीं दे सकी। मैंने अपनी सारी आयु अपने मन-इन्द्रियों की तृप्तिके लिये ही खो दी। पर तुमने तो कभी बुरा मानना, मेरे दोष देखना जाना ही नहीं और मेरे खार्थपूर्ण कार्योंको सदा प्रेममय ही माना। मुझे सुखी करनेवाले तुम्हारे निर्मल प्रेमको मैंने सदा प्रकराया, तव भी अपने प्रति तुम्हारे प्रेमको मैंने निरन्तर बढ़ता ही पाया। प्रियतम! इस अग-जगमें तुम-सरीखे एक तुम्हीं हो! तुम्हारी कहीं तुलना नहीं है। मेरा यही अत्यन्त सौभाग्य है, जो तुम मुझे अपनी प्रिया मान रहे हो!

× × ×

इसी प्रकार श्रीकृष्ण सदा अपने दोष देखते और श्रीराधाकी असाधारण

गुणाविलप विमुग्ध होकर उनके गुण-गानमें ही अपना सौभाग्य समझते हैं। जगतक व्रेमी सिद्ध महापुरुयोंके प्रेमका निर्मल उच्च आदर्श दिखलाते हुए तथा साधन एवं तस्व वतलाते हुए वे श्रीराधाजीसे कहते हैं—

प्रिये ! तुम्हारा-मेरा यह अति निर्मल परम प्रेम-सम्बन्ध । यदा शुद्ध आनन्द्रूप है, इसमें नहीं काम-दुर्गन्ध॥ कबसे हैं. कुछ पता नहीं, पर जाता नित अनन्तकी ओर। पूर्ण समर्पण किसका किसमें, कहीं नहीं मिलता कुछ छोर ॥ मदा एक, पर सदा बने हो करते लीला-रय-आस्वाद। कभी न बासी होता रम यह, कभी नहीं होता बिस्वाट ॥ नित्य नवीन मधूर लीला-रस भी न भिन्न, पर रहता भिन्न। नव-नव रय-सुख-वर्जन करता, कभी न होने देता जिन्न ॥ परम सहद, धन परम, परम आत्मीय, परम प्रेमास्पद रूप ! हम दोनों दोनोंक हैं नित, बने रहेंगे नित्य अनुप॥ कहत नहीं, जनाते कुछ भी, कभी परस्पर भी यह बात। रहते बसे हृद्यमें दोनों, दोनोंके पुनीत अवदात॥ नहीं किसीसे लेन-देन कुछ, जगमें नहीं किसीसे काम। नहीं कभी कुछ इन्द्रिय-सुखकी कल्लप कामना अपगति-धाम ॥ नष्टीं कमैका कहीं प्रयोजन, नहीं ज्ञानका तत्त्वादेश। नहीं भक्ति-साधन विधिसंगत, नहीं योग अष्टाङ्ग विशेष ॥ नहीं मुक्तिको स्थान कहीं भी, नहीं बन्धभयका लवलेश । आत्मरूप सब हुआ प्रेमसागरमें, कुछ भी बचा न शेष ॥ प्रेम-उद्धि यह तल गभीरमें रहता शान्त, अडोल, अतोल । पर उसमें उन्मुक उठा करते हैं नित्य अमित हिल्लोल ॥ उठती वहीं असंख्यरूपमें ऊपर उसमें विपुल तरङ्गा पर उन तरल तरङ्गोंमें भी उसकी शान्ति न होती भङ्गा। अडिगः शान्तः अक्षुच्ध सदा गम्भीर सुधामय प्रेम-समृद्ध । रहता नित्य उच्छविलत, नित्य तरङ्गित, नृत्य-निरत अक्षद्ध ॥ शान्त नित्य नव-नर्तनमय वह परम मधुर रसनिधि सविशेष । लहराता रहता अनन्त वह नित्य हमारे शचि हृदेश ॥ उसकी विविध तरक्कें ही करतीं नित नव लीला-उन्मेष। वही हमारा जीवन है, है वही हमारा शेषी-शेष ॥

कौन निर्वचन कर सकता, जब परमहंस मुनि-मन असमर्थ। भोक्ता-भोग्यरहित, विचित्र अति गति, कहना-सुनना सब व्यर्थ॥

"प्रियतमे ! तुम्हारा और मेरा यह अत्यन्त निर्मल प्रेमसम्बन्ध सदा विशुद्ध आनन्दरूप है, इसमें काम-दुर्गन्ध है ही नहीं । यह कबसे है, कुछ पता नहीं; परंतु यह नित्य-निरन्तर जा रहा है अनन्तकी ओर । किसका किसमें पूर्ण समर्पण है, इसका कहीं कुछ भी पता नहीं लगता । हम सदा एक हैं, परंतु सदा दो बने हुए लीला-रसका आखादन करते हैं । यह रस न कभी बासी होता है न इसका खाद ही विगइता है । यह नित्य नवीन मधुर रहता है । यह लीलारस भी हमारे खरूपसे भिन्न नहीं है, पर भिन्न रहता हुआ ही सदा नये-नये रस-सुखकी सृष्टि करता रहता है । कभी खिन्नता नहीं आने देता । हम दोनों ही दोनोंक नित्य अनुपम परम सुहृद्ध, परम धन, परम आत्मीय और परम प्रेमास्पद हैं । पर न तो कभी परस्परमें भी इस बातको कहते हैं और न कुछ जनाते ही हैं । हम दोनों ही दोनोंके हदयमें पित्र उज्ज्वल रूपमें सदा बसे रहते हैं । न किसी अन्यसे हमारा कुछ भी लेन-देन है, न जगतमें किसीसे कुछ काम ही है और न दुर्गतिके धामरूप इन्द्रिय-सुखकी ही कभी कुछ कलुगित कामना होती है ।

"वस्तुतः न तो हमारा कहीं 'कर्म'से कुछ प्रयोजन है, न हमपर तत्त्वज्ञानका ही कोई आदेश है, न हममें विधिसंगत भक्तिसाधन है और न अष्टाङ्ग योग-विशेष है । यहाँतक कि मुक्तिके लिये भी कहीं हमारे जीवनमें स्थान नहीं है तथा बन्धनके भयका भी लवलेश नहीं है । सब कुछ प्रेम-सागरने आत्मसात् कर लिया है । कुछ शेष बचा ही नहीं ।

"वह प्रेम-समुद्र-तलमें सदा ही अतुल्नीय, गम्भीर, शान्त और अचल रहता है; पर उसमें उन्मुक्त रूपसे नित्य अपरिमित हिलोरें उठती रहती हैं। वहाँ ऊपर असंख्य विपुल तरङ्गें नाचती रहती हैं, परंतु उन तरुण तरङ्गाविल्योंसे उसके तलकी शान्ति कभी भङ्ग नहीं होती। यह सुधामय प्रेम-समुद्र सदा ही अचल, अक्षुब्ध और शान्त बना रहता है; पर साथ ही यह महान् नित्य उछलता, नित्य लहराता और नित्य नाचता भी रहता है। यह शान्त और नित्य नवरूपसे नृत्यरत, विशेषरूपसे परम मधुर अनन्त रस-समुद्र नित्य-निरन्तर हमारे पवित्र हृदय-देशमें लहराता रहता है। इसकी विविध्न तरङ्गें ही नित्य नवीन लीला-रसका उन्मेष करती हैं। हम परस्पर प्रेमी-प्रेमास्पद प्रिया-प्रियतमका यही जीवन हैं—यही हमारा शेष है और यही शेषी है। जब परमहंस मुनियोंका मन भी असमर्थ है, तब इस भोक्ता-भोग्य-रहित, अत्यन्त विचित्र गतियुक्त हमारे खरूपका तथा इस प्रेम-रसका निर्वचन कौन कर सकता है। यहाँ कुछ कहना-सुनना सभी व्यर्थ है।"

श्रीराधा-माधवकी मधुर लीला अनन्त है। जिन भाग्यवानोंके मानस-नेत्रोंमें इनका उदय होता है, वे ही इनके आनन्दका अनुभव करते हैं। अनिर्वचनीयका निर्वचन तो असम्भव ही है—-'अनिर्वचनीयं प्रेमखरूपम्।'

परंतु उपर्युक्त विवेचनसे श्रीराधा-माधवके तत्त्व-खरूपकी, साधनाकी कुछ वार्ते समझमें आयी होंगी। इसी व्याजसे श्रीराधा-माधवका कुछ चिन्तन बन गया। यही इस तुच्छ प्राणीका परम सौभाग्य है। आज रस-प्रेम-खरूप श्रीरयामसुन्दरकी अभिन्नरूपा श्रीराधाका यह प्राकट्य-महामहोत्सव है। हमारा परम सौभाग्य है कि इस सुअवसरपर श्रीराधाके चरण-स्मरणका यह ग्रुम संयोग उपस्थित हुआ है। आइये, अन्तमें हम सब मिलकर प्रार्थना करें——

राधाज् हम पै आजु ढरो । निज, निज प्रीतम की पद-रज रित हमें प्रदान करो ॥ विषम विषय रस की सब आसा-ममता तुरत हरो । भुक्ति-मुक्ति की सकळ कामना सरवर नास करो ॥ निज चाकर-चाकर-चाकर की सेवा दान करो । राखो सदा निकुंज निमृत में, झाड्दार बरो ॥

वोलो श्रीकीर्तिकुमारी वृषभानुनन्दिनी श्रीकृष्णानन्दिनी राधारानीकी जय ! जय !! जय !!!

# श्रीराधा-तत्त्व एवं राधास्वरूपको नितान्त दुर्गमता

( सं० २०१७ वि० के राधाष्ट्रमी-महोत्सवपर दिया हुआ प्रवचन ) अमलकमलकान्ति नीलवस्त्रां सुकेशीं मनोशाम्। शशधरसमवक्त्रां खञ्जनाक्षीं किशोरीं स्तनयुगगतमुक्तादामदीप्तां वजपतिसुतकान्तां राधिकामाश्रयेऽहम् ॥ स्मेरां गोरोचनाभां स्पूरदरुणपटपान्तक्लप्तावगुण्डां रम्यां वेदोन वेणीकृतचिकुरघटालम्बिपद्मां किशोरीम् । तर्जन्यङ्गष्ठयुक्तां हरिमुखकमले मुञ्जतीं नागवल्ली पूर्णो कर्णोयताक्षीं त्रिजगित मधुरां राधिकां भावयामि॥ वराभयकरां नीलाम्बरेणावतां हेमाभां द्विभुजां इयामक्रोडविलासिनीं भगवतीं सिन्दूरपुञ्जोज्ज्वलाम्। लोलाक्षीं नवयौवनां स्मितमुखीं बिम्बाधरां राधिकां नित्यानन्दमयीं विलासनिलयां दिव्याङ्गभूषां भजे॥ नवीनां हेमगौराङ्गी प्रवरेन्दीवराम्बराम्। वृषभानुसुतां वन्दे कृष्णकान्ताशिरोमणिम्॥ महाभावस्वरूपा त्वं कृष्णवियावरीयसी । प्रेमभक्तिप्रदे देवि ! राधिके ! त्वां नमाम्यहम् ॥

आज श्रीराधाष्टमी-महोत्सव है, अतएव श्रीराधाका किंचित् स्मरण करके जीवनको धन्य करनेके लिये उन्हींकी पवित्र प्रेरणाके अनुसार कुछ शब्दोंका संकलन किया जा रहा है। श्रीराधातत्त्व तथा राधाखरूप नितान्त दुर्गम है, अथाह समुद्र है। इसमें डुबकी लगाकर थाह पानेकी चेष्टा करनेवाले बड़े-बड़े गम्भीर तत्त्वज्ञ योगी महापुरुष भी अपनेको सर्वथा असमर्थ पाकर निराश बाहर निकल आते हैं, फिर विषयविलास-विश्रम-रत मोहावृत इन्द्रियासक्त मनुष्यके लिये इसका सर्वथा अगम्य तथा दुर्लभ होना तो खाभाविक है।

विशुद्ध कर्मराज्य, भक्ति ( साधनरूप भाव )-राज्य और ज्ञानराज्यके परेका जो अचिन्त्य भावराज्य या प्रेमराज्य है, जिसमें अन्य किसी भावका संश्लेष भी नहीं है तथा न जिसमें भोग-मोक्षकी कामना-गन्ध-लेशयुक्त किसी भी उच्च-से-उच्च स्तरपर पहुँचे हुए देवाधिदेव या ऋषि-मुनिका ही प्रवेश है, वह श्रीराधा-माधवका प्रेमभाव या प्रेमस्वरूप है । यहींपर अव्यय ब्रह्म, दिव्य अमृत, नित्य प्रेम-धर्म और ऐकान्तिक सुखके प्रतिष्टारूप पूर्णपुरुषोत्तम आत्माराम श्रीकृष्ण, जिनकी आत्मा श्रीराधा हैं और जो निरन्तर उनमें रमण करनेके कारण ही 'आत्माराम' कहलाते हैं, सिचदानन्दधन दिव्य प्रेमरसविप्रह अपनी अभिन्नस्ररूपा श्रीराधिकाके साथ नित्य-छीलाविहार करते है। श्रीतधा-मध्यके इस स्वथा अलेकिक अतिशय उज्ज्वल भाव-राज्यमें नित्य १८कः पर नित्य 'टो' दने हुए प्रिया-प्रियतमकी अचिन्त्य अमल मधुरतम लीलासागरकी विदिध भावलहरियाँ नित्य नव-नव रूपमें लहराती रहती हैं। इस परम रसधाममें ही निरितशय रसमय, रसखरूप, दिव्य रसिकेन्द्रशिरोमणि भगवान् स्यामसुन्दरके द्विधारूप श्रीराधा-माधव तथा श्रीराधाकी ही कायव्यहरूपा श्रीगोपाङ्गनाओंकी, जो मुक्ति-मुक्तिक कल्पना-क्षेत्रसे अतीत, 'अहं'क मङ्गलकी भावनासे रहित हैं, नित्य निर्मल लीला-रस-सुधा-तरङ्गिणीका सतत प्रवाह बहता रहता है।

इसी कर्म-भाव-ज्ञान-राज्यसे अतीत विशुद्धतम भगवद्भाव या विशुद्ध प्रेमराज्यका इस भूमिपर अवतरण गत वैवखतीय मन्वन्तरकी

चतुर्युगीके द्वापरमें हुआ था—जिसमें, अक्षर कूटस्थ ब्रह्म जिनकी पदनख-ज्योति है और जो ब्रह्मके आधार हैं, उन परात्पर स्यामसुन्दर खयं भगवान्ने अपनी अभिनस्बरूपा श्रीराधिका तथा उनकी कायव्यूहरूपा श्रोगोपाङ्गनाओंकं साथ अवतरित होकर पृथ्वी तथा पृथ्वीवासी जीवोंको धन्य किया था । आज उन्हीं 'आत्माराम' भगवान् श्रीकृष्गकी आत्मा श्रीराविकाजीका दिन्य प्राकट्य-महोत्सव है । अनन्त सबिदानन्द-वन-विप्रहको आनन्द प्रदान करनेवाली. परव्रद्येकनिष्ठ परमहंत अमलस्मा मुनियंके मनोंको आकर्षित करनेवाले खयं भगवान् श्रीकृष्णका भी अपनी संनदय-सद्गुण-माधुरीसे नित्य आकर्षण करनेवाली, कोटि-कोटि मन्तय-<sup>मन्स्य</sup> सुरासुर-मुनिजन-सन-मोहन विश्वमोहन मोहनके अप्राकृत मनको भी मिरित अरनेवाली,सर्वशक्तिमान् सर्वेश्वरेश्वर भगवान्को उनकी सार<sup>्</sup>भगवताको विस्मृति कराके नित्य-निरन्तर अपने पवित्रतम मधुरतम आनन्दचिकाय <sup>प्रेम-रस-सुधापानमें प्रमत्त रखनेत्राली भगवान् श्रीकृष्णकी ही अपनी ह्नादिनी</sup> शक्ति भीरावारावीकी महिमाका वर्णन कौन कर सकता है। श्रात्यानपुद्धर और श्रीराधारानी नित्य एक ही तत्त्वके दो नित्य-रूप हैं। वहाँ कोई भी भेद नहीं है। 'नासौ रमणो नाहं रमणी'—न वहाँ स्त्री-परुप-भेद है तथापि श्रीराधाजी निःय-निःस्तर अपने प्रागप्रियाम श्रोश्यामपुरदरका भावनयी सर्वात्म-समर्पणमयी तथा दिञ्यतम परम त्यागमयी आराधनामें लगी रहनो हैं और स्यामसुन्दर तो श्रीराधिकाजीको अपनी आत्मा अयवा अपने जीवनकी मूल रक्षानिधि ही मानते हैं। यद्यपि श्रीराधाजी श्रीकृष्ण से नित्य अभिन्न हैं और उनमें वस्तुतः परात्पर भगवान् श्रीश्यामसुन्दरके ही दिव्यगुणांका प्राकट्य है, फिर भी विशुद्ध प्रेमराज्यमें कैसे क्या लक्षण होते हैं, प्रेमीकी कितनी, कैसी त्यागमयी जीवनधारा होती है एवं प्रेमीके साथ प्रेमास्पदके कैसे भाव-व्यवहार होते हैं, इसका एक आदर्श दिखाते हुए श्रीश्यामसुन्दर राधारानीसे कहते हैं —

'प्रियतमे ! मेरे मनसे तुम्हारी मधुर मनोहर स्मृतिका कभी विराम होता ही नहीं । स्मृति ही क्यों, वस्तुतः तुम्हारी परम छलाम माधुरी मूर्ति निरन्तर मुझमें मिली ही रहती है । तुम्हारे त्यागका क्या वर्णन किया जाय । मुझे अपना बनानेके लिये तुमने बड़ा ही बिलक्षण आत्यन्तिक त्याग

श्रीरा० मा० चि० १०--

किया है। (यह त्याग ही परम प्रेमास्पदके रूपमें मुझे सदा अपने वरामें कर रखनेका परम साधन है।) तुमने जाप्रत्, खप्न, सुष्प्रित तथा तुरीयमें भी केवल मुझमें ही विश्चद्ध प्रेम किया। देनेपर भी तुमने तिनक भी जागितक सुख, वैभव तथा सोंभाग्य कभी खीकार नहीं किया। दिव्यलोक तथा कैवल्य मुक्तिके लिये भी तुमने सदा अनुपम वैराग्य ही रक्खा। परम विलक्षणता तो यह है कि उस विलक्षण पित्रत्र भोग-मोक्ष-वैराग्यमें भी तुमने जरा भी राग नहीं रक्खा, उस वैराग्यकी भी परवा नहीं की और मुझमें विश्चद्ध मधुर राग रक्या। तुम्हारे मनमें न भोगासिक रही न वैराग्यासिक। तुमने भोग और त्याग दोनोंका त्याग करके मुझमें अनन्य अनुराग किया। (यह भोग और त्याग दोनोंका त्याग ही 'राधाभाव'का खरूप है।)

िन्नये ! तुम्हारी मधुर मनोहर स्मृतिका होता नहीं विराम ।

महा तुम्हारी मूर्ति माधुरी रहती मुझमें मिली कलाम ॥

मुझे बनानेको अपना अति तुमने किया अनोखा त्याग ।

जाग्रत्-स्वप्न-सुपुप्ति-तुर्यमें रक्खा मुझमें ही अनुराग ॥

नहीं छिया देनेपर भी कुछ जगका सुख-वैभव-सौभाग्य ।

दिव्यलोक, कैवल्य मुक्तिमें भी रक्खा अनुपम देराग्य ॥

फिर उस ग्रुचि वैराग्य विलक्षणमें भी नहीं रखा कुछ राग ।

उसकी भी परवाह न की, करके मुझमें विशुद्ध मधु राग ॥

नहीं तुम्हारे मनमें भोगासक्ति, नहीं वैराग्यासक्ति ।

भोग-त्याग कर सभी त्याग, की मुझमें ही अनन्य अनुरक्ति ॥

इसीसे गिविके ! मैं तुम्हारा पिवत्र सेवक सदा हो मत्य-सत्य तुम्हारा ऋणी वन गया हूँ । प्रियतमे ! तुम निरन्तर गेरे बाहर-भीतर बसी रहती हो । में रसमय—रसस्वरूप हूँ, पर तुम्हारे विशुद्ध प्रेम-रसका आखादन करनेके लिये सदा ही समस्त श्रुति-मर्यादाओंको भूलकर (कर्मजगतकी सारी श्रृङ्खलाओंको तोड़कर, भगवत्ताको भूलकर ) लालायित रहता हूँ । प्रिये ! खरूपतः मैं निष्काम भी तुम्हारे रसके लिये सहज ही सकाम बना रहता हूँ, सहज ही तुम्हारे रसका लोभी रहता हूँ और निरन्तर रस-रत रहता हूँ । जिसमें (अपने सखके लिये) भोग-मोक्षकी श्रृद्ध कामनाका भी

लेशमात्र नहीं रहता, वही परम मधुर रस मुझको विशेषरूपसे आकर्षित किया करता है। तुम तो अत्यन्त धन्य हो ही, पर तुम्हारी व्यूह् रूपा श्रीगोपाङ्गनारण भी धन्य हैं, जिनमें इसी अनन्य विशुद्ध मधुररस्का अनन्त समुद्र सदा लहराता रहता है—

बना तुम्हारा श्रुचि सेवक मैं, बना ऋणी रहता मैं सत्य। रहती बसी प्रियतमे ! तुम मेरे बाझाभ्यन्तरमें नित्य॥ रसमय मैं अति सरस तुम्हारा निर्मल रस चखनेके हेतु। रहता नित्य प्रलुब्ध छोड़ मर्यादा, तोड़ सभी श्रुति-सेतु॥ प्रिये ! तुम्हारे लिये सहज बन रहता मैं कामी, निष्काम। सहज तुम्हारे रसका लोभी मैं रस-रत रहता अविराम॥ भोग-मोक्षकी शुद्ध कामनाका भी जिसमें रहा न लेश। वही मधुर रस निर्मल मुझको आकर्षित करता सविशेष॥ तुम अति, और तुम्हारी व्यूहस्वरूपा गोपीगणभी धन्य। जिनमें भरा समुद्ध इसी रसका लहराता नित्य अनन्य॥

नित्य श्रीकृष्णाह्णादिनी श्रीराधिकाजीने महान् सौभाग्यशाली वृषभानुपुरमें परम पावन पुण्यमय सौन्दर्य-माधुर्यानिधिरूपमें प्रकट होकर अपने अभिन-खरूप मधुरतम श्रीरयामसुन्दरके साथ अपनी कायन्यूहरूपा श्रीगोपदेवियोंको साथ र एकर जो उत्य लीलाएँ कीं, उनको ठीक यथार्थरूपसे यथासाध्य समझ-कर स्मरण करनेपर जगत्के समस्त दुर्गुण-दुर्विचारोंका आत्यन्तिक विनाश हो जाता है। भोग्यसिक्त, भोगकामना, भोगवासना, इन्द्रय-तृप्तिकी इच्छा, जागतिक धन-वैभव-पद-अधिकार, यश-कीति आदिके मनोरथ; सब प्रकारके लौकिक-परलौकिक पदार्थोंकी, परिस्थितयोंकी प्राप्ति-लालसा, कोध, लोभ, मोह, मद, ईर्ष्या, अभिमान, वैर, हिंसा; भोग-सुख, स्वर्गसुख, उत्तमलोक तथा सद्गतिकी तृष्णा; साधनाभिमान, भक्त्यभिमान, ज्ञानाभिमान आदि समस्त प्रेमिंदन स्दाके लिये मर जाते हैं और पवित्रतम भावसे केवल मधुरतम भगवत्सङ्गकी ही लालसा जग उठती है तथा भगवान्का ही नित्य संस्पर्श प्राप्त होता है। पर संस्पर्श प्राप्त करनेवाले मन-प्राण, अङ्ग-अवयव भी भगवदूप ही हो जाते हैं। विशुद्ध प्रेमरसभावमयी श्रीगोपाङ्गनाओंके किये कडा जाता है—

'दिज्य देवाङ्गनाओंकी भी गोपरमणियोंसे तुलना नहीं की जा सकती; क्योंकि जो श्रीहरि समन्त जड-वेतनको सदा अपना मापाको डोराते नाथे नचाते हैं, वे खयं उन गोपियोंके साथ करताल बजाते हुए तृत्य करते हैं । जिन श्रीगोपदेत्रियोंकी सगस्त इन्द्रियाँ भगवदूपमें परिणत होकर अपने इन्डानुसार अगवान्का तंस्पर्श प्राप्त करके सफल हो गर्यी, जिनकी मगवन्मया पन-बुद्धि निरन्तर अपनेमं मुरारि भगवान्को वसे देखकर धन्य हो गर्या. जिनके नेत्रकपळोंमें भदनका मद हरग करनेपाठे खपं भगवान् मधुर पत्रकर बनकर नित्य बसे रहते हैं, जिनके कार्नामें नगवात् खबं मुरलीकी मन्तुरतम ध्वनि और संजिनसुन्तकारिणी अपनी मधुर खर ल्हरीके इत्यमें बस रहे हैं, जिनका घाणेखियमें वे सबका मनवाला बना देनवाला मध्य-जन्दर सुगस्य बनकार बस गये हैं, जिनकी रसनापर वे परम रुविकर मुनि-मनहारो भधुर यनाहर पत्रित्र रसनय अ**ल बनकर** विराज रहे हैं, जिनके सारे अङ्गोमें वे मबुर पुल देनेबळे अपने-आपको ही मत्त कर देनेवाला अङ्गराश बनकर वये हैं —इस प्रकार ने खयं भीग्य वनकर जिनके सम्पर्ण तन-पनको सफल बना रहे हैं, गिरिवरचारी खयं-भगवात जिन श्रोगोपीजनोंके मनमें छड्गते हुए प्रमस्सका आखादन करनेके लिये प्रेमविवश होकर मन-ही-मन ललचाते और खयं परम सुखके एकमात्र आधार द्वांकर मां, इसमें परम सुखका प्राप्त करते हैं, उन श्रीगोपियोंकी उपमा किनसे दी जाय ?

गोपिन पटतर नहिं सुर-नारी।
सबहि नचावनहार स्वयं हरि नाचे जिन सँग दै करतारी॥
सक्क महं जिनकी सब इंद्रों पाइ परस निज मन अनुहारी।
मन-मित भए धन्य अपने महं निरित्त निरंतर बसे मुरारी॥
नयन-सरोज बसे नित बनि मधु मधुकररूप मदन-मद-हारी।
सवननि बसे नित्य मुरलीधुनि स्वरलहरी बनि जन-सुखकारी॥
बसे नासिका गंध मधुर सुंदर सिज करत सबहिं मतवारी।
रसना बसे अस बनि रुचिकर मधुर मनोहर सुवि मनहारी॥
सक्ल अंग सुख दैन सबन्हि के अंग परस निज मादनकारी।
करि संस्पर्शः भोग्य बनि सब के, तन-मन सक्ष किर निज मादी ॥

गोपी-जन-मन-प्रेम-रसास्वादन हित प्रेम बिबस गिरिधारी। रहत निस्य छळचात मनहिं मन छहत परम सुस्र सुम्र-आधारी॥

इस पावन प्रेमराज्यमें न तो जागतिक भोगोंको स्थान है न भोगवासनाको; न जागतिक ममताको स्थान है न अहंकार-अभिमानको । यहाँ
चिन्मय भगवान् ही सब कुछ बने रहते हैं—भोका भी भगवान्,
उनके भोग्य भी भगवान् तथा भोगिकया भी भगवान् । यहाँ आस्त्रादन,
आखाष तथा आखादकका तत्त्वतः भेद नहीं है । तथापि इस रस-सागरमें
नित्य-निरन्तर खासुख-त्याग तथा प्रियतम-सुन्य-दानकी भावमयी सुधा-तरहें
नाचती रहती हैं । प्रेमीका जीवन केवलमात्र प्रेमास्पदका सुखसाधन
बना रहता है और ख-सुख-वाञ्छाका सर्वथा अभाव होनेके कारण दोनों
ही परस्पर प्रेमी-प्रेमास्पद हो जाते हैं । श्रीकृष्ण कहते हैं कि भी इन
प्रेमिकाशिरोमणि परम सती राधारानी तथा श्रीगोपीजनोंके प्रेमका बदला
कभी नहीं चुका सकता, सदा इनका ऋणी ही रहूँगा ।' और श्रीराधारानी
तथा श्रीगोपाङ्गनाएँ अपनेमें नित्य हीनता-दीनताके दर्शन तथा बखान
करती हुई यह कहते कभी नहीं थकतीं कि 'हम तो सदा लेती-ही-लेती
हैं, हमारे अंदर तो दोष-ही-दोष भरे हैं; यह तो प्राणनाथ प्रमुका
खभाव है जो वे सदा हमारे अंदर प्रेम देखते हैं।'

श्रीराधामुख्या गोपसुन्दरियोंको छक्ष्य करके श्रीश्यामसुन्दर कहते हैं— 'श्रीराधाजी, श्रीगोपिकाओ, प्रियाओ! मैं सदा ही तुम्हारा ऋणी हूँ और वह तुम्हारा ऋण क्षण-क्षण नया-नया बढ़ता ही जा रहा है। उसके घटनेका तो कभी अवसर आता ही नहीं। ऋण तो तब कम हो, जब मैं, तुमछोग मुझे जो सुख दे रही हो, उससे अधिक विशेष सुख तुम्हें दे सकूँ। पर तुम्हारे सुखिवशेषका एकमात्र साधन यह है कि मैं तुमछोगोंके द्वारा अपना सुख अधिक बढ़ाऊँ और यों जैसे-जैसे तुम्हारे द्वारा मेरा नया सुख बढ़ेगा, वैसे-ही-वैसे प्रतिक्षण तुम्हारा नित्य नवीन ऋण मुझपर चढ़ता जायगा। इस प्रकार तुम्हारे ऋण-शोधनका यदि मैं कुछ भी उपाय करूँगा तो तुम्हारा ऋण उछटे मुझपर बढ़ेगा ही। अत्रण्व मेरे पास ऐसा कोई साधन है ही नहीं, जिससे मैं तुम्हारा ऋण भर सक्ँ।

'तुम अपना तन-मन-धन-जीवन सभी अपण करके केवल मेरा ही सुग्व साध रही हो। धर्म, लोक, परलोक, खजन, कुल—सबका त्याग करके मेरी ही आराधना करती हो। इस ऋणसे मैं कभी उऋण नहीं हो सकता और होना चाहता भी नहीं। मैं समझता हूँ इस प्रकार तुम्हारे द्वारा सुख प्राप्त करके अपने ऊपर तुम्हारा जो ऋण बढ़ाना है—बस, यही तुम्हारी सेवा है और मैं चाहता हूँ कि इस सेवाका नित्य नया सुअवसर प्राप्त करके मैं अपने मनको नित्य नवीन उमंगसे भरता रहूँ। तुम्हारे इस अत्यन्त मधुर मनोहर ऋणको कभी चुका ही न सकूँ और अपने सम्पूर्ण योगंश्वर्यको भूलकर सदा तुम्हारे प्रेमरज्जुसे बँधा हुआ तुमलोगोंके साथ खेलता रहूँ। इस प्रकार मैं नित्य नये रासकी रचना करके तुम्हारे रससे परम सुग्वी बना हुआ सदा तुम्हारे सुखको सरस बनाता रहूँ।

गोपिका ! ( प्रिया सब ) हों नित रिनी बिहारी। नव नव बढ़त जात रिन छिन-छिन, नहिं घटिवे की बारी ॥ घटै तबहिं जब तुम लोगनि हों सुख बिसेख दे पाऊँ। तुम्हरे सुख बिसेख को साधन हो निज सुखिह बड़ाऊँ॥ ज्यों-ज्यों बढ़े तिहारे द्वारा मेरी नव सुख प्रति छन। त्यों त्यों बढ़ती रहे तिहारी रिन मोपै नित नूतन॥ या विधि तुम्हरे रिन-सोधन की जो उपाय कछ करिये। ती उलटी रिन बढै, न साधन कोउ जासों रिन भरिने ॥ तन-मन-धन-जीवन अरपन कर मेरी ही सुख साधी। धरम-लोक-परलोक-ख्वजन-कुल त्याग मंहि आराधी॥ या रिन तें नहिं उरिन कवहं है सकीं, न होनी बाहीं। नित नव सेवा को अवसर लहि, नित नव मनष्टि उमाहों॥ कबहुँ निवेरि न सकों तिहारी रिन अति मधुर मनोहर। बॅंध्यो रहों तुव प्रेम-दाम स्रों, भूक्ति सकल जोगैस्वर ॥ सेलूँ सदा तिहारे सँग हों, नित नव राम्र रचाऊँ। तुम्हरे रस तें परम सुखी बनि तुम्हरी सुख सरसाऊँ॥ प्रियतम श्रीश्यामसुन्दरके द्वारा अपनी प्रशंसा सुनकर अत्यन्त संकुचित चित्तसे बड़े विनयके साथ श्रीराधाजी बोर्ली—

"प्यारे स्यामसुन्दर! मेंने तो तुमसे सदा लिया-ही-लिया। मैं लेती-लेती कभी थकी ही नहीं। तुम्हारे द्वारा मुझे जो प्रेम-सौभाग्य मिला, बह्ध असीम है—उसकी कहीं कोई परिमिति ही नहीं है। परंतु में तो कभी कुछ भी तुम्हें दे सकी ही नहीं। तुमने मेरी त्रुप्तियोंकी ओर, मेरे दोषोंकी ओर कभी ताका ही नहीं, सदा देते ही रहे और देते-देते कभी थके ही नहीं, अपना सारा प्रेमामृत उँडेल दिया मुझपर। इतनेपर भी तुम यही कहते रहे कि 'प्रिये! मैं तुमको कुछ भी नहीं दे सका। तुम-सरीखी शीलगुणवती तुम्हीं हो, मैं तुमपर बलिहारी हूँ। मैं प्रागिष्रयतमसे क्या कहूँ !' अपनी ओर देखकर लजासे गई। जा रही हूँ। पर तुम तो हे प्यारे नन्दिकशोर! मेरी प्रत्येक करनीमें सदा प्रेम ही देखते हो।''

तुमसे सदा लिया ही मैंने, लेती-लेती थकी नहीं। अमिन प्रेम-सोभाग्य मिला, पर मैं कुछ भी दे सकी नहीं। मेरी त्रुटि, मेरे होषोंको तुमने देखा नहीं कभी। दिया सदा, देते न थके तुम, दे डाला निज प्यार सभी।। तब भी कहते—'दे न सका मैं तुमको कुछ भी, हे प्यारी। तुम-सी शील-गुणवती तुम ही, मैं तुमपर हूँ बिलहारी।। क्या मैं कहूँ प्राणियतमसे, देख लजाती अपनी ओर। मेरी हर करनीमें ही तुम प्रेम देखते नं किशोर!।

 सब सिंख्योंने सुना। वे वचन ये थे—'सिंख्यों! राधाके समान रूप, शील और गुणोंनी खान मेरी परम प्रेमिका जगत्में कहीं कोई है ही नहीं।' प्रियतमके मुरुकमलसे अपनी प्यारी सखीके गुणगानसे भरे इन शब्दोंको सुनते ही सब सिंख्योंके मुख्कमल तुरंत खिल उठे—असीम मधुर मुसकानसे भर गये और वे प्यारे प्रियतमके वचनोंको धन्य-धन्य कहती हुई बोलीं—'इमारी प्यारी राधिका परम धन्य हैं, जिनकी प्रशंसा खयं प्रियतम करते हैं!'

सुनु प्यारी मम बैन, सुने जु पिय मुख ते सरस । आजु भोर सुख दैन, अमुनातट सब सित्तन ने ॥ बोले अति सुख मानि, 'राधा-सी निहं कतहुँ कोट । रूप-सील-गुन-खानि, परम प्रेमिका बिस्व महँ॥ खिले तुरंत अमान, सुनि, सिखयन के मुखकमल तें ॥ धन्य-धन्य, अति धन्य प्यारे प्रियतम के बचन। भसी राधिका धन्य, जिनहि प्रसंसत आपु पिय॥

श्रीराधाजी विपादप्रस्त तो थीं ही; सखीने जब यह बात सुनायी और उन्होंने जब प्रियतमके तथा सिखयोंके द्वारा अपनी प्रशंसाके वाक्य सुने, तब उनके नेत्रोंसे आँसू बहने लगे—वे रोकर अपने दोपोंका बखान करती हुई कहने लगीं—

'सखी! मैं तो गुणोंकी नहीं, अवगुणोंकी खान हूँ। शरीर ही गोरा है, मनकी बड़ी काली हूँ। मेरे प्राण पापोंसे पूर्ण हैं। मेरे मनमें तिनक भी त्याग नहीं है, वरं असीम अभिमान भरा है। प्रेमका लेश भी नहीं है, निरन्तर अपने सुखका ही ध्यान रहता है। जब जगत्के दुःग्व-अभाव सताते हैं, मनमें पीड़ाका अनुभव होता है, तब उस दुःखसे आँखें आँसू बहाने लगती हैं। उसमें कहीं तिनक भी प्रेम नहीं है, पर मैं उन दुःखके आँसुओंको महान् पिवत्र प्रेमके रूपमें दिखलाती हूँ। कपट करती हूँ। हृदयके भावों-को छिपाकर, जान-बूझकर खाँग बनाती हूँ। मेरे प्रियतम स्थामसुन्दर बड़े भोले और निमलहदय हैं। वे मुग्ध होकर मेरा गुणगान करने लगते हैं और मुझको परम प्रेमिका मानकर मेरे प्रेमकी अतिशय सराहना करने

छगते हैं, तुमछोग भी सब मिलकर मेरी प्रशंसा करने लगती हो । तब मैं सचमुच अपनेको प्रेमिका मानकर अभिमानसे भर जाती हूँ और अपना प्रेम दिखानेके छिये उस क्षण मैं अनेकों छल्-छग्न तथा प्रपञ्चोंका विस्तार करती हूँ । मेरे वे स्थाम सरलहृदय हैं, उनको मैं माँति-मांतिके विधान रचकर रात-दिन उगती रहती हूँ । मेरे इस कलुपित जीवनका धिकार है और मेरे इस प्रेमक मिथ्या अभिमानको भी धिकार है !

सखी री ! हों अवगुन की खान ।
तन गोरी, मन कारी भारी, पातक पूरन प्रान ॥
नहीं त्याग रंचक मो मन में, भरयों अमित अभिमान ।
नहीं प्रेम को लेख, रहत नित निज सुख को ही ध्यान ॥
जग के दुःख-अभाव सतावें, हो मन पीड़ा-भान ।
तब तेहि दुख हग सबे अश्रुजल, निहं कछु प्रेम निदान ॥
तिन दुख अँसुवन कों दिखरावों हों सुचि प्रेम महान ।
करों कपट, हिय भाव दुरावों, रवों स्वांग सज्ञान ॥
भोरे मम प्रियतम, बिसुग्ध है करें बिमल गुनगान ।
अतिसय प्रेम सराहें, मोकूँ परम प्रेमिका मान ॥
तुमहू सब मिल करों प्रसंसा, तब हों भरों गुमान ।
करों अनेक छग्न तेहि छिन हों, रचों प्रपंच-बितान ॥
स्याम सरलचित ठगों दिवस निसि, हों करि बिबिध बिधान ।
ध्या जीवन मेरी वह कलुषित, ध्या यह मिथ्या मान ॥

कहाँ तो हम, जो जरा-से त्याग या प्रेमके एक बिन्दुपर ही महान् अभिमान करके अपनेको परम प्रेमी मान बैठते हैं और तुरंत उस प्रेमका बहुत बड़ा बदला चाहते हैं—जो प्रेमराज्यका कलङ्क है; और कहाँ सर्वत्याग-मयी विशुद्ध प्रेमप्रतिमा श्रीराधिकाजी—जो प्रेम, रनेह, मान, प्रणय, राग, अनुराग और भावके स्तरोंसे भी अरयुच्च स्तररूप 'महामाव' की भी प्राणस्करपा तथा आधारस्तम्भ हैं—अपनेको इस प्रकार प्रेमशून्य तथा छल-छन्नकारिणी घोषित करती हैं! पर प्रेमराज्यमें अभिमानको स्थान ही नहीं। वहाँकी 'मानलीला' भी अभिमानशून्य परम त्यागयुक्त रसमया होती है। यही तो इस रसका एक विरुक्षण रहस्य है।

राधारानी निश्चय ही परम प्रेमखरूपा हैं। प्रेमका खभाव ही है अपनेमें प्रेमका अभाव दिखाना, अपनेको दोषोंसे भरे दिखाना और प्रियतमको सर्वगुण-सम्पन्न, परम प्रेमी, सौन्दर्य-माध्य तथा गुण-गौरवमें प्रतिक्षण वर्धमान दिखाना । तभी तो प्रेम प्रतिक्षण बढ़ता रहता है— प्रितिक्षणवर्धमानम ।' श्रीराधाकी यह उक्ति मिथ्या देन्य या दिखावटी विनम्रता नहीं है । वस्तुतः वे ऐसा ही अनुभव करती हैं । यह दैन्यानुभव भी पवित्र भगवर्धम-खरूप ही है ।

परंतु जब इस प्रेम-रस-लीलामें विशुद्ध रसधाराका ही प्रवाह बहता है, तब इसमें नित्य रसपान तथा रसदान खामाधिक ही है। इस प्रेमरस-दान तथा प्रेमरसपानका जरा-सा भी अंश जब कभी भी जगत्के प्राणियोंको मिलेगा, तभी उनका राग-द्वेप, कामना-वासना, अहंकार-अभिमान, कोध-हिंसा, बाद-विवाद और मेरे-तेरेकी भीषण अग्निमें जलता हुआ जीवन शुद्ध त्यागजनित प्रेम तथा शुद्ध प्रेमजनित आनन्दको प्राप्त कर सकेगा। नहीं तो, जगत्की यह आग विषय-वासना तथा विषय-वासना-पूर्तिकी किसी भी योजना या किसी भी पूर्तिसे कभी बुझेगी ही नहीं, बुझ सकती ही नहीं।

## बुग्ने न काम अगिनि 'तुलसी' कहुँ विषय भोग वहु घी तें।

जगत्के जीव जव शुद्ध त्यागमय प्रेमरससे प्रेममय परमात्माको तृप्त करेंगे, तभी उनसे नवीन विशुद्ध प्रेमानन्दरस प्राप्त करके परितृप्त तथा सुखसम्पन्न हो सर्वेगे।

परः दिन्य रसकी महिमामृर्ति श्रीराधिकाजी रसरूप रसिकवर श्रीरयामसुन्यरसे कहती हैं—

'प्रिय रसिकश्रेष्ट ! तुम निरन्तर रस-पान करते रही और फिर, मेरे अन्तस्तलों नित्य नवीन रहासे मरते रही । सबको अपने मधुर नृत्यसे मुग्ध करनेवाले नटवर ! मैं नित्य तुमको मधुरतम रस पिलाती रहूँ और हे रसमय ! तुम मुझको अपना मधुर रस जीवनभर पिलाते रहो । बस, हम दोनों परस्पर अनन्तकालतक सदा रसदान और रसपानमें लगे रहें ।

रसधाम ! इसमें कभी पछभरके लिये भी विराम न हो । नित्य नयी-नयी मधुर मनोहर छीछाका निर्माण होता रहे, इस दित्र्य रसानन्दसे कभी तिनक भी तृप्ति न हो, वरं इसकी प्यास सदा अविक-से-अधिक बढ़ती ही रहे । हम प्रिया-प्रियतम-रसकी खान पवित्र रास करते रहें और परम श्रेष्ठ, परम मधुर रस-सुधा-समुद्र सदा उछछता ही रहे ।'

तुम करते रहो रसिकवर ! यह रसपान निरन्तर ।

फिर भरते रहो नित्य नव रससे मेरा अन्तर ॥

मैं तुम्हें कराऊँ पान मधुरतम रस नित नटवर !

तुम मुझे पिछाते रहो स्व-रस रसमय ! जीवन भर ॥

रसदान-पान में रहें सदा संलग्न परस्पर ।

बस, काल भनन्त, न हो विराम रसभाम ! पलक भर ॥

नित नयी-नयी लीलाका हो निर्माण मनोहर ।

हो कभी न किंचित् तृप्ति, बढ़े नित प्यास अधिकतर ॥

हम करते रहें प्रिया-प्रियतम ग्रुचि रास रसाकर ।

हो नित्य उच्छलित परम मभुर-रस-सुभा-उद्धि वर ॥

श्रीराधारानीके अनन्त गुणोंका जितना गान किया जाय, उनके चिरत्रगत महान् मधुरतम अत्युच भावोंका जितना ही स्मरण किया जाय, उतना ही अपना परम सौभाग्य है । श्रीराधा-माधवके अगाध स्वरूप-समुद्रके क्षुद्रतम एक सीकरकी छवि देखिये। श्रीराधाजी कहती हैं—

'हम दोनों अनादि अनन्त नित्य एक सनातनरूप हैं और सदा ही दो बने हुए सहज ही अनन्त अचिन्य अतुल्लनीय लीला करते रहते हैं। हम नित्य पुरातन और नित्य नृतन, सदा एक, एकरस तथा अभिन्न हैं। पर हमारी भिन्नतामयी रसलीलाधाराका प्रवाह नित्य अविच्लिन रूपसे बहुता इता है। उस रसलीलाधारामें सदा ही सहज ही सुज्याय मिलन है ेर सदा ही सहज ही दारुण विरह-वियोगजनित हृदय-दाह है। उसमें नित्य मधुर मृदु मनोहर हास्य है और नित्य आह-कराहभरा करुण स्दन है। मेरा यह क्रान्दन अनादि और अनन्त है तथा दुःखभार-रूप सुलमय है। हमारा यह मधुर सुखसार-खरूप अमिलनमें मिलन— त्रियोगमें संयोग और मिलनमें अमिलन—संयोगमें वियोग नित्य है तथा परम अतर्क्य है।

> अन्तिविहीन अनादि निस्य हम दोनों एक सनातनरूप । बने सदा दो लीला करते, सहज अनन्त अचिन्स्य अन्प ॥ निस्य पुरातन, नित नृतन हम सदा एकरस, एक अभिन्न । पर भिन्नतामयी रसलीला-धारा बहती नित अच्छिन्न ॥ सुखमय मिलन सहज नित, दारुण विरह-वियोग निस्य उर दाह । निस्य मधुर मृदु हास्य मनोहर, करुण रुदन नित आह-कराह ॥ है अनादि कन्दन यह मेरा, हं अनन्त सुखमय दुखभार । अमिलन-मिलन, मिलन-अमिलन नित परम अतक्यें मधुर सुखमार ॥

इस अत्यन्त संक्षिप्त नितान्त आशिक वर्णनको भी भक्ति-श्रद्धापूत हृदयसे समझनेपर, श्रीराधा-माधवकी कृपासे श्रीराधा-माधवके खरूपके सम्बन्धमें उठनेवाली शङ्काओंका समाधान हो जाना चाहिये। पर यदि न हो और कुतर्कश्चन्य हृदयमें जाननेकी यथार्थ आकाङ्का हो तो इसके लिये उन्हीं श्रीराधा-माधवसे विश्वासपूर्ण कातर प्रार्थना करनी चाहिये। उनकी कृपासे ही वस्तुतः उनके खरूपका किसी अंशमें परिचय प्राप्त हो सकता है।

मनुष्यकी अपनी-अपनी पृथक्-पृथक् आँखें हैं, पृथक् विचारधारा है; उसीके अनुसार प्रत्येक मनुष्य किसी भी महान् या क्षुद्र वस्तुको देख पाता है। जहाँ श्रीराधा-माधवको प्रेमी महानुभावोंने परात्पर सनातन सिचदानन्दमय प्रेमखरूप देखा, वहाँ भोगवादियोंने उनमें अपनी भावनाके अनुसार केवल भोगके ही दर्शन किये। जहाँ भगवान् श्रीचैतन्य-महाप्रमु-सदश परम त्यागमय आदर्शजीवन महापुरुषोंने, नित्य वन्दनीय आचार्योंने, अन्यान्य संत-महात्माओंने तथा कवियों, प्रेमियों एवं भक्तोंने साक्षात् भगवत्त्वका दर्शन करके उनकी पित्र रसमयी लीलाका तथा तत्वका ऊँचे आध्यात्मिक स्तरपर रसाखादन तथा प्रसार किया, वहाँ विलास-मोहरत कामकलुषितिचित्त कियों तथा लेखकोंने श्रीराधा-माधवके नागपर अत्यन्त निम्नस्तरके अधोगतिमें ले जानेश्राले अरात् साहित्यका सृजन किया और अब भी पापमित लोग उनके नामपर पापाचार करते हैं।

देहदृष्टिसे श्रीराधारानी श्रीकृष्णकी क्या होती थीं ! उनका श्रीकृष्णके साथ विवाह हुआ या नहीं, यह खकीया प्रेमकी बात है या परकीया प्रेमकी ! इन सब बातोंका संक्षेपमें उत्तर राधाष्ट्रमीके पिछले प्रवचनोंमें दिया जा चुका है । तथापि यहा निवेदन करना उचित प्रतीत होता है कि इन सब शङ्काओंका समाधान करनेकी न तो मुझमें योग्यता है. न अधिकार है तथा न इसमें अपने लिये किसा कल्याणकी ही सम्भावना है । श्रीराधा-माधवको अध्यचममय. जड-मीनिक माननेसे हो ये सब प्रश्न उठते हैं और केवल मीतिक शरीर माननेवालोंक लिये इस भाव राज्यमें प्रवशा-धिकार ही नहीं है । यहाँ न मीनिक जगत् है, न मीतिक शरीर, न मीतिक कियाकलाप ही अल् न राधा-माधवको ज़क्य-पृथक्ता हो है; वर दोनोंमें मेदखुद्धि करनेवालोंक लिये मगवान् श्रोकृष्णने खये ही श्रीराधा-जीसे कहा है —

आवयाभेदबुद्धि तु यः करोति नराधमः । तथ्य वासः कालसूत्रे यावश्चन्द्रदिवाकरौ ॥

"जो नराधम तुम्हारे और मेरेमें भेदबुद्धि करेगा, वह चन्द्रमा तथा भूपके रहनेतक 'कालसूत्र' नामक नरकमें निवास करेगा ।''

श्रीराधा-माधवको जड और भौतिकशारीर माननेवालोंके साथ ही कुछ लोग श्रीराधा-माधवके लीलाचिरत्रको केवल कविकल्पना मानते हैं, इसीसे वे इस कल्पनामें क्रमिवकास मानते हुए अपने ढंगसे इसका विवेचन करते हैं। किसी-किसीके मतसे राधाकी कल्पना अत्यन्त आधुनिक है। इसी प्रकार अन्यान्य अनेक मतवाद हैं। इन सब मतावलम्बी महानुभावोंके मत इनके लिये गौरवकी वस्तु हैं और रहें। मेरा इनसे न तो कोई विवाद है न मैं इनसे किसी बातको माननेका ही तिनक आग्रह करता हूँ।

जिन्ह कें रही भावना जैसी। प्रभु मूरति तिन्ह देखी तैसी॥

मेरा तो यह निवेदन है कि विश्वासी हृदयके छोग, जो भोग-कामनासे, इन्द्रियासिक्तसे, काम-क्रोधादिके निम्नस्तरसे, जागतिक कामना-वासना, अभिमान-अहंकारकी भूमिकासे—आसुरी सम्पदाके सम्पूर्ण दुर्विषयोंसे ऊपर उठकर, द्वेष-कल्ह, वैर-हिंसा आदि कुप्रवृत्तियोंसे बचकर तथा शरीर, शरीरके सम्बन्धी प्राणी-पदार्थ-परिस्थितिका मोह छोड़कर भगवान् के निर्मल दिव्य पवित्र विषयवासनार्राहत, दिव्य ज्ञानरिमसे आलोकित त्यागमय प्रेमके निर्मल राज्यमें प्रवेश करके मानव-जीवनको सफल करना चाहते हैं— इस रसमार्गसे जो भगवान् को परम प्रेष्ठके रूपमें प्राप्त करना चाहते हैं, वे सारे शङ्का-संदेहको छोड़कर श्रीराधा-माधवमें श्रद्धा करें और कामकी कर्लावत तथा कुत्सित कल्पनाओंसे सदा बचकर श्रीराधा-माधवके पवित्रतम चरित्र-सुधा-सागरमें डुबकी लगायें तो निश्चय ही श्रीराधा-माधवकी कृपासे वे अपने साध्यको प्राप्त करके कृतार्थ हो सकेंगे। अन्तमें श्रीराधा-माधवके विषय-काम-मार्गसे हटाकर उष्व्वलतम परम पवित्र दिव्य प्रेममार्गपर चढ़ाकर अपने चरण-रज-कणकी ओर अग्रसर करें।

( श्री ) राधा-माधव जुगल के प्रनवौं पद-जल-जात । बसे रहें मो मन सदा, रहे हरष उमगात॥ हरी कुमति सबही तुरत, करी सुमति की दान। नित लागी रहे तुव पद-कमलनि ध्यान॥ राधा-माधव ! करों मोहि निज किंकर स्वीकार। सब तिज नित सेवा करों जानि सार की सार॥ राधा-माधव ! जानि मोहि निज जन अति मतिहीन। कृपा हैं करों नितानिज सेवा में लीन ॥ राधा-माधव ! भरी तुम मेरे जीवन मोझ। या सुस्त तें फूल्यी रहीं भूस्ति भोर अरु साँझ।। तन-मन-मति सब मैं सदा छखीं तिहारी रूप। मगन भयौ सेवौं सदा पद-रज परम अनुप ॥ राधा-माधव-चरन-रति-रसके पारावार । बुड्यो नहिं निकसों कबहुँ पुनि बाहिर संसार॥

रास-रसेश्वरी नित्यनिकुञ्जेश्वरी वृषभातुकुमारी श्रीराधारानीकी जय जय जय !!!

# श्रीराधा-स्वरूप-गुण-महिमा

( सं० २०१८ वि० के श्रीराधाष्ट्रमी-महोत्सवपर प्रवचन )

(१) दिनमें

वृन्दावने विहरतोरिह केलिकुञ्जे

मत्तद्विपप्रवरकौतुकविश्रमेण ।
संदर्शयस्व गुवयोर्वद्नारविन्दद्वन्द्वं विधेहि मिय देवि कृपां प्रसीद् ॥
हा देवि ! काकुभरगद्गदयाद्य वाचा
याचे निपत्य भुवि दण्डवदुद्भटार्तिः।
अस्य प्रसादमबुधस्य जनस्य कृत्वा
गान्धविंके ! निजगणे गणनां विधेहि॥

भगवान् सत्-चित्-आनन्दपूर्ण हैं । उनके 'सत्' अंशर्का शक्तिका नाम है 'संधिनी', चिदंशकी शक्तिका नाम है 'संवित्' और आनन्दांशकी शक्तिका नाम है 'ह्लादिनी'।

श्रीकृष्ण खयं परमाह्लादस्त्ररूप होकर भी जिसके द्वारा खयं आह्लादित होते और दूसरोंको आह्लादित करते हैं, उसका नाम हे 'ह्लादिनी'; खयं ज्ञानखरूप होकर भी जिसके द्वारा वे जान सकते और दूसरोंको जना सकते हैं उसका नाम है 'संवित्' और खयं नित्य सत्ताखरूप होकर भी जिसके द्वारा अपनी तथा दूसरोंकी सत्ता धारण करते हैं, उसका नाम 'संधिनी' है।

'भगवान् सदैव सोम्येद्मश्र आसीदित्यत्र सद्रूपत्वेन व्यपदिश्य-मानां यया सत्तां द्धाति धारयति च सा सर्वदेशकालद्रव्यादिशप्तिकरी संधिनी। तथा संविद्रूपोऽपि यया संवेत्ति संवेदयति च सा संवित्। तथा ह्लाद्रूपोऽपि यया संविदुत्कर्षरूपया तं ह्लादं संवेदयति च सा ह्लादिनीति विवेचनीयम्। (भगवत्संदर्भ ११८) सत-चित-आनन्द—इन तीनों भगवत्खरूप गुणोंको जैसे कभी एक इसरेमे पृथक नहीं किया जा सकता, वैसे ही संधिनी, संवित् और हादिनी—इन एक ही भगवत्खरूपा चिन्छक्तिके तीन खरूपोंको कभी एक-दमरेसे पृथक नहीं किया जा सकता।

उनमें सोंधनाके भार अंश या चरन परिणतिका नाम है—'शुद्धसत्व'। इस शुरु मत्त्वमें ही भगवान्की सत्ता स्थित है । 'संवित्'का सार या चरम परिगति हे ब्राकृष्णकः भगवत्ताज्ञान अर्थात श्रीकृष्ण ही खये भगवान् हैं यह ज्ञान या अनुभव। और ह्नादिनीका सार है—विशुद्ध प्रेम, निमल श्रीकृष्णासुखेन्छ।म्या दित्य इति । इच्छा मनकी एक वृत्ति ही होती है । परंतु श्रीकृष्ण-सुखेच्छा वस्तुतः प्राकृत मनकी वृत्ति नहीं है । यह श्रीकृष्णकी खरूपाशक्ति ह्वादिनीप्रधान 'शुद्धसस्य'की एक वृत्ति है । भगवत्-कृपासे भक्तका चित्त ह्वादिनीप्रधान शुद्ध सत्वके साथ तादारम्य भाप्त करके युद्ध सन्वका समानधर्मी हो जाता है। जैसे लोहा जब अग्निक साथ तादास्य प्राप्त करता है, तब लोहेको आश्रय बनाकर अग्नि ही अपनी (किसी वस्तुको जला देना आदि ) क्रिया करती है, परंत वह क्रिया वहाँ कहलाती है लोहेकी, उसी प्रकार शुद्धसत्वके साथ तादान्म्य प्राप्त किये हुए मनके माध्यमसे जव शुद्धसत्त्व ही अपनी क्रिया करता है, तब वस्तुतः वह केवल श्रीकृष्ण-सुखके लिये होनेवाली ह्लादिन्यंश-प्रधान शुद्धसत्त्वकी ही वृत्ति होती है, पर वह कहलाती है भनकी बत्ति। और उसीको 'ग्रेम' कहते हैं ।

नित्यसिद्ध भगवत्-परिकर और उनके मन-इन्द्रियादि तो अप्राकृत विशुद्ध सन्वमय ही हैं। अतः उनके चित्तमें तो अनादिकालसे ही शुद्धसन्वकी वृत्ति विशुद्ध 'श्रीकृष्ण-प्रीति-इन्छा' या 'विशुद्ध प्रेम' सहज ही वर्तमान है। साधनसिद्ध मक्तोंमें पीछेसे भगवत्कृपासे इस विशुद्ध प्रेमका प्रादुर्भाव होता है। इस प्रेमका प्रादुर्भाव होनेपर चित्त सम्यक्ष्रपसे मसुण या निर्मल हो जाता है और उसमें श्रीकृष्णके प्रति आत्यन्तिक अनन्य ममता-बुद्धि उत्पन हो जाती है। यही 'प्रेम' उत्तरोत्तर उच्च स्तरपर पहुँचते-पहुँचते 'भाव' रूपमें

परिणत होता है। प्रेमकी घनीभूत गाढ़तम अवस्था या चरम परिणितका नाम ही 'भाव' है। इस भावको प्रगाढ़तम अवस्थाको 'महाभाव' कहते हैं। इसके मोदन-मादन भावोंमें मादन सर्वोत्कृष्ट है और यह केवल श्रीराधाजीमें ही है। अतएव परम दिव्य परमोत्कृष्ट विशुद्ध प्रेमको प्रत्यक्ष मूर्ति श्रीराधाजी ही हैं।

इस भाव या महाभावका केवल कान्ताग्रेम या माधुर्यरतिमें ही उदय होना सम्भव है। दास्य, सख्य और वात्सल्यमें इसका विकास प्रायः नहीं होता। अतएव इस पवित्रतम प्रेमकी पूर्ण परिणति और इसकी एकमात्र मूल उत्सरूण श्रीराधाजी ही हैं। ये श्रीराधाजी कैसी हैं—

> कान्तागणमें सर्वशिरोमणि १ – ऋष्णप्रेयसी कक्ष्मी-महिषी-गोपीजनकी मूल, मुकुटमणि श्रीराघा ॥ २-कृष्ण-प्रेम-भावित-चित्तेन्द्रिय-बुद्धि-अहं-सारा निर्मेल प्रेम पूर्ण पावनकी मधुर सुधा-धारा राधा॥ ३-लीलामयी, कृष्णलीलाकी ग्रुचि सहायिका श्रीराधा। कृष्ण-सुर्वेक-जीवना, प्रियतम-स्नेष्ठ-दायिका श्रीराधा॥ ४-प्रियतम अचि माधुर्य-सुधाकी केवल आस्वादिनि राधा। रूप-छटासे रूप-सदन-भनकी नित उन्मादिनि राधा॥ ५-मृदुता-शीतलता-सुशीलता-गुण-गण-आधारा चतुरा-सरला, मौना-मुखरा, मधु-मधुराकारा राधा॥ ६-सदा प्रेममें कमी देखती, सदा प्रेम-भूखी राधा। सदा रसमयी सदा देखती अपनेको सूखी राधा॥ ७-सर्वगुणमयी, गुण-गौरव-अभिमान-विरहिता श्रीराधा। महामानिनी, विमल, वियोगिनि, नित प्रियतमसहिता राधा ॥ ८—उज्ज्वल दिव्य त्याग अनुपमकी परमादर्श मूर्ति राधा। दुर्लभ कृष्ण-प्रेमकी नव-नव सहज विचित्र स्फूर्ति राधा॥

श्रीकृष्ण-कान्ताओंके तीन प्रकार हैं— लक्ष्मीगण (वैकुण्ठादिमें भगवत्-खरूपोंकी कान्ताएँ), महिषीगण (द्वारकापुरीकी रुक्मिणी, सत्यभामा आदि पटरानियाँ) और व्रजाङ्गनाएँ। इन श्रीकृष्णकी प्रेयसी कान्ताओंमें श्रीराधा सर्विहारोमणि हैं और इन सबकी मूळ शक्ति एवं सबके मस्तकोंके मुकुट-खरूप

श्रीरा० मा० चि० ११—

स्वयं श्रीकृष्णकी भी मणि-खरूपा हैं । इन श्रीराधाके वित्त, इन्द्रिय, शरीर, बुद्धि और अहंकार—सभी ह्वादिनीके साररूप श्रोक्रम्मप्रेमके द्वारा हो गठित हैं, प्राकृत रक्त-मांसादिके द्वारा नहीं । ये श्रीराधा विद्युद्ध, परिपूर्ण, सबको पवित्र करनेवाले मधुर प्रेमको सुवा-धारा हैं, जो सदा सक्को अुवा-प्रवित करती रहता हैं --मर्य-जगतुके कामोपमोगसे मुक्त करके नित्य संय दिज्य प्रेनसरिता-में बहानी रहती हैं। ये श्रीराधा खयं लोलामयो हैं और श्रीकृष्मकी पवित्र लीलाओंमें सदा सहापिका हैं। इन औरावाका जीवन एकवात्र श्रीकृष्ण-**धु**ग्वमय है और ये प्रियतम श्रीकृष्णको सदा स्नेहदान करती रहती हैं। ये श्रीराया हा केवल अपने प्रियतम श्रोकृष्मके सोन्दर्य मार्चु रहा उपाका पूर्ण रसाखादन करती हैं और अपनी रूपछरासे रूपके सदन श्रीकृष्णके मनको उन्मत्त बनाये रहती हैं। श्रीराधाजी मृदता, शीतलता, सुशीलता आदि गुणगणोंकी आधार हैं। ये श्रीकृष्ण-सुख-सेवामें बड़ी निपुण हैं, परंतु बड़ी ही सरल-हृदया हैं। ये श्रीराधा और सभी विषयोंमें सर्वया मौन रहती हैं, परंतु प्रियतम श्रीकृष्णके गुणगानमें बड़ो मुखरा हैं--सदा गुण-गान करती हो रहता हैं । ये श्रीराधा मधुके समान मधुर आकारवाली हैं —इनके रोम-रोमसे मबुरता निखरता और विखरती रह नी है । इतना होने रह भी श्रोरावा अपने में सदा प्रेमको कमी ही देखती हैं और सदा हो प्रेमको मूखका अनुमन करती हैं । ये श्रीराधा सदा रसमयी होनेपर भी प्रेमखनावत्रश अपनेको सदा रस-गुणोंके गौरव या अभिमानसे सर्वया रहित हैं। ये महान् मानिना हैं; पर इनका वह मान होता है निर्मल प्रेमस्वरूप ही, प्रेमका एक उच्च स्तर ही । ये श्रीराधा प्रेम-वैचित्त्यके समय वियोगका अनुभव करतो हैं, परंतु वस्तुतः ये नित्य-निरन्तर प्रियतम श्रीकृष्यके साथ ही रहतो हैं। ये श्रीराधा उज्ज्वल दिन्य त्यागको परम आदर्श अनुपय मूर्ति हैं । इन श्रीराधार्मे सङ्ज हो परम द्र्छम श्रीकृष्ण-प्रेमकी नयी-नयी विचित्र स्क्रुर्तियाँ होती रहती हैं ।

यह महामिहमामयी श्रीराधाके खरूपका तनिक-सा सांकेतिक दिग्दर्शन-मात्र है। भगवान् श्रीकृष्ण खयं जब इनके गुगोंका वर्णन तो दूर रहा, उनकी थाह पानेमें भी असमर्थ हैं, सदा मुग्धवित्तसे इनका गुण-गान ही करते रहते हैं, तब इनके महत्त्व और गुणोंका वर्णन और कौन कर सकता है। पवित्र गोपीप्रेमकी साधनामें प्रवृत्त साधकको श्रीराधाके उपयुक्त गुणोंको आदर्श मानकर चलना चाहिये।

इतनी बात अवत्य है कि जिन लोगोंने श्रीकृष्णकी व्रजलीलामें उनके गपा-वन्छमस्बद्धपर्ने, ीगोपाङ्गनाओंमें और महामहिमामयी श्रोराचामें जागतिक हैय भावकी कल्पना की है या जो करने हैं. ने यह तो पराधर श्रीरावा-कृष्णके खरूपकी अनुभिन्नतासे हो ऐसा करते हैं अथवा उनके भौगराज्यकी रावा उन्हें वैसी ही दिखायी देती होंगी। मेरी रावा तो ऐसी हैं, जिनके पवित्रक्त प्रेम-राज्यमें मलिन काम और भोगके कल्पनालेशका भी कभी कडीं प्रवेश नहीं है। वे विलक्षण श्रृङ्गार धारण करता हैं. परंतु उसमें कहीं तनिक भी आसिक नहीं है; उनका पवित्र करनेवाला प्रेम मोहसे सर्वया रहित है । उनमें ममता है, परंतु वह स्व-सुख-इच्छासे विराहेत है । उनके अपने योगश्लेष पूर्णरूपने प्रितयम श्लेकुणमें समर्पित हैं। वे खातो-पीती हैं, पर खादके लिये नहीं । वे अत्यन्त मानवतो हैं, किंतू अभिमानसे ्हित हैं । उनमें भोगोंका बाहल्य है, पर ओग-दृष्टिसे वे नित्य भोगरहित हैं। यस्तनः वे केवल अपने प्रियतमके ही पवित्रतम सुखकी खान हैं । उनका इन्द्रिय-समूह, उनका शरीर, उनका मन, उनके प्राम, उनकी बुद्धि और उनका अह - सभी कुछ प्रियतमंत्र लिये ही है । उनसे उनका अपना कुछ भी काम नहीं है, वे सब सदा प्रियतमके कार्यमें ही लगे रहते हैं। श्रीराधासे जगत्में जगतके सारे व्यवहार होते हैं, पर होते हैं वे सहज ही संयमप्रा। उनका किसीसे अपना कोई सम्पर्क नहीं है । केवल प्रियतमका सुखं ही उनके जीवनका सार-सर्वस्व है। मेरे जीवनकी साध्य वे त्रिभुव रपावनी श्रीराधा ऐसी हैं, जो नित्यतृप्त भगवान् श्रीमायवकी भी पवित्रतम परमाराध्या हैं।

मेरी उन राधाके ग्रुचितम प्रेमराज्यमें नहीं प्रवेश। कामभोगका मलिन, कभी भी किंचित् कहीं कल्पना-लेश॥ रागरहित श्रुङ्गार अनुरा, मोहरहित है पावन प्रेम। सुख-वाण्छा-विरहित ममता है, पूर्ण समर्पित योग-क्षेम॥

स्वाद्ररहित सब खान-पान हैं, है अभिमानरहित. अतिमान । भोगबहुलता भोगरहित नित, प्रियतम-सुखकी ग्रुचितम खान ॥ इन्द्रिय-तन-मन-प्राण-अहं-मित हैं प्रियतमके लिये तमाम । नहीं कार्य कुछ निजका उनसे करते सब प्रियतमका काम ॥ संयमपूर्ण सहज ही होते जगमें, जगके सब ब्यवहार । नहीं किसीसे उनका मतलब, प्रियतम-सुख ही केवल मार ॥ मेरी ऐसी हैं वे राधा त्रिभुवन-पावनि जीवनसाध्य । निस्य-तृत श्रीमाधवकी जो हैं पवित्रतम परमाराध्य ॥

इन श्रीराधाका जीवन परम त्यागमय तथा सर्वसमर्पणमय है और स्वम्बपतः श्रीराधा श्रीमाधवसे सर्वथा अभिन्न रहती हुई ही दिन्य-लीला-विहारिगी हैं !

हमें श्रीरावा-माधव ऐसी सद्बुद्धि और सद्दृष्टि प्रदान करें, जिससे हम उनकी यथार्थ स्वरूप-स्थितिको एवं उनकी दिव्य रसमयी लीलाके परम पावन रहस्यको समझ-देख सकें।

आज श्रीराधःजीक लीला-प्राकट्यके इस परम पवित्र महान् शुभ अवसरपर हम अपनेको उनके श्रीचरणोंमें डालकर उनसे प्रार्थना करें—

श्रीराधा अब देहु मोहि तव पद-रज-अनुराग।
जातें इह-पर-भोग में होय उदय बैराग॥
मोच्छहु की माया मिटे, कटे, सकल भव-भोग।
तुम शेउन के चरन को बन्यो रहै संजोग॥
जो कछु तुम चाही, करी राधा-माधव दोउ॥
तुम्हरे मन की सहज रुचि चाह जु मेरी होउ॥
सेवा को कछु काम जो हो मेरे अनुहार।
छोटी-मोटी बकसि मोहि करी कृषा-बिस्तार॥
परची रहीं नित चरनतल, परसौं नित पद-धूल।
पगदासी पौछन रहीं अग-जग सगरी मूल॥

रसवितमृगार्शामौतिमाणिक्यलक्ष्मीः
प्रमुदितमुरवैरिप्रेमवापीमराली ।
वजवरवृषभानो पुण्यगीर्वाणवल्ली
स्नपयति निजदास्ये राधिका मां कदा ज ॥

बोलो श्रीवृषभानुनन्दिनी श्रीकृष्णानन्दिनी श्रीराधारानोकी जय जय जय!

## (२) रात्रिमें

इयाम मार्वनोदिनी मधुरिमाधाराधरे स्मेरिणी गौरा प्रमवती शुभा च छुभगा प्रमान्धिसंवर्धिनं।। गण्ड मण्डितकुण्डला कटितटे धत्ते मुदा किङ्किणीं लीलाकाञ्चनदेहिनी विजयते चृन्दावनस्थायिनी॥ शुद्धस्वर्णविडभ्विनी परिलस्तावण्यसन्मोहिनी नानारस्वविलासिनी मधुरिमाधाराधरे वंशिनी। गृष्णप्रेमतरङ्किणी निरवधि प्रेमामृतालापिनी द्यामप्रेमविनोदिनी विजयते राधा सुधादेहिनी॥

परम प्रियतम श्रीकृष्णके प्रति होनेवाले मधुर प्रेमको 'मधुरा रित' कहते हैं। यह मधुरा रित तीन प्रकारकी होती है—'साधारणी', 'समञ्जारा और 'समर्था'।

साधारणी रितमें ख-सुख-वासनारूपा सम्भोगेच्छा रहती है, पर उसीके साथ कुछ श्रीकृष्ण-सुखेच्छाका भी उदय हो जाता है, जैसा कुन्जामें हुआ। इसीलिये इसे भी 'रित' कहा गया है। अन्यथा यह तो अप्राह्य ही है। समझसा रितमें श्रीकृष्ण-सुखेच्छा ही रहती है, परंतु कभी-कभी श्रीलक्ष्मी-रुक्मिणी आदिके सहरा परनीत्व-भावके कारण खसुख-वासनारूपा सम्भोगेच्छाका भी उदय हो जाता है, यद्यपि वह होता है बहुत ही सामान्य तथा अत्यन्त गौणरूपमें ही और वह भी फलतः श्रीकृष्णसुखके लिये ही। समर्था रित एकमात्र कृष्ण-सुखेच्छामयी होती है। उसमें ख-सुख-वासनाका कहीं कभी गम्धलेदा भी नहीं रहता। जैसे अत्यन्त किंदन लोहखण्डमें सूईकी नोक प्रवेश नहीं कर सकती, वैसे ही समर्था रितमें एकमात्र और एकमात्र श्रीकृष्ण-सुख-वासनाके अतिरिक्त अन्य किसी भी वासनाका तनिक-सा भी उदय कभी नहीं हो सकता। इसीसे 'समर्था रित' को प्रगाइतमा रित कहा जाता है। अचिन्त्यानन्तसौभाग्यशालिनी, परमोज्ज्वल त्यागकी सजीव मूर्ति श्रीवज-सुन्दरियोंमें एकमात्र समर्था रितका ही पूर्ण प्रकाश है। मह

समर्था रित महाभावकी अन्तिम सीमातक पहुँचती है । इसमें किसी प्रकारकी छोकिक, पारछोकिक या पारमार्थिक स्व-सुग्व-वासनाका अथवा अन्य किसी भी वासनाकी कल्पनाका तिनक भी संस्पर्श नहीं है । अतएव समर्था रितमर्थी श्रीनोपाङ्गनाओंका 'कृष्ण-सुग्वेकताल्पर्यस्तप' तेग ही सवकी अपेश्वा तथा स्वतीभावेन श्रेष्टतम है । इन सम्पूर्ण ब्रज-गोपियोंमें भी श्रीराधाका प्रेम सर्वश्रेष्ट है; दर्जे कि एकमात्र श्रीराधामें ही सपर्श रितकी चरम परिणित भाउनस्व गहाभाव की नित्य प्रतिष्ठा है ।

इस सम्पर्ध रितमें भोग-सुम्बका करपनालेश भी नहीं है । हारिभी इक्तिका वृत्तिविशेषके द्वारा श्रीकृषण ओर वजसुन्दरियों के परस्परिक प्रीतिविशेषका नाम ही जम्मण है। यहाँ उत्मण शब्दमें श्रीवृष्ण वा श्रीवृज्योगिरयोमें किसी हेय अर्थवा कल्पना करना सत्या अञ्चान एव महापातक है। श्रीकृष्णका रहाभाग श्रीवृज्यस्वरियों के दिव्य सम्बद्ध-विश्रण तथा श्रीवृजसुन्दरियों की परम प्रियतम श्रीकृष्णकी सुम्ब-सम्पादनसम्ब्रपता— परस्परका यह रमास्वादन ही रमण है।

इन श्रीगोपाङ्गनाओं में 'नित्यसिद्धा' और 'साधन-सिद्धा'—प्रधानतया ये दो भेद हैं। जो अनादिकालसे काग्ताभावसे श्रीकृष्णकी सेवामें ही लगी हैं, ने 'नित्यसिद्धा' हैं ; ने स्वस्त्रपतः हार्डिनी शक्ति श्रीराधाकी ही काय यूहरूपा अभिव्यक्ति हैं और जो तपादि तीव तथा कठोरतम साधनाके द्वारा सिद्धि प्राप्त करके अथवा श्रीराधा-माधवकी विशेष अनुकम्पासे दुर्लभ गोपीपदको प्राप्त होकर नित्यसिद्धाओं के साथ श्रीकृष्णकी अनन्य प्रेममयी सेवा करती हैं, ने 'साधन-सिद्धा' हैं।

सेवाके प्रकार में रसे :न गोपसुन्दरियोंके प्रधानतया दो भेद हैं—
'सखीं' और 'मञ्जरी'। जो अपने अङ्गादिके द्वारा श्रीराधाकी समजातीय
सेवाके द्वारा परम प्रियतम नित्य-अचिन्त्यानन्त आनन्द्यन, अखिलरसामृतसिन्धु, अचिन्त्यानन्तिकद्रधर्माश्रय भगवान् श्रीकृष्णका आनन्द-विधान करती
हैं, वे 'सखीं' कहलाती हैं—जैसे श्रीललिताजी, विशाखाजी आदि। ये सभी
अभिन्नरूपा खरूप-शक्तियाँ ही हैं। जो खयं नायिकात्वका कभी

क्षीकार नहीं करतीं, श्रीकृष्णा<del>ङ्ग</del>-सङ्ग-वाञ्छासे नित्य विरत रहकर नित्य-निरन्दर केटल श्रीराधा सौद्याभिलांषणी ही रहती हैं और श्रीराधा-माधवके मधुर मिलन तथा सेवाकी अनुकूलताके द्वारा ही नित्य-निरन्तर उनके सुख-सम्पादनमें ही अपनेको नियोजित एवं संलग्न रखती हैं—वे 'मञ्जरी' कहलाती हैं। ये परम त्यागमूर्ति महामहिमामयी मञ्जरियाँ श्रीकृष्णप्राणा श्रीराधाजीकी अत्यन्त प्रिय किंकरी तथा अन्तरङ्ग सेवाकी परम अधिकारिणी हैं । श्रीराधा-माधवकी कुञ्ज-सेवाके अत्यन्त गोपनीय स्थानोंमें भी ये निस्संकोच प्रवेश करती हैं। लिलतादि समस्नेहा नायिकाप्राया सिलयोंको यह अधिकार प्राप्त नहीं है। अन्तरङ्ग सेवामें इन श्रीराधा-स्नेहाधिका मञ्जरियोंका ही पूर्णाधिकार है । इन मञ्जरियोंके भी दो भेद हैं— 'प्राणसुखी' और 'नित्यसुखी' । श्रीराधाजीकी स्नेहाधिका मञ्जरियाँ 'नित्य-सर्खा हैं और इनमें जो मुख्य हैं, वे 'प्राणसखी' कहलाती हैं। निय-सिखयाँ प्राणसिखयोंके अनुगत रहकर सर्वविध अन्तरङ्ग सेवामें अपनेको नियोजित रखती हैं । मणिमञ्जरी, कस्त्रीमञ्जरी अदि मख्य नित्यसियाँ हैं और गुणमञ्जरी, रतिमञ्जरी, रूपमञ्जरी अनङ्गमञ्जरी आदि प्राणसिवयां : महान् सौभाग्यवती मुनिजनवन्दिता ये मञ्जरी तिष्वयाँ समस्नेहा नायिकाप्राया लिलतादि सिंख्योंकी अपेक्षा छोटी अवस्थाकी होती हैं। इनमें भी नित्यसिद्धा एवं साधनसिद्धा दोनों ही प्रकारकी सिखयाँ हैं। निकुञ्जसेवामें प्रवेश इन श्रीराधारनेहाधिका मञ्जरियोंके अनुप्रह एवं इनके भावोंके आनुगत्यदारा ही होना सम्भव है।

इन सर्खा-मञ्जर्रा आदि श्रांगोपाङ्गनाओंकी बात यहाँ इसीलिये कही गयी है कि इनका प्रेम कामगन्धलेश्चर्यन्य, परम पित्रत्न, सर्वया विशुद्ध, त्यागमय, केवल श्रीकृष्ण-सुखेच्छामय, सुतरां अत्यन्त उच्च कोटिका है। यही मधुरा रितका परमोज्जवल खरूप है। इस मधुरा रितका मूल निर्झर हैं—श्रीराधाजी, जिनके साहचर्यसे मधुरातिमधुर खयं श्रीकृष्ण नित्य लालायित हृदयसे इस मधुर रसका आखादन करते हैं। सखी-मञ्जरीगण तो उसकी

परिपुष्टि और विविध विचित्रताओंका केवल विधान करती हैं। श्रीकृष्णका वास्तविक सुग्व-प्रांति-विधान करनेवाली तो एकमात्र श्रीराधाजी हो हैं।

श्रीराधाजी स्वरूपतः श्रीकृष्ण-प्रेमकी एक घनीभूत नित्य चेतन स्थिति हैं । ह्वादिनीका सार प्रेम है, प्रेमका सार मादनाख्य महाभाव है और श्रीराधिका स्वयं मादनाख्य महाभावस्क्रपा हैं । वे प्रत्यक्ष मूर्तिमती ह्वादिनी शक्ति हैं, पवित्रतम प्रेमकी एकमात्र आत्मस्वरूपा अधिष्ठात्री देवी हैं । श्रीकृष्णसुखैकतात्पर्यमयी पवित्रतम नित्य सेवाके द्वारा श्रीकृष्णका आनन्द-विधान ही जिनका एकमात्र कार्य है, वे श्रीराधा श्रीकृष्ण-कान्तागणमें स्वश्रेष्ठ तथा सबकी परमाधाररूपिणी हैं ।

श्रीराधा पूर्ण शक्ति हैं। श्रीकृष्ण पूर्ण शक्तिमान् हैं। शक्ति और शक्तिमान्में भेद तथा अभेद दोनों ही माने जाते हैं। अभेदरूपमें श्रीराधा और श्रीकृष्ण अनादि, अनन्त, नित्य एक हैं और वे ही लीला-रसास्वादनके लिये अनादिकालसे नित्य दो स्वरूपोंमें विराजित हैं। श्रीराधा और श्रीकृष्ण दोनों ही परम प्रेमस्वरूप होनेपर भी, लीलारसकी विशेष पृष्ठिके लिये श्रीराधामें ही प्रेमकी पूर्णतम अभिन्यक्ति है।

इसीसे श्रीकृष्ण स्वयं दिव्य-रसरूप, अचिन्त्यानन्त-रस-सदन, अखिल-रसामृतमूर्ति होनेपर भी श्रीराधिकाके ग्रेममें उन्मत्त रहते हैं। वे कहते हैं——

कहत स्थाम निज मुख सदा, हों चिन्मय परतस्य । पूर्न ग्यानमय, पे न लखि पायौ प्रिया-मइन्व ॥ रहं सदा बरबस लग्यौ राधा में मन मोर ! रहीं प्रेम-विहवल सदा लखि राधा चितचोर ॥ राधा-प्रेम-अगाध निधि परवौ रहीं दिन रात । विविध बीचि सँग मधुर नित नाचौं प्रमुदित गात ॥ रहत लोभ मो मन सदा, पाऊँ राधाप्रेम । दुर्लभ दोष-रहित परम सुचि ज्यौं निर्मल हेम ॥ राधा-प्रेमास्वादकी महिमा अमित अपार । मो सुख ते कोटिन गुनौ वा मैं सुख-बिस्तार ॥

भी चिन्मय परतस्व हूँ, मैं पूर्ण ज्ञानखरूप हूँ; परंतु मैं प्रियतमा श्रीराधाके महत्त्वका पता नहीं पा सका । मेरा मन निरन्तर बरबस राधामें लगा रहता है । राधाने मेरे चित्तको चुरा लिया है । अतएव मैं सदा राधाके प्रेममें विह्वल रहता हूँ । मैं दिन-रात राधाके अगाध प्रेम-समुद्रमें पड़ा हुआ उसकी मधुर-मधुर विविध लहिरयोंके साथ नित्य प्रमुदित मनसे नाचता रहता हूँ । मेरे मनमें सदा यह लोभ लगा रहता है कि मैं भी राधाके सहश प्रेम प्राप्त करूँ । राधाका वह प्रेम निर्मल खणकी भाँति दोवरहित, दुर्लभ और परम पवित्र है । राधा जिस प्रेमका आखादन करके जो सुख प्राप्त करती है, उस सुखका विस्तार मेरे सुखसे करोड़ोंगुना अधिक है ।

इसका अभिप्राय यह है कि श्रीराधाजी जिस 'आश्रय'-निष्ठ प्रेमके द्वारा श्रीकृष्णकी सेवा करती हैं, उन्हें उसमें जो सुख मिलता है, वह सुख, श्रीकृष्ण 'विषय'रूपसे राधाके द्वारा सेवा करवाकर जिस प्रेमसुखका आखादन करते हैं, उससे करों होंगुना अधिक है। इससे श्रीकृष्ण चाहते हैं कि "मैं प्रेमका 'विषय' न होकर 'आश्रय' बनूँ तथा श्रीराधाजी प्रेमका 'विषय' बनें, तो मैं उनकी सेवा करके उनके सदश सुख प्राप्त करूँ।"

जैसे श्रीकृष्ण परस्परविरुद्धधर्माश्रय हैं, वैसे ही श्रीराधाका ग्रेम भी विरुद्धधर्माश्रय है। कहा गया है—

विभुरिप कलयन् सदाभिवृद्धि गुरुरिप गौरवचर्यया विहीनः। मुद्दुरुपचितविक्रमापि शुद्धो जयति मुरिद्धिषि राधिकानुरागः॥ ( दानकेलिक्रौमुदी )

'विमु ( पूर्ण ) होनेपर भी सदा वर्धनशील, गुरु ( सर्वेक्टिए ) होनेपर भी गौरव—अहंकार आदिसे रहित और बढ़ी हुई विक्रमाके होते हुए भी जो शुद्ध ( निर्मल ) है—मुरारि श्रीकृष्णके प्रति श्रीराधिकाका वह अनुराग सदा विजयशाली है ।'

श्रीराधाका प्रेम चिच्छक्तिकी वृत्ति है। चिच्छक्ति विमु—पूर्ण है, वह असीम तथा सर्वव्यापक है। अतएव श्रीराधाका प्रेम भी विमु, पूर्ण, असीम तथा सर्वव्यापक है। जो असम्पूर्ण होता है, वही बढ़कर सम्पूर्णताको

प्राप्त होता है। परंतु जो पूर्ण है, उसमें कभी वृद्धि सम्भव नहीं। अतएव राधाप्रेम भी विभु होनेके कारण उसमें वृद्धिके लिये अवकाश नहीं है। जहाँ प्रेमका चरम विकास है, उसीको 'विभु' प्रेम कहा जाता है। 'मादनाख्य महाभाव' में ही प्रेमका पूर्ण विकास है। इसी मादन-प्रेम-समुद्रमें स्नेह, मान, प्रणय, राग, अनुराग आदिकी तथा इनके अन्तरस्थ अनन्त विचित्र भावोंकी अचिन्त्यानन्त-रससुधामयी विविध विचित्र तरक्ने उठा करती हैं। अतएव यह मादनाख्य महाभाव ही विभु प्रेम है। यही राधाके प्रेमकी विशिष्टता है। इस प्रकार उस विभु प्रेममें वृद्धिकी तनिक भी सम्भावना न होनेपर भी वह प्रतिक्षण बढ़ता रहता है— 'प्रतिक्षणवर्षमानम्'। यह श्रीराधा-प्रेमकी परस्पर विरुद्धधर्माश्रयताका ही एक प्रत्यक्ष उदाहरण है।

दूसरे, गादनाख्य महाभावरूप श्रीराधा-प्रेमके सदश श्रेष्ठ या महान् वस्तु कोई हं ही नहीं। भादनोऽयं परात्परः ए इतना गौरवपय होनेपर भी श्रीराधाग्रेम मर्दायतामय मधुर स्नेहसे उदित होनेके कारण सर्वथा ऐश्वर्य-गन्धरहित है। वह न तो गौरव चाहता है और न धानता ही है। सर्वश्रेष्ठ होनेपर भी उसमें अहंकारादिका छेश नहीं है। श्रेष्ठ वस्तुमें प्रायः श्रेष्ठत्वका अभिमान होता है, पर राधाग्रेममें वह तनिक भी नहीं है। यह भी राधाग्रेमके विरुद्धधर्माश्रयत्वका एक उदाहरण है।

श्रीराधाका प्रेम अत्यन्त निर्मल, विशुद्ध, सरल और श्रीकृष्ण-सुखेकतात्पर्यमय एकमात्र श्रीकृष्ण-सुखरूप है । मन, प्राण—सब कुछ देकर सर्वतोभावेन श्रीकृष्णका सुख-विधान ही उसकी प्रत्येक सहज चेद्राका स्वरूप है । अतएव ऐसे प्रेममें वामता या वक्रताके लिये कहीं भी स्थान नहीं होना चाहिये । तथापि इतने सुनिर्मल राधाप्रेममें भी वामता या वक्रता दिखायी देती है, यह भी राधा-प्रेमके विरुद्धधर्माश्रयत्वका एक उदाहरण है । परंतु इस वामता या वक्रतासे राधाप्रेमकी पूर्णतम निर्मलतामें तनिक भी हानि नहीं होती । हानि होती है विजातीय वस्तुके सम्मिश्रणसे, जैसे जलमें कीचड़-कूड़ा आदि मिलनेपर जलकी निर्मलतामें हानि होती है; पर राधाका यह वामभाव और वक्रता प्रेमसे भिन्न-जातीय कोई प्रथक बस्तु नहीं हैं। समुद्रमें तरङ्गोंकी भाँति ये ग्रेमके ही तरङ्गविशेष हैं। इनके उदयसे प्रेम मलिन नहीं होता, वरं उसकी उज्ज्वलता तथा आस्वादज-चमत्कारिता और भी बढ़ जाती है।

श्रीराधिकाका मादनाख्य महाभाव ही विभु परमानुराग है, यह राधाप्रमका एक विशिष्ट रूप हैं। इस प्रेमका 'आश्रय' हैं श्रीराधिकाजी। श्रीकृष्ण तो 'विपय' हैं। जिसमें प्रेम होता है और जो प्रेमके साथ सेवा करता है, उसको कहा जाता है प्रेमका आश्रय और जिसके प्रित्त प्रेमका शोग किया जाता है या जिसकी विभक्त साथ सेवा की जाती हैं, वह कहलाता है—प्रेमका विपय । श्रीराधिकाजीमें मादनाख्य पहाभाव या कि है और वे ही इस पेनके द्वारा श्रीकृष्णकी सेवा करती हैं। अनएव प्रेमका आश्रय हैं—श्रीराधिकाजी और प्रेमके विपय हैं—विवा विकास करनेवाले श्रीकृष्ण । श्रीराधिकाजी और प्रेमके विपय हैं—विवा विकास करनेवाले श्रीकृष्ण । श्रीराधिकाजी की किसी भी श्रीकृष्ण-प्रेयसीमें इस जातिका परमोत्कृष्ट प्रेम नहीं हैं। श्रीराधिकाजी ही इस मादनाख्य विशु प्रेमकी एकमात्र अधिकारिणी हैं।

सर्वभावोद्गमोञ्जासी मादनोऽयं परात्परः। राजते ह्लादिनीसारो राधायामेव यः सदा॥

( उ० नी० )

प्रेमके विकासमें स्नेह, मान, प्रणय, राग, अनुराग, भाव और महा-भाव—ये कई स्तर हैं। महाभावके भी मोदन और मादन दो भेद हैं।

प्राकृत मन-इन्द्रियको चिरतार्थ करनेवाले नीच कामकी तो यहाँ कल्पना ही नहीं है। काम एक प्राकृत चित्तकी वृत्ति है, जो विषयासक्त होगोंके मनमें प्रकट होती है, जो सदा-संबदा केवल 'निजसुन्य-वाञ्छा'-रूप ही होती है तथा जिसमें त्यागरूप पवित्रताका लेश भी नहीं है।

> विषयी-जन-मन मैं प्रकट प्राकृत वृत्ति विसेस। निजसुख-वाञ्छारूप सो 'काम' न सुचिता-रुस ॥

उपर्युक्त स्नेइ आदिका संक्षिप्त रूप यह है---

#### ६. प्रेम--

सुद्ध सत्त्व की वृत्ति जो कृष्ण-सुखेच्छारूप। न्यागी जन मन में उदित 'प्रेम' पवित्र अनूप॥

#### २. स्नेह---

प्रेम विषय कों प्राप्तकर द्रवित करें जब चित्त।

'स्नेह' कहावत सोइ तब, प्रेमीजन को बित्त॥

बढ़त उष्णता-ज्योति जब घृत-पूरन हो दीय।

दरस-टाल-या बढ़त त्यों स्नेह-उन्य हें हीय॥

#### ३. मःन---

भित नृतन माधुर्य को अनुभव जामें होय। नेह पाइ उत्कर्ष को 'मान' कहावत सोय॥ भाव छिपावन हृदय को बने बक्र अरु बाम। सुख उपजावत स्थाम को धारि मान मधु नाम॥

#### ४. प्रणय-

ममताकी अति बृद्धि तें मान पाइ उत्कर्ष। प्रिय सौं होब अभिन्नता, बदत हृदय अति हर्ष॥ प्रान-बुद्धि-मन-देह जब, असन-बसन सब काम। रहै न प्रिब सौं पृथक कछ होत 'प्रनय' तब नाम॥

#### ५. राग--

स्वाम-मिलनकी भाम मैं दुःख परम सुक होय। भमिलन मैं भामत सकल सुख अति दुखमय सोय॥ प्रनय पाय उत्कर्ष जब या स्थिति पहुँचै जाय। नाम 'राग' तब धरत सो पावन प्रीति सुभाय॥

### ६. अनुराग--

प्रतिपक नव दीस्तत जबै स्थाम नित्य-अनुभूत। नित नव सुंदरतर, सरस, परम मधुर, अति पूत॥ पाय परम उत्कर्ष कों बढ़त अमित जब राग। प्रगटत कच्छन सहज अस धरत नाम 'अनुराग'॥

#### ७. भाव--

प्रान त्यागड्डू तें कठिंन दुःख तुच्छ जय होय। कुप्त-प्राक्षि हित रूगत जय मधुर परम सुख सोय॥ स्वाम-मिलन अरु स्याम-सुख हित भित मन मैं चाव। बदत, बढ़्यों अनुराग सोइ धरत नाम सुभ 'भाव'॥

#### ८. महाभाव---

भाव सिखर जब उच्चतम पहुँचत सहजहिँ जाय।
'महाभाव' सो मधुरतम परम बिमल मन-भाय॥
महाभाव के दो परम स्तर उज्ज्वक सुचि हेम।
'मोदन', 'मादन' नाम धरि प्रगटत पूरन प्रेम॥
महाभाव मादन परम दुर्लभ सहज सुतंत्र।
केबल राधा मैं प्रगट कबहुँ न कहुँ अन्यत्र॥

विषयभोगोंके त्यागी भगवज्जनके मनमें गुद्ध सात्त्विकी श्रीकृष्ण-सुलेच्छा-रूप जिस पवित्र अनुपम वृत्तिका उदय होता है, वह 'प्रेम' है ।

वह प्रेम अपने विषय (श्रीकृष्ण) को पाकर जब चित्तको द्रवित कर देता है, तब प्रेमीजनके उस धनको 'स्नेह' कहा जाता है। दीपक जब वृतसे पूर्ण होता है, तब उसमें जैसे उष्णता और ज्योति बढ़ती है, बैसे ही स्नेहके उदयसे हृदयमें श्रीकृष्णदर्शनकी ठाठसा बढ़ती है।

जिसमें अत्यन्त नवीन माधुर्यका अनुभव होता है, 'स्नेह'के ऐसे उत्कर्षको 'मान' कहा जाता है। श्रीश्यामसुन्दरको अधिक सुख देनेक लिये हृदयके भावको छिपाकर जो वक्रता और कामना प्रकट होती है, उसी मधुर स्थितिका नाम 'मान' है।

ममताकी अत्यन्त दृद्धिसे जब मान उत्कर्षको प्राप्त करता है, तब प्रियतमसे अभिकता बढ़ जाती है और हृदयमें अत्यन्त हर्प छा जाता है। इससे प्राण, मन, बुद्धि, रारीर तथा खान-पान, बक्षाभूषण आदि सभीमें प्रियतमसे कुछ भी पृथक्ता नहीं रह जाती, तब उसका नाम 'प्रणय' होता है।

श्रीकृष्णसे मिलनेकी आशामें जब दुःख ही परम सुख हो जाता है और अमिलनमें सभी सुख अत्यन्त दुःखमय दिखायी देने लगते हैं—यों प्रणय जब उत्कर्षको प्राप्त होकर इस स्थितिपर पहुँच जाता है, तब सहज ही उस पावन प्रेमका नाम 'राग' होता है। जब नित्य अनुभ्त श्रीकृष्ण पल-पलमें नये दिखायी देते हैं, प्रतिपल जब ने अधिकाधिक अत्यन्त पन्त्रि, सुन्द्रः सरल और परम मधुर दिन्तायी देते हैं, राग जब परम उरकर्षको आप होकर असोम रूपते बढ़ जाता है, जब हो ऐसे काला प्रकार होते हैं, वे 'अनुराग' नाम धारण करते हैं।

नव आणत्यागमें भी अधिक किंटन दृःख अत्यन्त तुच्छ हो जाता है, बिल्क श्रीकृष्मकी प्राप्तिके लिये जब वह परम अधुर तथा परम सुखमय हो जाता है और श्रीकृष्णके मिलनके तथा उनके सुखके लिये जब मनमें अत्यन्त चाब वह जाता है, वह बढ़ा हुआ अनुराग ही शुभ भावंग नाम धारण करता है।

यह भाव जब सहज ही उच्चतम स्तरपर पहुँच जाता है, तब उस भवुरतम परम निमल मनभावन भावको 'महाभाव' कहते हैं। इस महा-भावक उज्ज्वल पांबन्न स्वर्णसद्दश 'मोदन' तथा 'मादन' नामक दो सर्वोच्च स्तर हैं, जिनसे पूर्ण पेमका प्राकट्य होता है। इनमें 'मादन' नामक महा-भाव परम दुर्लभ तथा जाभाविक ही स्वतन्त्र है। उमका केंवल शीराधाजीमें ही प्राकट्य है, अल्पन्न कहीं कभी भी नहीं है।

उपर्युक्त स्नेहमें मोदनतक सभी स्तर श्रोकृष्णमें और सम्पूर्ण ब्रज-सुन्द्रश्योमें—पशुर मजापन्न गोपियोमें है। ब्रज-सुन्द्रियां इन्हीं विभिन्न स्तरोंके ब्रेमिन श्रीकृष्णकी नित्य मेबा करती हैं, अतएव श्रीकृष्ण इस प्रेमके 'विषय' हैं, साथ ही पेमके ये सारे स्तर श्रीकृष्णमें भी हैं, अतएव श्रीकृष्ण इस प्रेमके 'आश्रय' भी हैं। परंतु मादनाच्य महाभाव श्रीराधामें ही है। अतएव इसका 'आश्रय' एकमात्र दें ही हैं। श्रीकृष्णको राधाजीके द्वारा प्रेमकी सेवा प्राप्त करनेमें जितना सुख मिलता है, श्रीकृष्णको सुखी देखकर उससे करोड़ोंगुना अधिक सुख राधाजीको प्राप्त होता है। इसील्वियं श्रीकृष्ण वाहा करने हैं कि इस प्रेमका मैं 'आश्रय' बनूँ और राधिकाजी 'विषय' बनें।

इसके अतिरिक्त एक बात यह है कि श्रीकृष्णकी रूपमाधुरी— उसकी सौन्दर्य-माधुरी इतनी मधुरतम, अद्भुत, अनन्त और अतुलनीय है कि न तो उसकी कहीं सीना है, न किसी अञ्चांशमें भी कहीं तुरुना है और न उसका पूर्ण आखादन ही किसीके लिये सम्भव है—यहाँतक कि सर्वशक्तिमान् श्रीकृष्ण खयं भी उस अन्ती सौन्दर्यनाधुरीका आखादन करनेमें समर्थ नहीं हैं। अन्ते पूर्ण निष्यवर्ष्ट्रन तो रु भादनाढ्य महाभाव-रूप प्रेमके द्वारा एकमात्र श्रीराधा ही उसका निस्य-निरन्तर सम्पूर्णाखादन करती रहती हैं।

यह प्रेमका परमोज्ज्वल तथा परमोत्कृष्ट खरूप नित्यानन्त है।

सभी जानते हैं क्षुधा निष्टुत्त हो जानेपर भोजनमें रुचि या प्रीति नहीं रहती। अथवा यदि भूख पूरी मिटनेके पहले ही भोजन-यस्तु समाप्त हो जाती है तो भोजनकी इच्छा पूर्ण न होनेके कारण भोजनके छिये एक कष्टमयो उत्कण्डा बनी रहती है। पर यहाँ ये दोनों बातें नहीं हैं; क्योंकि न तो श्रीराधाकी मादनाख्य महाभावमयी माधुर्याखादनमयी स्पृहा ही कभी निवृत्त होती है और न श्रीकृष्णका माधुर्य ही सम्पूर्णहरपसे आखादित होकर कभी समाप्त होनेवाळा है। श्रीरायाके छिये श्रीकृष्णके मायुर्या-स्वादनकी स्पृहा निवृत्त हो जाय, इसकी तो कल्पना भी नहीं है। कारण, प्रेम निवृत्त हो, तब कृष्णनाधुर्यालादनको इच्छः निवृत्त हो; श्रीरावाका प्रेम विभु होनेपर भी प्रतिक्षण बङ्ता रहता है, अतः प्रतिक्षण ही उसमें श्रीकृष्णके माधुर्याखादनकी नित्य-नृतन योग्यता एवं स्पृहा बढ़ती रहती है । इसी प्रकार ज्यों-ज्यों श्रीराविकामें श्रीकृष्णके माधुर्याखादनके द्वारा आखादनका माधुर्य तथा आखादनको तृश्गा उत्तरोत्तर बढ़तो है, त्यों-हो-त्यों श्रीकृष्णका माधुर्य भी उत्तरोत्तर बढ़ता रहता है, उसमें पल-पल नित्य नये-नये माधुर्यका एवं नित्य नयी-नयी माधुर्यविचित्रताओंका विकास होता रहता है।

श्रीराधिकाजीका काम-गन्बह्दीन, खदुःख-त्राञ्छा-त्रासना-कल्पना-गन्धसे सर्वथा रहित केवल कृष्ण-सुख-ताल्पर्यमय विशुद्ध प्रेम निर्मल दिव्य दर्पणके समान है। जिसमें समीपकी वस्तुका प्रतिविम्ब दिखायी दे, उसे 'दर्पण' कहते हैं। दर्पणमें यह एक विशेषता है कि किसी ज्योतिर्भयी— चमकदार वस्तुके सामने आनेपर दर्पण भी ज्योतिर्मय या चमकदार बन जाता है और दर्पणमें प्रतिफल्टित ज्योति—दर्पणपर पड़ी हुई चमक उस ज्योतिर्मय—चमकदार वस्तुपर पड़कर उसे और भी अधिक ज्योतिर्मय—चमकदार बना देती है। वैसे ही निर्मल दर्पणके सदश श्रीराधाका विशुद्ध महाभावरूप प्रेम श्रीकृष्णके परमोज्ज्वल माधुर्यको प्रहण करता है । निर्मल दर्पणमें जैसे वस्तुका अविकल प्रतिविम्ब आ जाता है, उसमें कहीं भी तनिक-सी भी तुटि नहीं दीखती, वैसे ही ख-सुख-वाञ्छा-हीन या कामगन्धरिहत विशुद्ध राधा-प्रेम भी श्रीकृष्णकी सम्पूर्ण माधुरीका पूर्णरूपसे आखादन करता है और श्रीकृष्णमाधुरीकी जगमगाती ज्योति श्रीराधाप्रेमरूप दर्पणको और भी अधिक खच्छ एवं ज्योतिर्मय वना देती है । इसी प्रकार श्रीराधाप्रेमरूप दर्पणमें प्रतिफलित ज्योति अनवरतरूपसे श्रीकृष्णके माधुर्यपर पड़ती एवं उसे और भी अधिक उज्ज्वल ज्योतिर्मय बनाती रहती है। यों श्रीकृष्णके माधुर्यसे श्रीराधाका प्रेम बढ़ता रहता है और श्रीराधाप्रेमसे श्रीकृष्णका माधुर्य बढ़ता रहता है । दोनों ही मानो होड़ लगाकर एक-दूसरेको परास्त करनेके लिये उत्तरोत्तर प्रवल-शक्ति होते रहते हैं, पर हारता कोई भी नहीं !

प्रश्न हो सकता है कि 'श्रीकृष्ण तो सबके सामने एक-से ही हैं; फिर क्या कारण है कि श्रीकृष्णके माधुर्यका श्रीराधा ही पूर्णतया आखादन करती हैं, सब लोग नहीं कर पाते ?' इसका एकमात्र कारण है —श्रीराधा-का ग्रेम ही पूर्णतमरूपसे विकसित है, दूसरोंका नहीं है।

वस्तुके सामने होनेसे ही वह सबको दिखायी दे और सबको एक सी ही दिखायी दे, यह कोई नियम नहीं है। प्रथम तो जिसकी दिष्टिशक्ति होती है, वही देख सकता है, अंधा नहीं देख सकता। वह सुनता-सूँघता है, पर देख नहीं पाता। फिर जिनके दिष्टशक्ति है, वे भी दिष्टशक्तिकी न्यूनाधिकताके अनुसार वस्तुको देख सकते हैं। आकाशमें चन्द्रमाका उदय होनेसे ही वह अंघेको भी दिखायी देगा या हीन दिष्टवालेको भी पूर्ण दिष्ट- वालेकी भाँति सुस्पष्ट दिखायी देगा—यह आवश्यक नहीं है । इसी प्रकार जिसमें श्रीकृष्णके प्रति निर्मल मधुर-प्रेम होगा, वही श्रीकृष्णके माधुयका आखादन कर सकेगा । ऐश्वर्योपासकको माधुय नहीं दीखेगा । फिर मधुर प्रेमवालोंमें भी जिसका जिस मात्रामें प्रेम होगा, उसी मात्रामें वह माधुयका आखादन करेगा । अन्यान्य वजवासियोंमें ही नहीं, मधुरभावमयी श्रीगोपाङ्गना—ओंमें भी सबका श्रीकृष्णके प्रति एक-सा प्रेम नहीं है, एवं श्रीराधा-सहश पूर्णतम प्रेम तो है ही नहीं । इसिलये वे लोग अपने प्रेमके अनुसार ही श्रीकृष्णका माधुर्याखादन कर सकती हैं । श्रीराधाकी भाँति पूर्णतम रूपसे श्रीकृष्ण-माधुर्यका आखादन कभी न कोई कर सका है और न कर ही सकेगा; क्योंकि जैसे श्रीकृष्ण 'खयं भगवान्' हैं, वेसे ही श्रीर ही सर्व-शक्ति-गरीयसी 'खयं भगवत्खरूपा' शक्ति हैं । अतः उन्हींमें प्रेमका अचिन्त्यानन्त पूर्ण प्रकाश है ('राधायामेव यः सदा') । इसीसे केवल वे ही पूर्ण माधुर्याखादन कर पाती हैं और उनका यह बढ़ता हुआ माधुर्या-खादन सहज ही प्रतिक्षण श्रीकृष्ण-माधुरीको बढ़ाता ही रहता है ।

इसी प्रकार सुखको लेकर भी दोनोंमें परस्पर होड़ लगी रहती है। अपनी सेवासे जब श्रीराधाजी प्रियतम श्रीकृष्णको सुखी देखती हैं, तब उनका सुख श्रीकृष्णके सुखसे करोड़ोंगुना अधिक बढ़ जाता है और श्रीकृष्ण जब प्रियतमा श्रीराधाको इतने महान् सुखसे पूर्ण देखते हैं, तब उनके अनन्त अगाध सुस्तसमुद्रमें बाढ़ आ जाती है। पर श्रीराधाको इस सुखानुभवमें उनकी अपनी सुख-कामना-कल्पनाका भी लेश नहीं है। श्रीराधाजी यह सुखानुभव—सुखोपभोग करती हैं—केवल श्रीकृष्ण-सुखके लिये ही।

इस एकमात्र परम त्यागमय, परम समर्पणमय, परम रसमय, परम प्रियतम-सुख-तात्पर्यमय विशुद्ध प्रेमका जिसके जीवनमें आत्यत्तिक प्राक्तव्य है, वही गोपी है और इन समस्त भावोंका जो मूल उत्स हैं, जिनके खरूपभूत परम महाभावसे ही इन समस्त भावोंका उदय, उत्तरोत्तर विकास एवं नित्य आखादन सम्भव है, जो श्रीकृष्ण-प्रेयसी-जनोचित गुणोंका श्रीरा० मा० चि० १२—

उद्भवस्थान हैं, जिनकी दिव्य गुणाविल ही समस्त विशुद्ध प्रेममयी प्रेयसियोंके मधुर निर्मल सद्गुणोंकी मूल है, जिनके कारण ही परमानन्दखरूप
श्रीकृष्ण इन परम मधुर रसमर्या भावळीलाओंमें सब कुछ भूलकर नित्य
निरन्तर लीलायमान रहते हैं, जिनकी छायाह्यों गोपि मंको चरम पूर्वि प्राप्त
करनेके लिये बड़े-बड़े भगवरखरूप महान् देवता, ज्ञानी-विज्ञानी ऋषि-मुनि नित्य
छालायित रहते हैं, साक्षात् बृहस्पतिके शिष्य परम ज्ञानसम्पन श्रीउद्भव नी
जिनके पद-रज-कणके लिये जड लता-गुल्मीपि बनना चाहते हैं और
जिनकी स्वप-गुण-माधुरीपर सर्वाकर्षक खयं भगवान् श्रोकृष्ण निष्य आकर्षित
रहते हैं—वे हैं श्रीराधाजी !

श्रीराधाजीका क्या खरूप है और श्रीकृष्णके साथ उनका क्या सम्बन्ध है, इसे संक्षेपमें इस प्रकार सोचिये-देखिये—

> कृष्णमना, श्रीकृष्ण-मति, कृष्णजीवना ग्रुद्ध । कृष्णेन्द्रिया, सुचारु ग्रुभ, कृष्णप्रिया विशुद्ध मुसमें सदा, कृष्ण-नाम-गुण-गान । कृष्ण सुभूषण श्रवण द्युचि, कृष्ण-गुण-निरत कान ॥ कृष्ण-रूप-मधु नेत्रमें, नासा कृष्ण-सुगन्ध । कृष्ण-सुधा-रस-रसमयी रसना नित क्रष्ण-स्पर्श-संलग्न नित अङ्ग बिना ब्यवधान कृष्ण-मधुर-रस कर रहा मन अतृप्त नित पान ॥ नित्य कराती इयामको मधुर अमिय-रय-पान नित्य पूर्ण करती सभी इयाम-काम रख ध्यान ॥ इयाम-प्रेम शुचि रत्नकी अमित मनोहर खान इयाम-सुखकरण गुण अमित अनुपम निःय निधान ॥ भीतर-बाहर पूर्ण नित सुन्दर इयाम सुजान । दील रहा सब इयाममय, नित नव मधुर महान ॥ विश्वविमोहन इयामकी मनमोहनि **इयाम-चित्त-**अन्मादिनी इयामा दिब्य लकाम

श्रीराधाके खरूपगुण अचिन्त्यानन्त हैं । उनका वर्णन तो दूर रहा,

चिन्तन भी असम्भव है। यह तो केवल एक बाह्य संकेतमात्र है और यह भी उनकी कृपाका ही अन्दर परिणाम है।

पर वस्तुतः जितने भी महान् गुण, भावींक अवान्तर भेद तथा भावीं-के परमीच त्तर आदि हैं। जिनका किसी प्रकार भी वाणीके द्वारा वर्णन अयवा चितके दारा चिन्तन हुआ है, से सकता है, नित्याचिन्य-भावमयी श्रांगधः उन सभी भावींसे अतीत निज महिमामें नित्य स्थित हैं। ये सब भाव आदि शाखाचन्द्र-न्यायसे उनका संकेतमात्र करते हैं।

> ितने सब हैं भाव विलक्षण एक-एकसे उच्च उदार । वे सब अति अभ्यन्तर होकर भी हैं बाह्य सरस व्यवहार ॥ हैं वे परमादर्श पुण्यतम प्रेमराज्यके भाव महान । मिलते हैं उनसे प्रेमास्पद प्रेष्ठरूपमें श्रीभगवान ॥ पर राधा स्वरूपतः बँधी न उनसे किंचित् कभी कहीं । एक स्थामके सिवा तस्वतः राधामें कुछ और नहीं ॥ राधा नित्य स्थामकी मूरति, नहीं अन्य कुछ भावाभाव । राधा स्थाम, स्थाम राधा हैं, अन्य तस्वका नित्य अभाव ॥

'जितने भी ये प्रेमराज्यकं एक-से-एक उन्न, विलक्षण और उदार भाव है, वे सभी अत्यन्त आभ्यन्तरिक डोनेपर भी बाह्यरसपूर्ण व्यवहार ही हैं। निश्चय ही वे परभ आदर्श हैं, पवित्रतम हैं और महान् हैं। उन भावोंके द्वारा ग्रेमास्पद श्रीमान्वाल, ग्रियनमके रूपमें प्राप्त हो सकते हैं; परंतु श्रीराधाजी खरूपतः उन भावोंमें कभी किंचित भी बँबी नहीं हैं। एक स्यामसुन्दरके अतिरिक्त तत्वतः शीराधामें और कुछ है हो नहीं। श्रीराधा नित्य श्रीस्यामसुन्दर हैं और श्रीस्थामसुन्दर राधा हैं, उनमें अन्य किसी भी तत्वका नित्य अभाव है।

'खयं भगवान्' श्रीकृष्णकी यरूपभ्ता नित्यशक्तिः नित्य दिःय रासेश्वरीः नित्य निकुञ्जेश्वरीः, श्रीकृष्णप्राणाः, श्रीकृष्ण-आत्मा और साञ्चात् श्रीकृष्ण- खरूपा इन्हीं श्रीराधाजीके मधुर मनोहर मङ्गलमय दिव्य अवतारका आज परम पुण्य दिवस है। हमलोग सभी धन्य हैं, जो इस घोर काम-कल्लुषमय किल्युगके कल्ङ्कपूर्ण परंतु कल्पनातीत परमोत्कृष्ट परमोज्ज्वल कालमें परम और चरम त्यागकी प्रत्यक्ष मृतिं श्रीराधिकाजीके पुण्य-स्मरण करनेका सौभाग्य प्राप्त कर रहे हैं। श्रीराधाजीकी वात तो बहुत दूर, उनकी किंकरी किसी क्षुद्र-से-श्रुद्र मञ्जरीक त्यागमय जीवनका जरा-सा प्रकाश भी हमारे जीवनपर पड़ जाय तो हम धन्यजीवन—सफलजन्म हो सकते हैं। प्रार्थना कीजिये—

निन्छ नीच पामर परम, इन्द्रिय-सुखके दास ।
करते निर्मिदिन नरकमय विषय-समुद्र निवास ॥
नरक-कीट ज्यों नरकमें मूढ़ मानता मोद ।
मोग-नरकमें पड़े हम त्यों कर रहे विनोद ॥
नहीं दिव्य रस करपना, नहीं त्यागका भाव ।
कुरस, विरस, नित अरसका दुखमय मनमें चाव ॥
हे राधे रासेश्वरी ! रसकी पूर्ण निधान ।
हे महान महिमामयी ! अमित इयाम-सुख-खान ॥
पत्य-ताप-हारिणि, हर्गण सत्वर सभी अनर्थ ।
परम दिव्य रस दायिनी पञ्चम छुचि पुरुपार्थ ॥
प्रध्यि हे सब भौति हम अति अयोग्य, अध्वृद्धि ।
प्रदार हो मही हो पामर जनकी मुद्धि ॥
अति उदार अब दीजिये एमरो यह वरदान ।
मिले मञ्जर्शका हमें दासी दासी-स्थान ॥

भजामि राधामरविन्दनेत्रां स्मरामि राधां मधुरस्मितास्याम् । वदामि राधां करुणाश्वराद्दीं ततां ममान्यास्ति गतिर्न कापि॥

वोत्रो श्रीकृष्णप्रमन्त्ररूपा श्रीरावारानीकी जय जय ॥

## श्रीराधा-नाम-रूप-महिमा और राधा-प्रेमका स्वरूप

(सं० २०१९ वि०के श्रीराधाष्टमी-महोस्सवपर शवधन ) (हिनमें )

पूर्णानुरागरसमूर्ति तडिल्लतामं ज्योतिः एरं भगवता रितमद्गहस्यम् । यत्मादुरस्ति कृपया वृपभानुगेहे तिंककरीभवितुमेव ममाभिलापः॥ प्रेम्णः सन्मधुरोज्ज्वलस्य हृदयं श्रृङ्गारलीलाकला- वैचित्रीपरमावधिर्भगवतः पूज्यैव कापीशता। ईशानी च शचो महासुखतनुः शक्तिः स्वतन्त्रा परा श्रीवृन्दावननाथपद्टमहिषी राधैव सेव्या मम॥

बंदीं राधा-पद्-क्रमल अमल सकल सुब धाम । जिन के परसन हित रहत लालाइत निव स्याम ॥ जयति स्याम-स्वामिनि परम निरमल रस की खान । जिन पद बलि बलि जात नित माधव प्रेम-निधान॥

आज श्रीराधाजन्माष्टमी है। आजके ही मङ्गलमय दिवस साक्षात् सिंचदानन्दरसित्रमहा, आनन्दांशधनोभूता, आनन्दिचन्मयरसप्रतिभाविता, मन्मथ-मन्मथ-मन्मथा, परमानन्द-परमानन्ददायिनी, रिसकेन्द्र-शिरोमणि, रस-प्रदायिनी, रिसकेन्द्रेश्वरी, साक्षात् ह्वादिनी श्रीराधिकाजीका वृषभानुपुरमें मङ्गलमय प्राकट्य हुआथा। परम और चरमत्यागका, सर्वसमर्गणस्य उज्ज्वलतम प्रेमका, न्य-सुख-वाञ्छा-विरिह्त प्रियतम-सुबेच्छामय वभाव हा और अहंकी चिन्ता, नङ्गलकामना ही नहीं, अलंकी स्मृतिसे भी शृन्य प्रियतम-स्मृतिनय जीवन-का कैसा खरूप होता है—श्रीराधाने अपने प्रत्यक्ष जीवन से स्सका एक नित्य-चेतन कियाशील मूर्तिमान् उदाहरण उपस्थित करके जगत्के इतिहासमें एक अभूतपूर्व दान विया है। इस महान् दानका मङ्गलमूल आजका ही मङ्गलमय दिन है। इसलिये यह दिन चन्य है। यह भारतवर्ष धन्य है

और इसके निवासी हमलोग भी धन्य हैं, जो आज श्रीराधाके प्राकट्य-महोत्सवके उपलक्षमें उनका मङ्गलमय स्मरण कर रहे हैं। ये श्रीराधाजी क्या हैं, इसका वास्तविक उत्तर तो वे न्वयं या उनके अभिन्नखरूप परमात्मा श्रीकृष्ण ही दे सकते हैं। हमलोग तो शास्त्रों, महात्माओं, संतों, साधकों और इस रस-सागरमें अवगाहन करनेवाले अनुभवी प्रेमीजनोंके वचनोंके आध रपर ही श्रीराधारानीका किंचित्-सा स्मरण करके धन्य हो जाते हैं

श्रीराधारानीकै प्रसिद्ध सोलह नाम पुराणों में आते हैं। यहाँ हम उन नामोंका जयबीय करें तथा उनका अर्थ समझनेका किंचित् प्रयास करें।

जय जय 'राधा', 'रासेश्वरि', जय 'रामवामिनी', जय जय जय । 'रिसकेश्वरी', जयित जय 'कृष्णप्राणाधिका' नित्य जय जय ॥ 'कृष्णम्बरूषिणि', 'कृष्णप्रिया' जय, 'परमानन्दरूषिणी' जय । 'कृष्ण-वाम-अँग-सम्भूता' जय, 'कृष्णा', 'वृन्दा' जय जय जय ॥ 'वृन्दावनी' जयित, जय 'वृन्दावनविनोदिनी', जय जय जय । 'चन्दावति', 'शत वन्द्रनिभमुखी', 'चन्द्रकान्ता' जय जय जय ॥

श्रीराधाजीके राधा, रासेश्वरी, रासवासिनी, रसिकेश्वरी, कृष्णप्राणाधिका, कृष्णप्रिया, कृष्णक्षरूपिणी, कृष्णा, परमानन्दरूपिणी, कृष्णवामाङ्गसम्भूता, वृन्दावनी, वृन्दावनिनोदिनी, चन्द्रवानी, चन्द्रकान्ता और शतचन्द्रप्रभानना—ये सोछह नाम प्रसिद्ध हैं। इन्हें साररूप मानते हैं।

वे सम्पूर्णरूपसे सहज ही कृतकृत्य हैं, सिद्ध हैं, इससे उनका नाम 'राधा' है। अथवा 'रा' का अर्थ हैं देना और 'धा' का अर्थ हैं — निर्वाण। अतः वे मोक्ष — निर्वाण देनेवाळी हैं, इससे राधा कर्रछाती हैं। वे रामेश्वर स्यामसुन्दरकी अर्धाङ्गिनी हैं अथवा रासकी सारी छाछा उन्होंके मधुरतम ऐश्वर्यका प्रकाश है; इसिछिये वे 'रासेश्वरी' कहछाती हैं। नित्य रासमें उनका नित्य निवास है, अत्युव उनको 'रासवासिनी' कहते हैं। वे समस्त रिसक देवियोकी सर्वश्रेष्ट खामिनी हैं, अथवा रिसकिशिरोमणि श्रीकृष्ण उनको अपनी खामिनी मानते हैं, इसिछिय वे 'रासकेश्वरी' कहछाती हैं। सर्वछोकमहेश्वर, सर्वमय और सर्वातात परमातमा श्रीकृष्णको वे प्राणोंसे भी अधिक प्रिय हैं, इसिछिये उन्हें 'कृष्णप्राणाधिका' कहा जाता है। वे श्रीकृष्णकी

परम वल्छभा है या श्रीकृष्ण उन्हें सदा परम प्रिय हैं, अतएव उन्हें 'कृष्ण-प्रिया' कहते हैं । वे खरूपतः—तत्त्वतः श्रीकृष्णसे सर्वथा अभिन्न हैं, समप्ररूप-से श्रीकृष्णके समान हैं एवं लीलासे ही वे श्रीकृष्णका यथार्थ लरूप धारण करनेमें भी समर्थ हैं; इसलिये वे 'कृष्णखरूपिणी' कह्नलाती हैं। वे परम सती एक समय श्रीकृष्णके वाम अर्घाङ्गसे प्रकट हुई थीं, इसलिये उनको 'कृष्णवामाङ्गसम्भूता' कहते हैं । भगवत्खरूपा परमानन्दकी राशि ही उन परम सर्ताशिरोमणिके रूपमें मूर्तिमती हुई है, अथवा जो भगवान्की अभिन परम-आनन्दखरूपा आह्नादिनी शक्ति हैं, इसीसे उनका एक नाम 'परमानन्द-रूपिणीं प्रसिद्ध है। 'कृष्' धातु मोक्षवाचक है, 'न' उत्कृष्टका द्योतक है और 'आ' देनेवालीका बोधक है; इस प्रकार वे श्रेष्ठ मोक्ष प्रदान करती हैं अथवा वे श्रीकृष्णकी ही तत्त्वतः नित्य अभिन्न परंतु लीलासे भिन्नश्ररूपा हैं। अतः उनको 'कृष्णा' कहते हैं। 'वृन्द' शन्द सिखयोंके समुदायका वाचक है और 'अ' सत्ताका बोधक है। सखीवृन्द उनका है—वे सर्खावृन्दकी खामिनी हैं, इसिलये 'वृन्दा' कहलाती हैं। वृन्दावन उनकी मधुरलीलास्थली है, विहारभूमि है; इससे उन्हें 'वृन्दावनी' कहा जाता है। वृन्दावनमें उनका विनोद ( मनोरञ्जन ) होता है, अथवा उनके कारण समस्त वृन्दावनको आमोद प्राप्त होता है, इसीलिये वे 'वृन्दावनविनोदिनी' कहलाती हैं। उनकी नखावळी चन्द्रमाओंकी पंक्तिके समान सुरोमित है अथवा उनका मुख पूर्ण चन्द्रके सदृश है, इससे उनको 'चन्द्रावती' कहते हैं। उनके दिव्य शरीरपर अनन्त चन्द्रमाओंकी-सी कान्ति सदा-सर्वदा जगमगाती रहती है, इसीछिये वे 'चन्द्रकान्ता' कही जाती हैं और उनके मुखपर नित्य-निरन्तर सैकड़ों चन्द्रमाओंकी ज्योत्ना झलमल करती रहती है, इसीसे उनका नाम है 'शतचन्द्रनिभानना'।

भगवान् श्रीकृष्णकी प्राणाधिका, उनके परमानन्दकी प्रत्यक्ष मूर्ति राधाके इन नामोंकी इस संश्लित व्याख्यासे हमें राधाके महरवका कुछ परिचय प्राप्त होता है। 'राधा' वास्तवमें कोई एक मानवी नाराविशेष नहीं हैं। ये भगवान्की साक्षात् अभिन्ना शक्ति हैं। इनके सङ्गसे ही भगवान्में सर्वशक्तिमताका प्रकाश होता है। भगवान् श्रीकृष्णने एक जगह कहा है— राधा बिना अशोभन निन मैं रहता केवल कोरा कृष्ण।
राधा-सङ्ग सुशोभित होकर बन जाता हूँ मैं 'श्री'कृष्ण॥
राधा बिना बना रहता मैं क्रियाहीन निश्रल निःशक्त।
राधा-सङ्ग बनाता सुशको सिक्रिय सचल अपरिमित शक्त॥
राधा मेरी परम आत्मा, जीवन, प्राण, नित्य आधार।
राधासे मैं प्रेम प्राप्तकर करता जन-जनमें विस्तार॥
मैं राधा हूँ, राधा मैं है, राधा-माधव नित्य अभिन्न।
एक सदा ही बने सरस दो करते लीला लिलत विभिन्न॥

राधाके विना में नित्य ही शोभाहीन केवल निरा कृष्ण रहता हूँ, पर राधाका सङ्ग मिलते ही सुशोभित होकर 'श्री'-सहित कृष्ण—श्रीकृष्ण बन जाता हूँ। राधाके विना में क्रियाहीन, निश्चल और शिक्तश्चय रहता हूँ; पर राधाका सङ्ग मिलते ही वह मुझे क्रियाशील ( लीलापरायण, लीला-विश्रह ), परम चन्नल और अपरिमित्र शक्तिशाली बना देता है। राधा मेरी परम आत्मा है, मेरा जीवन है, मेरी प्राणभूता है। राधासे ही ग्रेम प्राप्त करके मैं उस ग्रेमका अपने ग्रेमी जनोंमें प्रसार-विस्तार करता हूँ। वास्तवमें मैं ही राधा हूँ और राधा ही मैं है। हम राधा-माधव दोनों सदा अभिन्न हैं। हम सदा एक ही दो बने हुए रसमयी विभिन्न प्रकारकी लिलत लीला किया करते हैं।

इतनी ही नहीं, राधा मुझे इतनी अधिक प्रिय है कि—
राधासे भी लगता मुझको अधिक मधुर प्रिय राधा-नाम ।
'राधा' शब्द कान पड़ते ही खिल उठती हिय-कली तमाम ॥
मूल्य निस्य निश्चित हैं मेरा प्रेम-प्रपृति राधा नाम ॥
चारे जो खरीद ले, ऐसा, मुझे सुनाकर राधा नाम ॥
नारायण, शिव बहाा, लक्ष्मी, दुर्गा, वाणी मेरे रूप ।
प्राण समान सभी प्रिय मेरे, सबका मुझमें भाव अनूप ॥
पर राधा प्राणाधिक मेरी अतिशय, प्रिय प्रियजन सिरमौर ।
राधा-सः कोई न कहीं है सेरा प्राणाधिक प्रिय और ॥
अन्य नभी ये दैवादे वियों बस्ति हैं जित मेरे पास ।
प्रिता राधिकाका है मेरे वक्षास्थलपर निरय निवास ॥

— उन राधास भी उनका 'राधा' नाम मुझे अधिक मधुर और प्यारा लगता है । 'राधा' बन्द कानमें पड़ते ही मेरे हृदयकी सम्पूर्ण कलियाँ खिड उटती हैं। अपने परिपृरित 'राधा' नाम मेरा नित्य निश्चित—सदा बँधा-बधाया मूल्य है। कोई भी ऐसा प्रेमपरिपूर्ण राधा-नाम सुनाकर मुझे खरीद ले सकता है। नारायण, शिव, ब्रह्मा, लक्ष्मी, दुर्गा, सरस्वती—सब मेरे ही रूप हैं। ये सभी मुझे प्राणोंके समान प्रिय हैं और उन सबका भी मुझमें बड़ा अनुपम भाव है। परंतु राधा तो मुझे प्राणोंसे भी अतिशय अधिक प्यारी है। वह समस्त प्रिय प्रेमीजनोंकी मुकुटमणि है। राधाके सदश प्राणाधिक प्रिय दूसरा कहीं कोई भी नहीं है। ये अन्यान्य सभी देव-देवियाँ नित्य मेरे समीप रहती हैं, पर मेरी प्रियतमा राधिका तो सदा-सर्वद्रा मेरे वक्षःस्थलपर ही निवस करनो है।

इस 'राधा' नामका अर्थ और महत्त्व बतलाते हुए शास्त्र कहते हैं—

रेफा हि कोटिजन्माघं कर्मभोगं ग्रुभाग्रुभम्। आकाराद् गर्भवासं च मृत्युं च रोगमुत्स्रुजेत्॥ धकार आयुषो हानिमाकारो भवबन्धनम्। श्रवणस्मरणोक्तिभ्यः प्रणद्यन्ति न संशयः॥

'राधा' नामके पहले अक्षर 'र' का उच्चारण करते ही करोड़ों जन्मोंके संचित पाप और ग्रुम-अग्रुम कर्मिके भोग नष्ट हो जाते हैं। आकार (1) के उच्चारणसे गर्भवास (जन्म), मृत्यु और रोग आदि छूट जाते हैं। 'ध' के उच्चारणसे आयुकी वृद्धि होती है और आकारके उच्चारणसे जीव भव-बन्धनसे मुक्त हो जाता है। इस प्रकार 'राधा' नामके श्रवण, स्मरण और उच्चारणसे कर्मभोग, गर्भवास और भव-बन्धनादि एक ही साथ नष्ट हो जाते हैं—इसमें कोई संदेह नहीं।

रेफो हि निश्चलां भक्ति दास्यं कृष्णपदाम्बुजे। सर्वेष्सितं सदानन्दं सर्वसिद्धवोघमीश्वरम्॥ धकारः सहवासं च तत्तुल्यकालमेव च। ददाति सार्ष्टिसारूण्यं तत्त्वहानं हरेः समम्॥ आकारस्तेजसां राशि दानशक्तिं हरे यथा। योगशक्तिं योगमितं सर्वकालं हरिस्मृतिम्॥ श्रुन्युक्तिसारणाद्योगान्मोहजालं च किल्विपम्। रोगशोकमृत्युयमा वेपन्ते नात्र संशयः॥

'राधा' नामके अन्तर्गत राकारके उच्चारणसे मनुष्य श्रीकृष्ण-चरणकमलमें

निश्चला भक्ति और भगवान्के दासत्वको प्राप्त करके समस्त अभिलिषित पदार्थ, सदानन्द और समस्त सिद्धियोंकी खान ईश्वरकी प्राप्त करता है तया धकारका उच्चारण उसे साष्टिं, सारूप्य, भगवान्के खरूपका तत्त्वज्ञान और समानकाल उनके साथ रहनेकी स्थिति प्रदान करता है। आकार उच्चारित होनेपर शिवके समान औढर-दानीपन, तेजोराशि, योगशक्ति, योगमें मित और सर्वकालमें श्रीहरिकी स्मृति प्राप्त होती है। इस प्रकार 'राधा' नामके श्रवण, उच्चारण, स्मरण और संयोगसे मोह-जाल तथा पापराशिका नाश हो जाता है और रोग-शोक-मृत्यु तथा यमराज उसके भयसे काँपने लगते हैं।

'रा' शब्दोचारणादेव स्फीतो भवति माधवः। 'धा' शब्दोचारणात् पश्चाद्वावत्येव ससम्भ्रमः॥

'रा' शब्दका उच्चारण करनेपर उसे सुनते ही माधव हर्षसे फूछ जाते हैं और 'धा' शब्दका उच्चारण करनेपर बड़े सत्कारके साथ उसके पीछे-पीछे दौड़ने छगते हैं।

> 'रा' शब्दोच्चारणाङ्गको राति मुक्तिं सुदुर्लभाम् । 'धा' शब्दोच्चारणादुर्गे धावत्येव हरेः पदम् ॥ 'रा' इत्यादानवचनो 'धा' च निर्वाणवाचकः । यतोऽवामोति मुक्तिं च सा च राधा प्रकीर्तिता ॥

'रा' शब्दके उचारणसे भक्त परम दुर्लभ मुक्ति-पदको प्राप्त करता है और 'धा' शब्दके उचारणसे निश्चय ही वह दौड़कर ब्राहरिक धाममें पहुँच जाता है।

'रा' का अर्थ है 'पाना' और 'धा' का अर्थ है निर्वाण—मोक्ष ; भक्त-जन उनसे निर्वाण मुक्ति प्राप्त करता है, इसिल्यें उन्हें 'राधा' कहा गया है ।

आज इन महामहिमामयी राधाजीका प्राकट्य-महोत्सव है। अतः हम राधिकाजीके महत्त्वपर कुछ विचार करके उसे जीवनमें उतारनेकी चेष्टा करेंगे या करनेका व्रत लेंगे, तभी हमारा यह महोत्सव यथार्थतः सफल होगा। तभी इसका असली लाभ प्राप्त करके हम धन्य हो सकेंगे। इस गोपी-प्रेम या राधा-प्रेममें त्यागकी पराकाष्ट्रा है। इसीलिय यह प्रेम शिव- नारदादिके द्वारा वाञ्छित, महातपस्त्री मुनि महानुभावींके द्वारा अभीष्मत-यहाँतक कि महान् तपस्याके द्वारा ब्रह्मविद्यातकके लिये भी प्राप्तःय है। विषयासक्त पामरोंकी--जो निषद्धिभोगोंके उपार्जन-सेवनमें लगे रहते हैं--तो बात ही नहीं है, सकाम वैधकर्मी भी इह-परके भोगोंकी वाञ्छा करते हैं। योगी चित्त-वृत्तिके निरोधके द्वारा परमात्म-ज्योतिका उर्ज्ञान करना चाहते हैं, ज्ञानी अहंको बन्धनसे मुक्त करके मोक्ष-सुख पाना चाहत हैं और निष्कामकर्मी अन्तःकरणकी शब्दिके द्वारा ज्ञान प्राप्त करना या नैष्कर्म्य-सिद्धिके द्वारा आत्मसाक्षात्कार करना चाहते हैं। इन सर्भामें एक स्वार्थ है, अहंके मङ्गलकी एक वासना है— चाहे वह कितनी ही ऊंची हो, कितनी ही दुर्लभ और महान् हो । परंतु इस परम येमके साधकोंको तो आरम्भसे ही ख-सुख-वासनाके त्यागका पाठ पढ्ना पड्ता है। अहंकी विस्मृतिकी शिक्षा प्रहण करनी पड़ती है । इसका प्रारम्भ होता है 'तत्सुखसुखित्व'की पवित्र भावनासे, भगवानुको परम प्रियतम मानकर उनको सुख पहुँचानेवाळी त्यागमयी रसमयी कत्यनासे । श्रीराधारानी और उनकी सङ्गिनी गोपाङ्गनाएँ इस रसमय, त्यागमय प्रेमकी परम आदश हैं। इस आदर्शको सामने रखकर हम जितना ही खार्थ-त्याग करेंगे, जितना ही 'पर' को 'ख' मानकर प्रेमभरे हृदयसे उसके लिये त्याग करेंगे, उतना ही इस मार्गमें आगे बढ़ सकेंगे। होते-होते जब भगवान श्रीकृष्ण ही हमारे एकमात्र 'ख' रह जायँगे, तब उनका सुख ही हमारा 'परम स्वार्थ' वन जायगा, तब हमारा प्रत्येक विचार और प्रत्येक कर्म भगवत्सुन्वार्थः हो होगा । यहीं गोपीभाव है ।

इस गोपीभावकी जहाँ पराकाष्ठा है और वह पराकाष्टा भी जहाँ ससीम बनी हुई नित्य असीम अनन्तकी ओर प्रवाहित हो रही है, वह है—श्रीराधाभाव । इस महाभावकी जीती-जागती प्रत्यक्ष प्रतिमः हैं श्रीराधाजी ।

वे श्रीराधाजी भगवान् श्रीकृष्णकी आत्मा हैं। इनके साथ रमण करनेके कारण ही रहस्यके जाननेवाले ममंत्र विद्वान् श्रीकृष्णको 'आत्मासमन् कहते हैं.— आत्मा तु गदिका तस्य तयैव रमणादसौ। आत्मारामतया पाक्षैः प्रोच्यते गूढवेदिभिः॥

स्त्ररूपतः श्रीराधा-माधव सदा एक होनेपर भी एक दूसरेकी आराधना करने हैं।

> राधा भजित श्रीकृष्णं स च तां च परस्परम्। उभयोः सर्वसाम्यं च सदा सन्ते। यदन्ति च ॥

रावा श्रीकृष्णकी आराधना करती हैं और श्रीकृष्ण राधाकी। वे दोनी परस्पर शारध्य-आराधक हैं। संत कहते हैं कि उनमें सभी दृष्टियोंसे पूर्ण समता है।

'नारद्पाञ्चरात्र'में राधाक सम्बन्धमें कहा गया है---

यथा ब्रह्मस्वरूपश्च श्रीकृष्णः प्रकृतेः परः। तथा ब्रह्मस्वरूपा च निर्किप्ता प्रकृतेः परा॥ श्राणाधिष्ठातृदेवा या राधारूपा च सा मुने।

जैसे श्रीकृष्ण बद्धस्त्रस्य हैं तथा प्रकृतिसे सर्वया परे हैं, वैसे ही श्रीराधा भी ब्रह्मस्रस्या, मायांक लेपसे रहित तथा प्रकृतिसे परे हैं। श्रीकृष्णके प्राणोंकी जो अधिष्ठातृदेवी हैं; वे ही श्रीराधा हैं।

यही बात देवीभागवतमें कही गयी है-

क्रष्णप्राणाधिदेवी सा तदधीनो विभुर्यतः। रासेश्वरी तस्य नित्यं तया हीनो न तिष्ठति॥

श्रीराधा श्रीकृष्णके प्राणोंकी अधिष्ठातृदेवी हैं । कारण, परमात्मा श्रीकृष्ण उनके अधीन हैं । वे रासेश्वरी सदा उनके समीप रहती हैं । वे न रहें तो श्रीकृष्ण टिकें ही नहीं ।

इतनेपर भी राजा कभी अपनेको न तो उनके प्राणोंकी अधिष्ठातृदेवी मानती हैं और न उनके द्वारा आराध्या ही मानती हैं। वे सदा ही विनम्र हृदयसे प्रार्थना करती रहती हैं—

> त्वत्पादाब्जे मन्मने।ऽिलः सतते भ्रमतु प्रभो। पातु भक्तिरसं पद्मे मधुपश्च यथा मधु॥

मदीयप्राणनाथस्त्वं भव जन्मनि जन्मनि । त्वदीयचरणाम्भोजे देहि भक्तिं सुदुर्लभाम् ॥ तव स्मृतौ गुणे चित्तं खप्ने श्वाने दिवानिशम् । भवेन्निमग्नं सततमेतन्मम मनीषितम् ॥

( त्र० कु० २७ | २३०-२३२ )

'प्रभो ! तुम्हारे चरण-सरोजमें मेरा मनरूपी भ्रमर निरन्तर भ्रमण करता रहे और जैसे वह मधुप कमलका मधुपान करता है, वैसे ही यह प्रेमरस पान करता रहे । जन्म-जन्ममें तुम्हीं मेरे प्राणनाथ होओ और मुझे अपने पद-पङ्कजमें सुदुर्लम ग्रेम-मिक्त प्रदान करो । प्रमो ! मेरे मनकी यही एकमात्र चाह है कि मेरा चित्त स्वप्न और जागरण—सभी अवस्थाओं में दिन-रात केवल तुम्हारी ही स्मृति और गुणों में डूवा रहे ।'

श्रीराधाजीकी इस प्राथनाका अनुसरण करते हुए हम भी श्रीराधिका-जीसे ऐसी ही प्रार्थना करें—

स्थामस्वामिनी राधिके ! करों कृपा को दान ।
सुनत रहें मुरली मधुर मधुमय बानी कान ॥
पद-पंकज-मकरन्द नित पियत रहें दा-भूंग ।
करत रहें सेवा परम सतत सकल सुचि अंग ॥
रत्ना नित पाती रहें दुर्लंभ भुक्त प्रसाद ।
वानी नित लेती रहें नाय-गुननि-रत्य-स्वाद ॥
लगों रहें मन अनवरत तुम में आठों जाम ।
अन्य स्मृति सब लोप हों सुमिरत लवि अभिराम ॥
बढ़त रहें नित पलिंहे-पल दिव्य तुम्हारों प्रेम ।
सम होवें सब हंद पुनि, बितरें जोग-च्लेम ॥
पुक्ति-मुक्ति को सुधि मिटै, उल्लें प्रम-तरंग ।
राधा-माधव सरस मुधि करें तुरत भव-भंग ॥
बोलों वृषभानुकुणारी श्रीराधारानीकी जय जय जय ।

( रात्रिमें )

कामं तूलिकया करेण हरिणा यालककैरङ्किता नानाकेलिविद्गधगोपरमणीवृन्दे तथा वन्दिता । या संगुप्ततया तथोपनिषदां हृद्येव विद्यातते सा राधाचरणहृयी मम गतिर्लास्यैकलीलामयी॥ काळिन्दीतटकुञ्जमन्दिरगते। योगीन्द्रवद्यत्पद्-ज्योतिष्यीनधरः सदा जपति यां प्रेमाश्रुपूर्णो हरिः। केनाप्यज्ञतसुत्स्मद्रतिभागतन्त्रेत सम्मोहिता भागकेति सदास्मिद्रसुरसुसे विद्यापराह्यः सा॥

रसिक स्थाप ही हैं। यहा स्थमव जीवनसूरि । विश्व व पेकड़ के क्सत बेही पावन धूरि ॥ ्यति निर्हेडिहारियां हरिन स्थाम-पंताप । जिन तनकी छटा नुस्त हरत सहन-सन-हाप ॥

परम मन्य चुडापनि। और मिक्कि अभिद्ध आचार्य देवर्षि सारदजीने जीवजाहुन (वोर्का परमः सम्बद्धाः मक्तिका सम्बद्धप् वतलाया है—'तदर्पिता-खिलाचारता तहिसारणे परमध्याकुलता' अर्थात् उसमें अखिल आचार सहज ही समर्पित हो जाते हैं. अपने पास कुछ भी नहीं रह जाता । सभी दृष्टियोंसे और सभी प्रकारसे परम अकिचनताका उदय हो जाता है। तब परम प्रियतन श्रीकृष्णकी मधुर मनोहर दिच्य सुधामयी सुख-स्मृतिरूपी मुनि-जन-दृष्टम एकमात्र परम धनकी प्राप्ति होती है और इस मुक्ति-मुक्तिकी सहज विस्मृतिसे सभिवित ग्रियतग-समृतिमें कभी कहीं यदि क्षणमात्रके लिये भी रकावट-सी आती है हो भरत व्याकुलता' उत्पन्न हो जाती है। जिसकी प्रसी स्वासाविक स्थिति है। वह है—त्रजगीपी ( यथा त्रजगीपिकानाम् ) । इम जेपीमध्यक्षी पत्न अधर, धरन विशेष्ट समुज्ज्वल धुवावारा जि**स मूल** बातसे प्रकारित होता है और प्रत्येक धाराका प्रत्येक सुधाकण जिस नित्यप्रयाची अक्तरमञ्जात । एक सोक्तर जीता है तथा प्रत्येक सुधाकणका अत्तमें जिस्म केन लाक है। उन्ने प्रथनसान होता उन्न वह इस परम प्रेमका मुख गम ५० उस १२५८ ५५८) (साथ नित्यप्रयाची समुद्र <mark>हें---धीराधार्जा ।</mark> वड़ा ५० - ६० ८ अ. त्यागपत्र परः वनके सांकेतिक सन्हपको अण्ट- अन्ते में इत्तर जिल्होंमें पश्चिमे-सहिये----

> देह-पाण-मन-पुर्वेह-इतिह्थां इन वे आभाविक सब कर्म । अभिलापा आस-हि कामना आक्षा तृष्णाके सब मर्स ॥ माया, मोह, अहंता ममना एवं उनके सब आचार । इह-परके, परमार्थ-स्वार्थके ऊँचे नीचे सब ब्यापार ॥

धनः जनः जीवनः स्वजनः सुयसः सत्कीतिः परम आदर-सम्मान । सुगति, सिद्धि, सम्पत्तिः सफलता, प्रज्ञा अमल, विवेक महान ॥ देहधर्म परिवार-धर्म सब, लोकधर्म, वैदिक सब धर्म। सर्वधर्मः धर्मीः, धर्मात्माः, धर्मशाराः, धर्मकः वर्मे॥ देह-कुटुम्ब-स्वर्ग-सुख अनुपम अनुल मुक्ति-सुप प्रज्ञान-द । सभी समर्पण हुए सहा ही, रहा न कुछ भी उत्तम-मन्द्र ॥ जाग्रत्-म्बप्न-सुपुप्ति-तुरीया, द्रष्टा-इर्शन-दश्य-विचार । भूत-भविष्यत्-त्रर्तमान सब हुए समर्पित निरहंका≠ ॥ रही न रंचक स्मृति अर्पणकी, रहा न कहीं तनिक अभिमान । करता पतन उच्चस्तरसे जो, हरते जिसे स्वयं भगवान ॥ सर्वत्याग श्रुचितम होता यों—जहाँ एक प्रियतम-सुख हेटु । होता उदय प्रेम-रवि, उज्ज्वल मरता काम-राहु तम-केतु ॥ होता हैन्य प्रकट पावन तब, बढ़ता प्रियतम-सुखका चाव । सारण 'अनन्य', 'सुस्री तत्सुन्त्र' से—यही मधुरतम गोपीभाव ॥ परम रत्न इस ग्रुचि अमूल्य रिाको जो विमल विलक्षण खान । नित्य अगाध सहज ही प्रतिपल वर्धमान जो अमित अमान ॥ स्नेह-मान-प्रणयादि अष्टविध रतिका जो सर्वोच्च सुरूप । महाभावरूपा वे राधा सहज कृष्ण-फर्षिणी

शरीर, प्राण, मन. बुद्धि, इन्धियाँ और उनके सभी आमाविक कर्म; अमिलाषा, आसक्ति, कामना, आज्ञा और तृष्णाका सम्पूर्ण रहस्य; माया, मोह, अहंता, ममता और उनकी प्रेरणासे होनेवाले सब आचरण; इस लोकके और परलोकके, परमार्थ और खार्थके ऊँचे-नीचे सारे व्यवहार-व्यापार; धन, जन, जीवन, खजन, सुन्धर यश, सांत्विक कोर्ने और श्रेष्ठ आदर-सम्वान; धुम गति. सिद्धि, लोकिक और दैविक सम्पत्ति, सकलता, निर्मल बुद्धि और महान् विवेक; देहके धर्म, परिवारके धर्म, सारे लोक-धर्म, सारे वेद-धर्म, अन्य धर्ममात्र, उनके धर्मी, धर्मके अल्पा, धर्मजीवन और धर्मका कवच; शरीरके, कुटुम्बके और खर्गके अनुपम सुन्व, अनुलिन मुक्ति- गुन्व और ब्रह्मानन्द—ये सब कुछ सहज ही समर्पित हो गये। कुछ भी उत्तम-मन्द नहीं बच रहा। यहाँतक कि जाग्रत्-खप्त-सुपुप्ति और तुरीय—ये चारों अवस्थाएँ तथा भूत-भविष्य-वर्तमान—ये तीनों काल भी बिना किसी

अहं वारके रुमांपत हो गये। फिर इस सर्व-समर्पणकी स्मृति भी समर्पित हो गयी, वह भी जरा-सी भी नहीं बची और न कहीं अपण या त्यागका तिनक-सा वह अभिमान ही बचा, जो उच्चस्तरसे गिरा उता है और खयं भगवान् जिसका हरण—नाश करते हैं— 'अभिमानद्वेषित्वात्'। यों जब एकमात्र प्रियतमके सुद्धके लिये पवित्रतम सर्वत्याग हो जाता है, तब समुञ्ज्वल प्रेम-सूर्यका उदय होता है और काम-तमरूप राहु-केंतु मर जाते हैं। तदनन्तर सबको पवित्र कर दनेवाला एक विलक्षण देन्य प्रकट होता है और उसीके साथ प्रियतमको सुख दनेका चाव आत्यन्तिक रूपसे बढ़ जाता है। यह अनन्य-स्मरण और प्रियतमके सुखसे सुखी होना ही मधुरतम गोपीभाव है। इस मधुरतम परम पवित्र श्रेष्ठ अमूल्य प्रेम-रक्षकी जो निर्मल और विलक्षण ग्यान है; जो नित्य अगाध प्रेम सहज ही पल-पलमें अपरिमित रूपसे बढ़ता रहता है; प्रीति, स्नेह, मान, प्रणय, राग, अनुराग, भाव और महाभाव-—इस आठ प्रकारके प्रेमका जो सर्वोच्च सुन्दर रूप महाभाव है, उसीका प्रत्यक्ष मूर्तिमान् रूप—सहज ही श्रीकृष्णको आकर्षित करनेवाली महाभावरूपा अनुपमेय श्रीराधा हैं।

ये परम प्रेममयी श्रीराधा सर्वत्यागमयी और नित्य श्रीकृष्णख्रा, श्रीकृष्णात्मस्रक्षपा और श्रीकृष्ण-चित्ताक्षणि है। इतना होते हुए भी इनकी सहज-स्क्रमाव्यत चेष्टा नित्य-निरन्तर श्रीकृष्ण-सुस्कि लिये हुआ करती है। ये दिन-रात समुद्रको आत्मदान देती रहनेवाली सुरसरिके सदश अनादिकालसे अनन्तकाल प्रियतम श्रीकृष्णको सुख देती ही रहती हैं। यो उनके नित्य सर्वसुखदायिनी होनेपर भी ये यही अनुभव करती हैं कि मैं सदा-सर्वदा प्रियतम श्रीकृष्णसे लेती ही रहती हूँ।

इस दिव्य त्यागमय परम प्रेममें तीन बातें आनवार्य होती हैं और ये तीनों ही परम प्रेमके परमोच स्तरमें परिणत महाभावमें सहज समुदित दैन्यके दर्शन कराती हैं—

(१) निरन्तर देते रहनेपर भी अपने लिये निरन्तर लेते रहनेका अनुभव करना।

- (२) देने योग्य वस्तुमात्रका अपनेमें सदा ही अभाव उग्वना ।
- (३) सेवा करनेकी किंचित् भी योग्यताका अपनेमें न टीग्वना और सदा ही संकुचित मनसे प्रत्येक सेवामें सेव्य प्रियतम श्रीकृष्णके ही असाधारण सौशील्य, औदाय एवं स्नेह-परवशताके दर्शन करते हुए सर्वसमर्पण हो जानेपर भी सदा समर्पण करते ही रहना।

परम महिमामय इस दैन्यके ये तीनों खरूप श्रीराधामें पूर्णतया प्रकट हानेपर भी इनकी अधिकता, उज्ज्वलता, पितृत्रता, सुगन्ध और सरसता सदा-सर्वदा उत्तरोत्तर असीमकी ओर बढ़ती ही जा रही है । जैसे श्रीकृष्णका सौन्दर्य-माधुर्य नित्य-नवीन वर्द्धनशील है, जैसे पितृत्र प्रेमका खरूप नित्य-निरन्तर प्रतिपल बढ़नेवाला होनेसे नित्य-नवीन है, वैसे ही श्रीराधा और उनकी कायव्यृहरूपा श्रीगोपाझनाओंके परम पितृत्र रसमय महाभावका यह दैन्य भी नित्य नव सरसता, नित्य नव लावण्य, नित्य नव मधुरता, नित्य नव समर्पणरूपता और नित्य नव प्रियतम-सुखेन्छाके रूपमें बढ़ा चला जा रहा है । वस्तुतः इस परम प्रेममें प्रियतम श्रीश्यामसुन्दरके सुखकी सहज स्पृहा और ख-सुख वासना मात्रके त्यागकी स्थित खाभाविक हो जाती है और वह उत्तरोत्तर बढ़ती रहती है । अतएव किसी भी विचारमें, चेष्टामें, क्रियामें भोग-मो क्षकी इच्छाके उदयका सर्वथा अभाव रहता है ।

उद्भवजी भगवान् श्रीकृष्णके भेजे हुए ब्रजमें जाते हैं। वे सबसे मिळते हैं, सबको समझाते हैं। अन्तमें भाग्यवती प्रेमखरूपा श्रीगोपाङ्गनाओंसे और स्यामसुन्दरकी अभिन्नरूपा और उनकी प्राणाधिका श्रीराधिकासे एकान्तमें मिळते हैं। पहले समझानेकी चेश करते हैं, फिर उनके प्रेमकी महान् रुष्ण स्थितको देखकर हतप्रभ हो जाते हैं। उद्धवजीके अपने झानका अभिमान दूर हो जाता है, वे उनसे प्रेमहिक्षा प्रहण करते हैं और अन्तमें उन गोविन्द-प्रेमरूपिणी गोपरमणियोंके निवास-स्थान वृन्दावनमें कोई लता-गुल्म-भोषिष बनकर भी उनकी चरणधूलि प्राप्त करनेकी महती अभिलाषा करते हैं—

आसामहो चरणरेणु तुयामहं स्यां चृन्दावने किमपि गुल्मलतौषधीनाम् । या दुस्त्यजं स्वजनमार्यपथं च हित्वा भेजुर्मुकुन्दपदवीं श्रुतिभिर्विमृग्याम् ॥ (श्रीमद्भागवत १० । ४७ । ६१)

'अहो ! मैं इस बृन्दावनमें कोई झाड़ी, बेठ आवा ओरिं — जड़ी-बूटी ही वन जाऊँ। ऐसा वन जाऊँगा तो मुझे इन त्रजाङ्गनाओं को चरगरज निरन्तर मिलती रहेगी। उस चरगरजमें स्नान करके मैं बन्य हो जाऊँगा। इन गोपियोंकी बड़ी महिमा है, इन्होंने उन प्रेममय भगवात्की, जिनको श्रुतियाँ — नेद, उमनिपद् सदा खोजते ही रहते हैं परंतु पाते नहीं, पदवीको, तन्मयताको, उनके परम प्रेमको पा लिया है और इसके लिये इन्होंने दुस्स्यज खजन सन्बन्धी और लोक-नेदकी मर्यादा — आर्यमार्गका भी परित्याम कर दिया है।

फिर उद्भवनी जब वहाँसे चलने लगते हैं, तब श्रीरावानी विकल हो जाती हैं। वे कहने लगती हैं—

उद्भव ! राधा-सी अमागिनी दुःखनागिनी पापित कौन ? जिसको छोड़, मधुपुरी जाकर माधव मधुर हो गये मौन ! ऐसी प्रियवियोगिनी तरुणी मेरे सिवा न कोई और । प्रिय-विछोहमें शून्य दीखते जिसको सभी काल, सब ठौर ॥ पल-पलमें बढ़ता जाता है दारुण-से-दारुण उर-दाह । सूचे कण्ठ-तालु सब जिसके, निकल न पाती मुखने आह ॥ प्रियतमके वियोगकी ज्वालामें कैपा भीषण उत्ताप। कर न सकेगा उसका कोई, कभी कल्पनासे भी माप॥ मेरे मनकी वियम वेदना रहती मनमें ही अञ्यक्त। भाषा नहीं पहुँच पाती है, शब्द नहीं कर पाते व्यक्त॥ कैसे किसे सुनाऊँ, उद्धव! मैं अपने मनकी यह बात। कौन बोध देकर कर सकता, शीतल मेरे जलते गात॥ सुल्ली न होओ देख मुझे तुम, जाओ उद्धव! हरिके पास। सुलसा दें न कहीं ये मेरे तुम्हें बोर संतापी श्वास॥

'उद्भव ! इस राधाके सदृश अभागिनी, दूःखभागिनी तथा पापि**नी** 

मला और कौन होगी, जिसको छोड़कर उनके बड़े मीठे माधव मधुपुरी चले गये और वहाँ जाकर कहना-सुनना ही बंद कर दिया ! प्रियतम का ऐसा वियोग सहनेवाली तरुणी मेरे सिवा और कोई नहीं है ! मुझे उन प्रियतम के बिछोह में आज सभी देश और सभी काल सूने दिखायी दे रहे हैं । पळ-पळमें मेरे हृदयका दाह मीषण-से-भीषण रूपमें बढ़ा चला जा रहा है । इस तापसे मेरे कळ-ताल भी ऐसे सूख गये कि मुँहसे आह भी नहीं निकल पा रही है । प्रियतमके वियोगकी ज्वालामें कैसा भयानक ताप होता है, इसका परिमाण कोई कभी कल्पनासे भी नहीं कर सकेगा । मेरे मनकी भीषण वेदना मेरे मनमें ही अप्रकट रह जाती है, न वहाँतक कोई भागा पहुँचती है और न कोई शब्द ही उसे व्यक्त कर पाते हैं । मैं अपने मनकी वात, उद्धव! किसे सुनाऊँ और कैसे सुनाऊँ ! ( और जब कोई मेरे हृदयकी बातको जानता ही नहीं, ) तब मुझे प्रवोध देकर कौन मेरे जलते-मुनते अङ्गोंको शीतल कर सकता है ! उद्धव ! तुम मेरा दु:ख देखकर दुखी न होओ, ( मेरा मन अपहरण करके चले जानेवाले ) उन हरिके पास चले जाओ; यहाँ ठहरे तो, कहीं मेरे ये घोर आग उगलनेवाले श्वास तुम्हें झुलस न दें!'

यों कहते-कहते राधाजी अत्यन्त व्याकुछ हो जाती हैं और मूर्छित होकर जमीनपर दुछक पड़ती हैं। उद्धवजीके द्वारा समयोचित उपचार किये जानेपर कुछ समयके बाद श्रीराधाजीको चेतना छौटती है। तदनन्तर श्रीराधाके दुःखसे अत्यन्त दुखी, उनके तापसे संतप्त सहज-सुहृद् उद्धव क्षोभ प्रकट करते हुए कहने छगते हैं—'मिह्मामयी राधा! में अबतक जानता था, हमारे श्यामसुन्दर सदय-सहृदय हैं और प्रियजन-सुखद हैं। पर आज इन सब गोपाङ्गनाओंकी और तुम्हारी उनके वियोगमें ऐसी दारुण दीन दशा देखकर में यह निश्चतरूपसे अनुभव करने रुगा हूँ कि वे सचमुच बड़े ही निष्टुर-निर्दय हैं राधे! तुम उन कपटी, निर्मोही बन्धुका समरण करके क्यों इतनी दुखी हो रही हो .....।'

श्रीराधाको उद्भवके इन सहानुभूतिपूर्ण वचनोंमें भी प्रियतमकी निन्दा सुनना सहन नहीं हुआ और ने उन्हें रोककर बीचमें ही बोछ उठीं— 'उद्भव! ऐसा मत कहो। वे मेरे प्राणनाथ कदापि निष्ठुर-निर्देय नहीं हैं। वे बड़े ही सदय-सहदय हैं। मैं जानती हूँ, उनका हृदय अत्यन्त कोमल है। अब भी वे मेरी स्मृतिसे, पता नहीं, कितने कैसे व्याकुल हो रहे होंगे। वे बिना ही रूप-गुण देखे सदा मुग्नपर मुग्ध रहते हैं। सच तो यह है कि मैं ही अभागिनी हूँ। उद्भव! मैं उन प्राणनाथ प्रियतमको कैसे भूल जाऊँ! उनकी मधुर-मधुर स्मृति ही तो मेरा जीवन है—मेरा अस्तित्व है। इस राधाके रूपमें केशल उनकी स्मृति ही तो बची है। अगमरको भी उनकी विस्मृतिका अर्थ है—राधाक। मरण—राधाके अस्तित्वका अभाव!

विसारूँ कैसे स्थाम सुजान ी एकमात्र स्मृति ही है आत्मा, स्मृति ही जीवन-प्रान॥ एक मधुर अनन्य स्मृति प्रिय की नित्य अखंड बनी मन । प्रानि, पटार्थ, परिस्थिति--सब कौ सह तहिं भयो बिसर्जन ॥ नित नव सुंदरता, नव माधुरि, नित नव रूप-विकास। नित नव प्रीतिः नित्य नव गौरवः नित नव रासबिलास ॥ नित नव नेह, भाव नित नृतन रातदिवस मन राजत। नित नव संगम की मधुर स्मृति हियमहँ निस्य बिराजत॥ गुन-गरिमा, महिमा, सुहाग-सुख, रस-वर्षी मुसुकान। आतुर मान-मनावनि, बोलनि सुधा-मधुर रसखान॥ चरनक्रमल, मुखमंडल, मधुमय रूप, केस सिंगार। विकट अकुटि, इस निलंन बिसद, परा नृपुर की झनकार ॥ स्वनमात्र मन होत प्रहरिवत, परस प्रकुल्लित देह। स्मृति में होत सुिद्धान्ध आतमा, उपजत नित नव नेह ॥ कोटि-कांटि सत मन्मथ जिन के पटतर आत लजावत। बह्मा, सिव, सनकादि गुननि की जिनके पार न पावत ॥ एक बार सपनेह जिल्ह कीन्हें रूपराधि के दरसन। अग-जग विसरि, कियौ तिन अपनौ सरबस बिबस समरपन ॥ िन के मधुर मनोहर मंजुल गुन, स्वर-लहरी अनुलित। पाहन काठ करत द्वानय जल, मृत तरु करत सुमुकुलित ॥ वाय-सूर्य की गाँत स्तीभेत कारे, अचल करत सब चंतन ! ातन को श्रियतम रूप पाइ दुनि कैसे सुधि बिसरे मन॥ मेरे धाननाथ वे धियतम, मधुर-मधुर जीवनधन। रातिदनों वे रहत हृदय में बिलगत नहिं एकहु छिन॥

ऊधौ ! तिन में मैं, वे मो में, नहीं भेद को लेस। प्रियतम के ढिंग जाउ सिदौसी, मेटौ मन कौ क्लेस॥

'मैं उन सुजान स्यामसुन्दरको कैसे भूल जाऊँ ? एकमात्र उनकी वह स्मृति ही मेरी आत्मा है, वह स्मृति ही मेरा जीवन-प्राण है। प्रियतमकी एक अनन्य अखण्ड स्मृति नित्य-निरन्तर मनमें बनी रहती है: उनके अनि-रिक्त अन्य सभी प्राणी, पदार्थ, परिस्थितिका मनसे विसर्जन हो गया है । उनका वह नित्य नतन सौन्दर्य, नित्य नव माधुर्य, नित्य नया-नया रूपका विकास, नित्य नया प्रेम, नित्य नृतन प्रेमका गौरव, नित्य नृतन स्नेह और नित्य नवीन भाव रात-दिन मेरे मनमें स्मृतिरूपसे सुशोभित हैं। उनके नित्य नवीन संगमकी मधुर स्मृति मेरे हृदयमें नित्य-निरन्तर विराजित रहती है । उनकी वह गुण-गरिमा, महिमा, उनके द्वारा मिला हुआ सौभाग्य-सुख, उनकी वह रस बरसाती मधुर मुसुकान, मेरे मान करनेपर आतुर होकर मनानेकी गधुर चेष्टा, उनकी सुधामधुर रसकी खान वाणी, उनके वे अरुण चरणकमल,उनका मनोहर् मुखमण्डल,मधुमय रूप और उनका वह केशोंका रूप-शृङ्गार, वे बाँकी भौंहें, विशाल कमलदल-लोचन एवं पैरोंके नुपरोंकी झनकार सदा ही स्मरण रहती हैं। कहीं उनकी ये बातें जरा-सी सननेको मिल जाती हैं तो मन हर्षसे पूर्ण हो जाता है । शरीर स्पर्शमात्रसे प्रफुक्कित हो जाता है । स्पृतिसे आत्मा ही सुस्निग्ध हो जाता है एवं नित्य-नृतन स्नेहका उदय होता है । सैकड़ों करोड़-करोड़ कामदेव जिनकी तुलनामें आते लजाते हैं, ब्रह्मा, शिव और सनकादि जिनके गुणोंका पार नहीं पाते—उस रूपराशिकी एक बार खप्नमें भी जिसको झाँकी दीख गयी, वही सारे अग-जगको भूलकर विवश होकर अपना सर्वस्व समर्पण करनेको बाध्य हो गया । जिनके मधुर मनोहर सुन्दर गुण तथा जिनकी खर-छहरी ऐसी अतुलित है कि जो कठोर पात्राण और काष्ट्रको भी द्रवमय जल बनाकर बहा देती है, मरे हुए वृक्षोंको हरे-भरे करके भलीभाँति मुकुलित कर देती है, वायु तथा सूर्यकी चाल रोक देती है और समस्त चल चेतनोंको अचल कर देती है, ऐसे उनको मैंने प्रियतमके रूपमें प्राप्त किया ! अब भला, मेरा मन उन्हें कैसे भूल जाय १ वे मेरे प्राणनाथ हैं, मेरे प्रियतम हैं, मेरे मधुरसे भी मधुर जीवन-

धन हैं; वे रात-दिन मेरे हृदयमें निवास करते हैं, कभी एक क्षणके लिये भी अलग नहीं होते ( सदा साथ ही रहते हैं ) । उद्भव ! मैं उनमें हूँ और वे मुझमें हैं । हम दोनोंमें लेशमात्र भी भेद नहीं है । तुम तुरंत उन प्रियतमके पास पहुँचकर उनके मनके क्लेशको दूर करो ।'

इतना कहते ही भाव बदछा । वियोगकी विपम वेदना पुनः जाम्रत् हो गयी और वे मूर्च्छित होकर पुनः गिर पड़ीं । प्रयास करनेपर जब उन्हें चेत हुआ, तब वे रोती हुई बोलीं—

> गच्छ वत्स मधुपुरीं सर्वे वोधय माथवम् । यथा पश्यामि गोविन्दं प्रयत्नेन तथा कुरु ॥ निष्फलं मे गतं जन्म गच्छ मिथ्यादुराशया । आशा हि परमं दुःखं नैराइयं परमं सुखम् ॥

'वत्स उद्भव ! तुम मथुरा जाओ और माधवको सब बातें समझाकर ऐसा प्रयत्न करो जिसमें हमलोग उनके दर्शन कर सकें । तुम तुरंत चले जाओ ! हमारा जीवन तो मिथ्या दुराशामें निष्फल ही चला गया । आशा ही परम दुःख है और निराशा ही परम सुख है ।' राधिकाजी यों कहकर फिर रोने लगीं । उद्भवजीने उनके चरण-कमलोंमें प्रणाम करके प्रस्थान किया ।

उद्भवजीके जाते ही राधिकाजी पुनः मूर्च्छित हो जाती हैं। तब गोपियाँ उन्हें उठाकर सजल कमलपत्रोंकी शय्यापर सुला दंती हैं। पर राधाके स्पर्शमात्रसे ही वह शय्या जलकर भस्म हो जाती है (तन्स्पर्शमात्राच्छयनं भस्मीभूतं वभूव ह)। तदनन्तर उन विरह्ञवर-कातरा श्रीराधाजीको वे पुनः दूसरे स्निग्ध स्थानमें स्निग्ध चन्दन लगे वस्नोंपर सुलाती हैं, पर वह सुगिधिचन्दनोदक भी तत्काल सूख जाता है (सहसा शुष्कतां प्राप्तं सुगिन्धि चन्दनोदकम्)। किर, वे अपने प्राण-प्रियतमकी मधुर चर्च करनेवाले उद्भवके चले जानेसे अत्यन्त दुःखित होकर सहसा बोल उठती हैं—

हाहोद्धवोद्धव हरिं शीघ्रं गत्वा वदेति च। समानय हरिं शीघ्रं मत्भाणेश्वरमित्यपि॥ 'हा उद्भव ! हा उद्भव ! तुम तुरंत जाकर मेरी यह यातना मेरे प्राणेश्वर हरिको सुनाओ और उन्हें शीघ्र यहाँ लेकर आओ ।'

कितनी मार्मिक पीड़ा है- राधाके प्राणोंमें।

उद्भवजी श्रीगोपियोंकी दशा देखकर बड़े ही दुखी हुए। वे अत्यन्त क्षुच्ध मनसे मथुरा टौटे। श्रीकृष्ण,के प्रति उन्हें बड़ा रोष आ रहा था। भक्त कवि श्रीनन्ददासजी लिखते हैं—

करनामह रासकता ह तुम्हरा सब झूडा। तब ही लों दहीं लाख, जबिह लों बंधि रही मूँठी॥ मैं जान्यों बज जाइ के निरदय तुम्हरी रूप, जो तुम की अवलंब हीं, तिन्ह की मेली कूप, कीन-सौ धरम यह?

स्यामसुन्दरकी निर्दयता देखकर उद्भवके दोनों नेत्रोंमें क्रोध छा गया। फिर व्रजाङ्गनाओं के प्रेमको स्मरण करके वे रस-भरे वचन बोले—'नन्दलाल! सुनो, तुम्हारी सारी करुणामयी रिसकता— प्रेमकी बातें झूठी हैं। तभीतक हाख कह लो, जबतक मुट्ठी बँधी है। अब तो व्रजमें जाकर मैंने तुम्हारे निर्दय रूपको जान लिया है। जो तुम्हारा अवलम्ब लेते हैं, उनको तुम कुएँमें दकेल देते हो! यह तुम्हारा कौन-सा धर्म है!

फिर राधाकी दीन-दशाका करूण चित्र सामने आते ही उद्भवजी अपनेको मर्यादामें नहीं रख सके और प्रणयकोपसे भरकर वे श्रीकृष्णसे कहने छगे—

> तुम सम निटुर दूजी कीन ? राधिका-सी प्रेम-पुतरी रुदित छाँड़ी भीन॥ विधि गयौ निहें हियौ तेहि छिन कुटिल बज्र-कठोर। बीच धारा नाल तज दह, लै गए निहें छोर॥

देखि आयौ, मिलन धूमिल स्वरन-तन क्रस छीन। बिकल तलफत दीन दिन निसि जलरहित जिमि मीन॥ अंगराग सिंगार। सुबसन, भूषन सक्ल तजे सुमन बिखरे, केस रूखे झार॥ सिथिल बोध नहिं कछ रात-दिन की, नहीं जल-थल-नयान। मानव-अमानव की न कञ्जू पहिचान॥ दयित ! हा हृदेबल्लभ हाय प्रानाधार ! ! अश्रुधारा बहुत अविरत, करत बिरष्ठ-ज्वाळा जरत मन, तन दहत दारुन साँस-अनल-समीर ॥ कुसुम-सज्या परसत भयौ, सृख्यौ तप्त ऑसू-स्रोत। रसरहित पुनि पुनि प्रान, पुनि छिन पुनर्जीवन होत ॥ सुख कारन कहावी, जगत-जीवन अबलि के हरत, यह कहा तुम्हरी काम ?॥ पहुँची बेन माधव ! करी जीवन अबाधित, बिरइ-पीरा हरी सपदि महान॥ भई कोउ न राधिका-सी, है न आगैं प्रेममूरति भजे तुम कौं लोक-बेदहिं

'श्रीकृष्ण ! तुम-जैसा निष्ठुर दूसरा कौन होगा, जो राधा-सरीखी प्रेमपुतलीको घरमें रोती हुई छोड़ आये ! तुम्हारा वक्रके समान कुटिल कठेर हृदय उसी क्षण बिंघ क्यों न गया ! जो तुम मक्षधारमें ही नौका छोड़ आये, किनारेतक नहीं ले गये ! मैं खयं देखकर आ रहा हूँ राधाकी दीन-दशा ! उसका खण-सा शरीर मैला, धुवाँसा, अत्यन्त कृश और क्षीण हो गया है । वह रात-दिन जलसे निकाली मछलीकी तरह अत्यन्त दीन और व्याकुल होकर तड़पती रहती है (पर मछलीकी तरह उसके प्राण नहीं निकलते)। उसने सम्पूर्ण सुन्दर बख्न. आभूपण, अङ्गराग और श्रृङ्गारका त्यागकर दिया है; उसके सिरकी वेणी ढीली हो रही है, फूल इवर-उवर बिखर रहे हैं और सिरके बाल सब रूखे हो रहे हैं । उसे न रात-दिनका पता है न जल-स्थलका ज्ञान है; न वह अपना-पराया जानती है और न उसे मनुष्य-अमनुष्य— (पशु-पक्षी) की ही पहचान रह गयी है! वह अविराम आँसुओंकी धारा

बहाती हुई 'हा प्यारे !' 'हा इदयत्रञ्जभ !' 'हाय मेरे प्राणावार !' कहती हुई करुण पुकार करती रहती है !

'तुम्हारे विरह्की ज्वालासे उसका मन जल रहा है, शरीर भयानक पीड़ासे दहकता रहता है। पृथ्पोंकी शय्या उसका स्पर्श होते ही जल गयी। श्वाससे पावकमय पत्रन निकलता रहता है। अब तो अंदरकी इस अग्निसे उसका हृदय सूखकर इतना रसरिहत हो गया है कि उसके उन तस आँसुओंका स्रोत भी सूख गया है। क्षग-भ्रगमें बार-बार उसके प्राण रुक जाते हैं, वह निष्प्राण हो जाती है, किर दूसरे क्षग वह पुनः जो उठती है। तुमको तो सब लोग सबको सब प्रकारके सुख देनेवाला कहते हैं और तुम जगत्के जीवन कहलाते हो; किर यह तुम्हारा कैसा काम है कि तुम अबलाओंके प्राण हरण कर रहे हो ! (इस प्रकार—स्त्री-हत्या तो ज्ञानशून्य चोर-डाकू भी नहीं करना चाहते—'स्त्रीहत्यां नेव वाञ्छन्ति श्वानहींनाश्च दस्यवः।') अरे माधत्र! तुम तुरंत दौड़कर वहाँ जाओ और राधाको जीवन-दान करो। उससे निर्वाव मिलकर तुरंत उसकी महान् विरह-यन्त्रगाको दूर करो। देखो! राधिका-सरीखी प्रेमकी प्रतिमा न तो कोई पहले हुई है, न अब है और न भित्रण में होगी ही, जो सारे लोक-वेदको खोकर केवल तुम्हारा सेवन करती है।'

इसपर श्रीकृष्ण उद्भवको समझाकर यह बता देते हैं कि उनमें तथा राधा और गोपाक्कनाओंमें कोई मेद नहीं है। अस्तु!

इन बातोंसे पता खगता है कि राधाके हृदयमें कितनी भयानक वियोग-वेदना है और भियतम भगवान्के मिलनेपर उनको कितना सुख हो सकता है; पर निर्मल दिव्य प्रेमकी मूर्ति श्रीराधा श्रीश्यामसुन्दरके सुखको ही अपना स्वभाव बनाये हुए हैं। इससे वे मथुरा तो जातीं ही नहीं, वरं श्यामसुन्दरके समीप रहनेसे भी, उन्हें कोई कष्ट न हो जाय, इस कल्पनासे काँप उठती हैं और उनसे दूर—बहुत दूर भाग जाना चाहती हैं। एक संतने श्रीराधाके इस भावषर कहा है— वह देश दूर है, आज जहाँ मेरे प्राणाधिक हैं, प्रियतम । उससे विपरीत दिशामें ही मैं भाग चलूँ अब तो, प्रियतम ॥ है तापमान इन श्वासोंका प्रतिपल्ल बढ़ता जाता, प्रियतम । इनकी गरमी न लगे, जिससे, उस नीलकलेवरको, प्रियतम ॥

'मेरे प्राणाधिक स्यामहुन्दर आज जहाँ हैं, वह देश यहाँसे दूर है; परंतु अब तो मैं उसकी विपरीत दिशामें और भी दूर भाग जाना चाहती हूँ; क्योंकि मेरे इन श्वासोंका तापमान प्रतिक्षण बढ़ता ही जा रहा है, कहीं इनकी गरमी वहाँतक पहुँचकर उस नीळवदनको न लग जाय।'

> अिंक्कुल गुन-गुन करता था क्यों ? मेरे पीछे वे थे प्रियतम । वे चले गये, अतएव देह यह सड़ी गली अब है, प्रियतम ॥ यह गन्धवाह, इसिलये यहाँ निश्चय कपूय होगा प्रियतम । मैं चलुँ और भी दूर, न उनके पास गन्ध पटूँचे प्रियतम ॥

'मैं चलती थी, तब गुनगुनाता हुआ (स्यामसुन्दरके गुन गाता हुआ) अमरसमुदाय मेरे पीछे-पीछे चलता था, क्योंकि वे साथ थे—यह उनकी अङ्ग-सुगन्धका प्रभाव था। अब वे चले गये, इससे अब यह सड़ी-गली (दुर्गन्धभरी) देह रह गयी है। अतएव यहाँकी हवा अब निश्चय ही दुर्गन्ध और अपवित्रतासे भर जायगी; मैं और भी दूर निकल चलूँ, जिससे यह अपवित्र दुर्गन्ध उनके पासतक न पहुँचे।

में नहीं मरूँगी कभी--सत्य यह है त्रिकाल; फिर भी प्रियतम !
यह तन तो सदा जलेगा ही, काली उन लपटोंसे प्रियतम ॥
फैलेगी धूमराशि नभमें; मैं इतनी दूर चलूँ, प्रियतम ॥
धूआँ लगकर पङ्किल न बनें वे दग सरोज-दलसे, प्रियतम ॥

'यह त्रिकाल सत्य है कि ों कभी नहीं मरूँगी; पर यह मेरा शरीर तो उन काली लपटोंसे सदा जलता ही रहेगा । इससे आकाशमें धूएँके गोट-के-गेट फैल जायँगे । अतः मैं इतनी दूर चली जाऊँ कि जिससे धुआँ लगकर मेरे प्रियतमके वे कमलदलसदश नेत्र कहीं पङ्किल न बन जायँ।'

इस प्रकार प्रिय॰मके सुखकी स्मृति और ख-सुखका सहज विसर्जन रात्राका खमाव है। इसीका सहज नामव अनुकरण श्रीव्रजबालाएँ करती और स्त्रसुख-त्याग तथा विशुद्ध अनुरागके द्वारा वे प्रियतम श्रीकृष्णके परम प्रेमकी पात्री बनकर धन्य होती हैं!

इस परम भगवत्प्रेमकी साधनाका आरम्भ होता है — भगवा न्के प्रति अनन्य रागकी पिवत्र भावनासे । भगवानमें राग आरम्भ होते ही सहज स्ताभाविक भोग-वैराग्य, प्रपञ्चकी विस्मृति, मन-इन्द्रियोंकी भोगोंसे उपरित, स्वसुख-वासनाका त्याग और 'अहंग्की विस्मृति होने लगती है । प्रापश्चिक भोगासिक तो सहज वैसे ही नष्ट हो जाता है, जैसे सूर्योदय होते ही अन्वकारमयी रात्रि । सूर्यको प्रयास करके राजिका नाश नहीं करनः पड़ता, सूर्योदयके प्रकाशका आभास होते ही रात्रिका अन्वकार मरने लगता है । इसी प्रकार हृदयमें इस पिवत्र प्रेमका बीज वपन होते ही भोगवासना नष्ट होने लगती है । याद रखना चाहिये—भगवत्प्रेम और भोगासिक कभी एक साथ नहीं रह सकते ।

जहाँ राम तहँ काम निहं, जहाँ काम निहं राम । तुलसी कबहुँ कि रिह सकें रिव रजनी इक ठाम ॥

अतएव इस प्रेमसाधनामें भोगासिकका त्याग अनिवार्य है। इसीसे इस भक्तिके शान्त, दास्य, सख्य, वात्सल्य और मधुर—इन पाँच रसोंमें शान्त प्रथम है। शान्त रसका अमिप्राय है—इन्द्रिय-मनका भोग-जगत्से विमुख होकर केवल भगवान्की सेवामें लग जाना। वेदान्तके साधन-चतुष्ट्रयमें विवेक-वैराग्यके पश्चात् मनका संयम, इन्द्रियोका दमन, इन्द्र-सिह्ण्युता, भोगोंमें उपरित, अटल श्रद्धा और समाधान—संदेहरित स्थिति—यह पट् सम्पत्ति प्राप्त होती है। लगभग ऐसी ही स्थिति भिक्ति शान्तरसमें होती है। उस पट् सम्पत्तिकी प्राप्तिसे वहाँ मोक्षकी प्रवल इन्हाका उदय होता है और यहाँ भगक्सेत्र। —भगवान्क दासत्वकी प्रवल आकाङ्का उत्पन्न हो जाती है। इसीसे इसके बाद ही 'दास्य-रित'-का उद्भव होता है। दास्य-रितका भक्त इन्द्रिय-मनका गुलाम नहीं रहता। वह सबकी दासतासे अपनेको मुक्त करके एकमात्र अपने खामी भगवान्का दासत्व स्थीकार करता है। वह न किसीका दास रहता है न किसीको दास बनाता है। यही रस कमशः प्रगाद तथा उत्कृष्टतर होता हुआ

मधुर-रितमें परिणत हो जाता है। इस मधुर भावमें भी यह श्रीलक्ष्मीजी, रुक्मिणीजी आदिके लीला-चरित्रसे आगे बढ़कर गोपीभावमें परिणत हो जाता है, जहाँ भोग-मोक्षकी स्पृहाका सहज त्याग, अहंकी पूर्ण विस्पृति, स्व-सुग्वकी कल्पनाका सर्वथा और सर्वदा अभाव और नित्य-निरन्तर प्रियतम श्रीक्ष्यामसुन्दरकी मधुर सुख-स्मृति ही जाप्रत् रहती है। यह अमर्याद और अबाध समर्पण नित्यसिद्धा गोपाङ्गनाओंमें खरूपसे ही रहता है और साधनसिद्धा गोपाङ्गनाएँ पूर्ण त्यागमयी और रसमयी साधनाके द्वारा इस न्तरक पहुँचकर सिद्धावस्थाको प्राप्त करती हैं।

उपर्युक्त दास्यरितमें इसीलिये जगत्के बन्धनसे मुक्ति और भगवत्सेवामें नित्य-नियुक्ति हो जाती है। वह भक्त इस सेवाको छोड़कर, दिये जानेपर भी मुक्ति नहीं लेता। भगवान् कपिल कहते हैं—

> सालोक्यसार्ष्टिसामीप्यसारूप्येकत्वमण्युत । दीयमानं न गृह्णन्ति विना मत्सेवनं जनाः॥

भ्सर्वेश्वर्यमय भगवान्के समान लोकमें निवास भगवान्के ऐश्वर्यके समान ऐश्वर्यकी प्राप्ति, भगवान्के समीप रहनेका अधिकार, भगवान्के समान रूपाकृतिकी प्राप्ति और भगवान्में एकत्व—ये पाँच प्रकारकी मुक्तियाँ दी जानेपर भी मेरे प्रेमीजन मेरी सेवाको छोड़कर इन्हें खीकार नहीं करते।

ऐसे ये भगवान्के सेवक केवल भगवश्वरणारिकदमें प्रीति ही चाहते हैं । श्रीतुलसीदासजी कहते हैं—

चहों न सुगति, सुमित संपति कञ्च, रिधि-सिधि, बिपुछ बड़ाई। हेतुरहित अनुराग रामपद बदौ अनुदिन अधिकाई॥ अस्थ न धरम न काम रुचि गति न चहों निरबान। जनम जनम रित रामपद यह बरदान न आन॥

भगवरप्रेमको छोड़कर मैं न सद्गति चाहता हूँ न सन्मति, न छौकिकी या देवी सम्पत्ति, न ऋद्भि-सिद्धि और न बहुत बड़ी वड़ाई चाहता हूँ । यही चाहता हूँ कि भगवान् श्रीरामके चरणारिवन्दमें मेरा अहैतुक अनुराग दन-प्रति-दिन अधिक-से-अधिक बढ़ता रहे। प्रेम प्रतिक्षण बढ़ता है, उसका अन्त नहीं आता । इसीसे श्रीगोसाईंजी प्रेमकी प्राप्ति नहीं, वरं उत्तरोत्तर प्रेमकी वृद्धि चाहते हैं। वे कहते हैं — 'मैं अर्थ-धर्म-काम-मोक्ष — पुरुपार्थ-चतुष्टयको भी नहीं चाहता। चाहनेकी बात तो अलग रही, मेरी न अर्थमें रुचि है न धर्ममें, न काममें और न मोक्षमें ही रुचि है। मैं दूसरा कुछ नहीं, केवल यही वरदान चाहता हूँ कि जन्म-जन्ममें मेरी रित भगवान् श्रीरामके चरण-कमलमें ही बनी रहे।

भक्तवर प्रह्लादजी भी जन्मबन्धनसे छूटनेकी इच्छा न रखकर कहते हैं—

नाथ ! योनिसहस्रेषु येषु येषु ब्रजाम्यहम्। तेषु तेष्वचळा भक्तिरच्युतास्तु सदा त्वयि॥

'नाभ ! इजारों-हजारों योनियोंमें मैं जिस-जिसमें जाऊँ, उस-उसमें हे अन्युत ! तुम्हारी अचला भक्ति सदा बनी रहे ।'

प्रेमाबतार श्रीगौराङ्ग महाप्रभु कहते हैं—

न धनं न जनं न सुन्दरों कवितां वा जगदोश कामये। मम जन्मिन जन्मनीश्वरे भवताद् भक्तिरहैतुकी त्विय ॥ धन-जन-कविता सुंदरी, चहीं न मैं जगदीस। बनी रहे प्रति जन्म में भक्ति अहैतुकि, ईस॥

इस परम प्रेमरूपा भक्तिमें, जिसके साधनको 'रागानुगा' नाम दिया जाता है, भगवान् अपने 'निज प्रियतम' होते हैं । वे प्रेमीका हृदय होते हैं और प्रेमी उनका । भक्त उनमें रहते हैं और वे भक्तोंमें—'मिय ते तेषु चाप्यहम्।' यह प्रेमकी साधना अनन्य टेकसे ही आरम्भ होती है । गोखामी तुळसीदासजीने इस विपयमें अनन्य टेकी तथा प्रेम-विवेकी चातकका बड़ा ही सुन्दर उदाहरण देते हुए कहा है—

जौं घन बरषे समय सिर, जौं भरि जनम उदास। तुल्सी या चित चातकहि तऊ तिहारो आस॥

( चातक केवल एक मेघसे ही स्नातीकी बूँद चाहता है, न दूसरेकी ओर ताकता है न दूसरा जल ही स्पर्श करता है। इस चातकके टेकका वर्णन करते हुए तुलसीदास कहते हैं— ) चाहे तुम ठीक समयपर बरसो,

चाहे जीवनभर कभी न बरसो; परंतु इस चित्त-चातकको तो केवछ तुम्हारी ही आशा है।

> रटत रटत रसना लटी, तृषा सूखिगे अंग। तुलसी चातक प्रेम की नित नृतन रुचि रंग॥

अपने प्यारे मेघका नाम रटते-रटते चातककी जीभ छट गयी और प्यासके मारे सारे अङ्ग सूख गये; तो भी चातकके प्रेमका रंग तो नित्य नवीन और सुन्दर ही होता जाता है।

बरिष परुष पाइन पयट पंख करौ टुक टूक। तुलसी परी न चाहिऐ चतुर चातकहि चूक॥

समयपर मेघ वरसता तो है ही नहीं, उलटे कटोर पत्थर—ओले बरसाकर उसने चातककी पाँखोंके दुकड़े-टुकड़े कर दिये; इतनेपर भी उस प्रेम-टेकी चतुर चातकके प्रेमप्रणमें कभी चूक नहीं पड़तो ।

> पित्र पाहन दामिनि गरज झरि झकोर खरि खीझि। रोष न प्रीतम दोष छित्र तुरुसी रागहि रीझि॥

मेघ विजली गिराकर, ओले बरसाकर, बिजली चमकाकर, कड़क-कड़ककर, वर्षाकी झड़ी लगाकर और त्कानके झकोरे देकर चातकपर चाहं जितना वड़ा भारी रोष प्रकट करे; पर चातकको प्रियतम्का दोष देखकर कोध नहीं आता । उसे दोष दीखता ही नहीं; वरं इसमें भी वह अपने प्रति मेघका अनुराग देखकर उसपर रीझ जाता है ।

> उप्न काल अरु देह खिन मग पंथी तन उरख। चातक बतियाँ ना रुचीं अन-जल सींचे रुख॥

गरिमयोंके दिन थे, चातक शरीरसे थका था, रास्तेमें जा रहा था, शरीर जल रहा था; (इतनेमें कुछ वृक्ष दिखायी दिये, दूसरे पिक्षयोंने कहा, इनपर जरा त्रिश्राम कर लो ) परंतु अनन्य-प्रेमी चातकको यह बात अच्छी नहीं लगी; क्योंकि ते वृक्ष दूसरे जलसे सींचे हुए थे।

बध्यो बधिक परयो पुन्य जल, उलटि उठाई चींच। तुलसी चातक प्रेम पट मरतहुँ लगी न खींच॥ एक चातक उड़ा जा रहा था, किसी बहेलियेने उसे (बाग)मार दिया; वह नोचे पुण्यसिल श गङ्गाजोमें गिर पड़ा; परंतु गिरने हो उस अनन्य प्रेमी चातकने चोंचको उलटकर ऊपरकी ओर कर लिया। चातकके प्रेमरूपी वक्षपर मरते दननक भो खोंच नहीं लगी। (वह जरा मो कहींसे नहीं फटा।)

चढ़त न चातक चित कबहुँ त्रिय पयोद के दोष। तुल्सी प्रेम पयोधि है, ताते नाप न जोख॥ चातक प्रेमी है। अतएव उसके चितमें प्रियतन मेवका दोव कभी आता ही नहीं; क्योंकि वह प्रेमका अगाव समुद है, वहाँ माप-तोल नहीं है। प्रेम देना जानता है, लेना नहीं। प्रेमका बदका चाहना तो वास्तवमें प्रेम, हो नहीं है वह तो लेन-देनका ज्यापार है। इसोसे कहा गया है—

> भोग-मोक्ष-इच्छा पिशाचिनी जबतक करती मनमें बास । तबतक पावन दिव्य प्रेमका कभी न होता तनिक विकास ॥

अतएव इस प्रथप आना चाह्नेवाले ज्यक्तिको पहले ही यह निश्चय कर लेना चाहिये कि विषय-भोगके साथ भगवत्प्रेमका कदापि मेल नहीं है। भोग-सुख भी रहे और भगवान् का प्रेम भी पिछ जाय' यह तो वैसी ही मूर्फ्तापूर्ण बात है कि 'रात्रि भी रहे और सूर्यका उदय भी हो जाय अथवा किसीका मरना भी बंद न हो और वह अमर भी हो जाय।' इसिंडिये इस प्रेममार्गके पथिकको अहंके सुखकी—मोक्षतककी इच्छाका तथा अहंकी स्मृतिका भी त्याग करने की तैयारी करके ही इस मार्गपर पैर रखना चाहिये। जो अपने सर्वलको खाहा करके उसके भस्मावशेषपर आनन्दमत्त होकर नाच सकता है, वही सर्वःयागो इस पात्रन प्रेमप्रका पवित्र पिक बन सकता है। कबीरजीने कहा है—

कविरा खड़ा बजारमें, छिये छकाठी हाथ। जो घर फूँकै आपना, चलै हमारे साथ॥

सुनरां गोपी-प्रेमके आवारपर भगवत्-रस-प्रवाहमें बहनेके छिये सर्वत्याग-का आदर्श सामने रखकर सावनामें प्रवृत होनः चाहिये । किसो सर्वत्यागी ऐसे गोपोह्तप रसनय प्रेमोजनको हो अपना प्यप्रदर्शक बनाकर आगे बढ़ना चाहिये और सदा यह देखते रहना चाहिये कि भगवत्-प्रीति तथा भोगोंसे उपरित, भगवान् भी आत्यानिक अखण्ड रमृति तथा जगत्-प्रपञ्चकी विस्मृति और उत्तरोत्तर भगवत्सेवामें प्रवृत्ति तथा ख-सुख-वासनाकी निवृत्ति होती जा रही है या नहीं। यही कसौटी है इस परम पवित्र परम प्रेमके साधनकी। अस्तु!

श्रीराधा-माधव दोनों नित्य अभिन्न होते हुए नित्य लीलापरायण हैं। उनमें एक दूसरेको सुसी बनानेकी यह प्रेमलीला सदा चलती रहती है और प्रेममृतिं श्रीगोपाङ्गनाएँ अपनेको भूलकर श्रीराधा-माधवकी सुखसामग्रीके संग्रहमें ही लगी रहती हैं। गोपीका स्वभाव या स्वरूप है श्रीराधा-माधवको सुखी करना। सर्वत्र स्थाग-ही-त्याग है। इसीसे यह लीला सर्वश्रेष्ठ तथा परमोच सिद्धिके क्षेत्रकी है। इसमें लीकिकता देखना या लौकिक समझकर इसका अनुकरण करना सर्वथा अनुचित और हानिप्रद है। न तो इनकी लीलामें कभी कोई संदेह करना चाहिय और न लीलाका अनुकरण ही। समर्पणकी साधना चलनी चाहिय, विसी त्यागमयी गोपीको आदर्श मानकर संयम और त्यागके प्रशस्त पवित्र पथसे।

श्रीराधा और श्रीकृष्णकी पिवत्रतम दिव्य लीलोमें जो कलुषित कामकी कलपना होती है, उसका प्रधान कारण हमारी कामकलुष दृष्टि है और श्रीराधा-कृष्ण किंश्व-मांसमय जड-शरीरधारी मानव थे— यह बुद्धि। पर यदि हम उन्हें साधारण मनुष्य मानते हैं, तब तो श्रीमद्भागवतके अनुसार श्रीकृष्ण केवल न्यारह दर्दि अदस्थातक ही नन्दालयमें थे और वई वर्ष पूर्वसे ही जिला इनाओंकी मधुर लीला चल रही थी। अतः इस लीलाका समय श्रीकृष्णकी सात-आठ वर्षकी अवस्थासे आरम्भ हो जाता है। पर इतनी छोटी अवस्थामें कामका प्रादुर्भाव और कामचेष्टा सर्वथा असम्भव हैं। अतएव यह कामकि इस दिश्व नहीं थी। परंतु वास्तवमें श्रीराधा-माधव तो प्राकृतिक शरीरधारी थे ही नहीं। अतएव उनमें कलुषित कामकी कल्पना एक महान् अपरा ध है और वह हमारा घोर पतन करनेवाला है।

्सी प्रकार होग वार-बार राधा-कृष्णके विवाहकी बात पूछते हैं।

इसमें भी उनके खरूपका ध्रज्ञान ही कारण है। जो नित्य एक हैं, जिनमें कभी भेदकी कल्पना नहीं है और जो सिचदानन्दखरूप हैं, उनमें परस्पर विवाह होने-न-होनेका कोई प्रश्न ही नहीं उठता। तथापि कुछ महानुभाव उनका विवाह भी देखते हैं और ब्रह्मवैवर्तपुराणके अनुसार खयं श्रीब्रह्माजीके द्वारा एकान्त काननमें उनके विवाह कराये जानेका वर्णन मिछता है। श्रीराधाजीके रायाण गोपके साथ विवाह ही बात भी आती है। उसमें श्रीदामाका शाप कारण था; परंतु वह विवाह खयं राधाजीके साथ नहीं, किंतु छायाके साथ हुआ था—ऐसा स्पष्ट उल्लेख मिछता है। वहाँ छिखा है—

'राधाजी अयोनिजा थीं। माताके पेटसे नहीं पैदा हुई थीं। माताने योगमायाकी प्रेरणासे वायुको ही जन्म दिया, परंतु वहाँ स्वेच्छासे राधा प्रकट हो गर्यों। बारह वर्ष बीतनेपर उन्हें यौवनमें प्रवेश करती देख माता-पिताने रायाण गोपके साथ उनका सम्बन्ध निश्चित किया। उस समय श्रीराधा घरमें छायाको स्थापित करके खयं अन्तर्धान हो गर्यों। उस छायाके साथ उक्त रायाणका विवाह हुआ। वास्तवी श्रीराधाका विवाह तो हुआ था पुण्यमय वृन्दावनमें श्रीकृष्णाके साथ। जगत्स्रष्टा विधाताने विधिपूर्वक उसे सम्पन्न करवाया था।

अयोनिसम्भवा देवी वायुगर्भा कलावती । मायया वायं सुषाव सा तत्राविर्वभूव द्वादशाब्दे तु अतीते दृष्ट्रा तां नवयौवनाम्। रायाणवैद्येन सार्ध तत्सम्बन्धं चकार छायां संस्थाप्य तद्गेहे सान्तर्धानं चकार बभूव वैश्यस्य तस्य विवाहश्छायया ऋष्णेन राधायाः पुण्ये वृन्दावने विवाहं विधिना कारयामास जगतां विधिः॥

( ब्र॰ वै॰ पुराण )

यह राधाकी छाया कौन थी—इसका भी स्पष्टीकरण उस पुराणमें है। केदार राजाकी कन्या बृन्दाके तप करनेपर भगवान्ने उसको यह वर दिया था कि 'इस तपस्याके फळखरूप तुम मुझे प्राप्त करोगी। फिर ब्रजमें असली राधाजी जब बृषभानुकी कन्याके रूपमें अवतीर्ण होंगी, तब तुम उनकी

## भीरा० मा० चि० १४--

छायांके रूपमें उत्पन्न होओगी। विवाहके समय रायाण छायारूपिणी तुम्हींसे विवाह करेगा और वह वास्तविक राधा तुमको रायाणके हाथोंमें अपण करके खयं अन्तर्धान हो जायगी। गोकुलवासी मूढ लोग रायाणपत्नी तुम्हींको राधा माने रहेंगे। उस समय असली राधा तो मेरे पास निवास करेगी और छायारूपिणी तुम रायाणकी श्री होकर जीवनयापन करोगी।

राधाः च्वास्तवी गथा त्वं च च्छायास्वरूपिणी ॥
धिवाहकाळे गयाणस्त्वां च च्छायां ब्रहीष्यति ।
त्वां दत्त्वा वास्तवी राधा सान्तधाना भविष्यति ॥
राधां कृत्वा च तां मृढा विश्वास्यन्ति च गोकुळे ।

x' x x x
स्वयं राधा मम कोडे छाया रायाणकामिनी॥

अतः यह सिद्ध है कि यह छाया भी वास्तवमें राधाकी नहीं है। यह भी केदारकत्या वृन्दाका अवतार है।

इससे यह कदापि सिद्ध नहीं होता कि वास्तवी राधाका किसी अन्य गोपसे विवाह हुआ था। पर इस विषयमें विवाद करना व्यर्थ है। यहाँ तो उन राधाका प्रसङ्ग है जो भगवान् श्रीकृष्णकी नित्य अभिन्नरूपा हैं, सर्वेश्वरी मूल प्रकृति हैं, समस्त देवीखरूपिणी हैं, जगज्जननी हैं, श्रीकृष्णकी परम आराधिका हैं, श्रीकृष्णकी परमाराध्या हैं और उनकी साक्षात आत्मा ही हैं।

श्रीकृष्ण कहते हैं----

यथा क्षीरे च धावल्यं दाहिका च हुताराने।
भूमौ गन्धो जले शैन्यं तथा त्विय मम स्थितिः॥
धावल्यदुग्धयोरेक्यं दाहिकानलयोर्थथा।
भूगन्धजलशैन्यानां नास्ति भेदस्तथाऽऽवयोः॥
मया विना त्वं निर्जावा चाहरयोऽहं त्वया विना।

'जैसे दूध और उसकी धवलतामें, अग्नि और उसकी दाहिका शक्तिमें, भूमि और गन्धमें तथा जल और उसकी शीतलतामें कोई मेद नहीं है, वैसे ही तुममें और मुझमें कोई अन्तर नहीं है। जैसे धवलता और दूध आमन्न हैं, दाहिका शक्ति और अग्नि अभिन्न हैं, भूमि और गन्य तथा जल और शीतलता अभिन्न हैं, वैसे ही हम दोनों भी एक हैं। हममें कोई भेद नहीं है। मेरे बिना तुम निर्जीव हो। (मैं ही तुम्हारा जीवन हूँ) और तुम्हारे बिना मैं अप्रकट हूँ।

परं प्रधानं परमं परमात्मानमीश्वरम् । सर्वाद्यं सर्वपूज्यं च निरीहं प्रकृतेः परम् ॥ स्वेच्छामयं नित्यरूपं भक्तानुग्रहविग्रहम् । तस्य प्राणाधिका राधा बहुसौभाग्यसंगुता । महाविष्णोः प्रसृः सा च मूलप्रकृतिरीश्वरी ॥ (ब्र० प्र० ४८ । ४९-५१)

श्रीकृष्ण सबसे प्रधान, परमात्मा, परमेश्वर, सबके आदिकारण, सब-प्र्य, निरीह और प्रकृतिसे परे विराजमान हैं । उनका रूप स्वेच्छामय और नित्य है । वे भक्तानुग्रह-मूर्ति हैं । श्रीराधा उनको प्राणोंसे भी अधिक प्रिय हैं, वे परम सौभाग्यशालिनी हैं । वे ही महाविष्णुकी जननी ईश्वरी मूरू-प्रकृति हैं ।

श्रीराधिकाजी खयं यशोदाजीसे कहती हैं---

'रा'शब्दश्च महाविष्णुर्विश्वानि यस्य लोमसु । विश्वप्राणिषु विश्वेषु धा धात्रीमातृवावकः ॥ धात्री माताहमेतेषां मूलप्रकृतिरीश्वरी । तेन राधा समाख्याता हरिणा च पुरा बुधैः ॥

( ब्र॰ कु॰ १११ । ५७-५८ )

'रा' शब्दका अर्थ है—जिनके एक-एक लोमक्पमें सम्पूर्ण विश्व भरे हैं, वे महाविष्णु तथा (उनके अंदर निवास करनेवाले) विश्वके प्राणी और सम्पूर्ण विश्व। एवं 'था' शब्द धात्री तथा माताका वाचक है। अतएव मैं ही महाविष्णु, विश्वके सम्पूर्ण प्राणी तथा समस्त विश्वकी धात्री माता ईश्वरी मूलप्रकृति हूँ।

> त्वं च छक्ष्मीः शिवा धात्री सावित्री च पृथक् पृथक् । गोलोके च खयं राधा रासे रासेश्वरी सदा ॥ ( ब्रह्मवैवर्तपुराण )

तुम अलग-अलग लक्ष्मी, दुर्गा, धात्री और सावित्री हो; गोलोकर्में खयं राधा हो और रासमें सदा रासेश्वरी हो।

> राधा देवी जगत्कर्त्री जगत्पालनतत्परा। जगल्लयविधात्री च सर्वेशी सर्वस्तिका॥ (बृहन्नारदीय पुराण)

श्रीराधादेवी जगत्की रचना करनेवाली, उसके पालनमें तत्पर रहने-वाली और (प्रलयके समय) संहार करनेवाली है तथा सम्पूर्ण जगत्की प्रसिवनी—जननी है।

कृष्णेन आराध्यत इति राधा, कृष्णं समाराधयति सदेति राधिका । ( राधोपनिषद् )

श्रीकृष्ण इनकी आराधना करते हैं, इसिलये ये राधा हैं और ये सदा श्रीकृष्णकी समाराधना करती हैं, इसिलये 'राधिका' कहलाती हैं।

आत्मारामस्य कृष्णस्य ध्रुवमात्मास्ति राधिका। (स्कन्दपुराण)

आत्माराम भगवान् श्रीकृष्णकी आत्मा निश्चय ही श्रीराधिका हैं।

येयं राधा यश्च कृष्णो रसान्धिर्देहइचैकः क्रीडनार्थे द्विधाभूत्। देहो यथा छायया शोभमानः ×××× ( राधिकातापनीयोपनिषद )

ये श्रीराधिकाजी और रसिसन्धु श्रीकृष्णका दे**ह एक है। केवल** लीलाके लिये ही ये दो खरूपोंमें प्रकट **हैं,** जैसे शरीर अपनी छायासे स्रशोमित हो।

हमारा यह महान् पुण्य है और हम सब श्रीराधाजीके बड़े ही कृपा-भाजन हैं, जो उनका इस प्रकार स्मरण कर रहे हैं।

अन्तमें आज इस श्रीराधाके प्राकट्य-महोत्सवके दिन इम उनसे प्रार्थना करें-

किसोरी ! तेरे चरनिन की रज पाऊँ । वैठि रहों कुंजनि के कोनें स्थाम-राधिका गाऊँ॥ या रज सिव-सनकादिक छोचन, सो रज सीस चढ़ाऊँ। 'ब्यास' स्वामिनी की छवि निरस्तत विमक्त विमक्त जस गाऊँ॥

'बोलो परम प्रेमकी मूर्तिमती सिचन्मयी प्रतिमा श्रीराधाकी जय जय !!'

## श्रीश्रीराधा-स्वरूप-गुण-महिमा

[ श्रीराधा-जन्माष्टमी (सं०२०२०) पर हनुमानप्रसाद पोद्दारके गोरसपुरमें प्रवचन ]

(दिनमें)

रस्रवित्रसृगाशीमौलिमाणिक्यलक्ष्मीः

**प्रमुदितमुरवै**रिप्रेमवापीमराळी

व्रज्ञचरवृषभानोः पुण्यगीत्रीणवल्लो

क्रापयति निजदास्ये राधिका मां कदा नु॥

व्रजकुलमहिलानां प्राणभूताखिलानां

पशुपपतिगृहिण्याः कृष्णवत् प्रेमपात्रम्।

**सुल्रितल्रितान्तःस्नेह**फुल्लान्तरात्मा

स्नपयति निजदास्ये राधिका मां कदा नु॥

आज श्रीराधारानीके प्राकट्य-महोत्सवका महापर्व है। जैसे भगवान् श्रीकृष्ण नित्य अनादि हैं, वैसे ही श्रीराधारानी भी नित्य अनादि हैं। जैसे सारे जीवोंकी भाँति भगवान् प्राक्तन कर्म तथा संस्कारवश तदनुरूप पाश्रमौतिक देह धारण करके कर्मफल नहीं भोगते और न वे जीवोंकी भाँति अहंकार-आसक्ति-कामनावश नवीन कर्म करते हैं, इसीसे भगवान्के 'जन्म-कर्म' दिव्य—असाधारण, अलौकिक तथा अप्राकृत हैं, उनका विग्रह नित्य सिवदानन्दमय है, उसका न तो प्रहण और त्याग है, न उसमें हानोपादान है और न वह उदयास्त-खभाव है—वह नित्य, सत्य, कालातीत और निर्विकार है, वैसे ही सिवदानन्दिवग्रहा, दिव्य भगवदानन्दांश-घनीभूता, नित्य हादिनीम् ति श्रीराधारानीका यह मङ्गल विग्रह भी सर्वथा दिव्य है। सच तो यह है कि श्रीराधारानीकी भगवान् श्रीकृष्णसे नित्य अभिकृता है। खयं श्रीकृष्ण ही खरूपभूत प्रेम-रसाखादनार्थ श्रीराधारूपसे नित्य विद्यमान हैं और समय-समयपर भारतकी पुनीत धराको परम पित्र करनेके लिये भगवान्की भाँति ही वे अपनी प्रकृति (खां

प्रकृतिम् ) में अधिष्ठित होकर अपनी निज माया (योगमाया ) से प्रकट होती हैं।

केवळ श्रीराधा ही नहीं, भगवान् तो उस समय अवतरित समस्त कृन्दावनको ही नित्य चिदानन्दमय बतलाते हैं। वे कहते हैं—

> नित्याः सर्वो इमा रुद्ध यथाहं नित्यविष्रहः। सखायः पितरो गोपा गावो चृत्र्ववनं मम॥ सर्वमेतन्नित्यमेव चिदानन्दरसात्मकम्। इदमानन्दकन्दाख्यं विद्धि चृन्दावनं मम॥

( पद्मपुराण, पातालखण्ड )

भी जैसे नित्यविष्ठह हूँ, वैसे ही हे रुद्ध ! ये सभी नित्य हैं । यहाँ मेरे पिता, माता, सखा, गोपगण, गोएँ और वृन्दावन—सभी नित्य और चिदानन्दरसात्मक हैं। इस वृन्दावनको मेरा आनन्दकन्दखरूप ही समझो।

दिव्य प्रेमराज्यमें श्रीराधारानी अधिक्तद महाभावकी या मधुरा रितकी सकल सम्पदासम्पन्न सजीव मूर्ति हैं। श्रीकृष्ण मेरे हैं इस भदीय रित क्रिप गोपीभावकी चरम तथा परम परिपूर्ण परिणित अथवा इसका मूल उद्गम-स्थान श्रीराधारानी ही हैं। इनकी इस भदीय रित के नित्य वशीभूत हो दिव्य प्रेमखरूप क्षयं रसराजिशरोमणि श्रीकृष्ण राधाके प्रति आत्मसमर्पण किये रहते हैं और अपनी कायव्यूहरूपा समस्त गोपीजनोंके समेत श्रीराधाका अपना खभाव तथा खरूप प्रियतम श्रीकृष्णका सुख-सम्पादन ही बन जाता है। यही मधुर छीछाखादन है। वास्तवमें इस मधुरोज्जवल छीलामें एक ही परम रस-तत्त्व आखाद, आखादक तथा आखादन-रूप बनकर नित्य छीलायमान है।

नित्यसिद्धा गोपाङ्गनाओंमें और नित्यसिद्ध भगवत्-परिकरोंमें सब कुछ विशुद्ध सत्वभय अप्राकृत तत्त्व ही होता है । उनके अप्राकृत वित्तमें 'श्रीकृष्ण-प्रीति-सुखेच्छा' या 'सहज सर्वत्यागमय विशुद्ध प्रेम' सहज ही वर्तमान रहता है । साधनसिद्ध गोपाङ्गनाओं तथा भक्तोंमें पवित्र मझरी-साधनासे या भगवत्कृपासे कमशः आगे बढ़ते हुए विशुद्ध प्रेमका उदय होता है । प्रेमके विशुद्ध भावकी वृद्धि होनेपर प्रियतम श्रीकृष्णके प्रति अनन्यासिक तथा अनन्य-ममताका दृढ़ प्रादुर्भाव हो जाता है। यही 'प्रेम' उच्च स्तरपर पहुँचकर 'भाव' बनता है। 'भाव'का अर्थ है—प्रेमकी अत्यन्त प्रगाढ़ सर्वनिवेदनमयी स्थिति, जहाँ अपनी स्पृति-सत्ता केवल प्रियतमकी सुखरूपताके रूपमें ही बच रहती है। इस 'भाव'की परम प्रगाढ़ स्थितिका नाम ही 'महाभाव' है। इसी महाभावमें मोदन-मादन भावोंका उदय होता है। इनमें भी 'मादन' सर्वोपरि है, जो श्रीराधारानीका खरूप ही है। यह मन-वाणी-बुद्धिसे अगोचर अनिवेचनीयाचिन्त्य परमोत्कृष्ट विद्युद्ध प्रेम श्रीराधारानीमें नित्य मूर्तिमान् होकर लीला करता है। इस लीलामें रावित्र केवल 'सहज स्थाग', केवल 'सहज अनुराग' आर केवल 'सहज स्वसमर्पण' रहता है।

इस विशुद्ध परम प्रेमकी मृर्तिमती सर्जाव प्रतिमा राधा**मुख्या** श्रीव्रजाङ्गनाएँ छोक-परछोक एवं भोग-भोक्षक कामना-छेशसे शून्य रहकर श्रीकृष्य-सुखार्य ही जीवन धारण करती हैं। उनमें शृङ्गार-सन्ना है, पर अपने लिये नहीं; उनमें भोग-सुबका त्याग है, पर किसा अपने त्याग-सुब या मोक्ष-संखकी प्राप्तिके लिये नहीं; उनमें ममता है, पर वह है केंबल प्रियतम श्रीकृष्णके सुखर्मे ही; उनमें योग-क्षेम है, पर वह भी पिएफी होकर प्रियतम श्रीकृष्णके सुखार्थ ही है । वे सुखादु भाजन-पान करती हैं, पर अपने खाद-सुखके छिये नहीं, केवल श्रीकृष्ण-सुखार्थ ही । वे संयमपूर्ण त्रतोपवास करती हैं, परंतु किसी अन्य फलकी कामनासे न**हीं, श्रीकृष्ण**-सुवार्थ ही । उनमें मान भी है, छोम भी है, अहंता भी है, आसक्ति भी है और कामना भी है; पर वह मान श्रीकृष्णके प्रेम-**सु**ख-रसा**खादनकी** वृद्धिके छिये है, लोभ श्रीकृष्ण-सुखके विस्तारका है, अहंता नित्य उनकी सुखरूपतामें है, आसक्ति उनकी मधुर सुखमयी मुस्कानमें है और कामना केवल उन प्रियतम श्रीकृष्णके सुखकी हैं। वे जगत्क समस्त बर्ताव-व्यवहार करती हैं, पर उन सबमें भोग-विराग है, आसिक्तका त्याग है तथा संयमकी सुरक्षा है। उनमें कहीं भी अपने अहंकी मङ्गलकामनासे या स्वसुख-ऋल्पनासे कोई सम्पर्क ही नहीं है। काय-व्**यूहरू**पा अनन्त गोपियोंसहित श्रीराधाजीका यही मधुर मनोहर खरूप है। इसीसे श्रीराधा

प्रियतम श्रीकृष्णको नित्य सहज आराधिका होकर भी नित्य तृप्त, नित्य निष्काम भगवान् श्रीकृष्णके हृदयमें अपने दिव्य खरूपभूत सुखकी अपेक्षा भी कहीं विरुक्षण श्रीराधाके द्वारा दिव्य रसमय सुख प्राप्त करनेकी इच्छा उत्पन्न करती रहती हैं और इसीसे उनको भगवान्की पवित्रतम परमाराध्या भी बनना पड़ता है। ऐसी श्रीराधाके त्रिभुवनपावन परम पवित्र सर्वत्यागमय प्रेमकी स्पृति जगानेवाछी आजकी यह मङ्गरूमयी परम पुण्य तिथि भाद्र- शुक्ताष्टमी है। हमारा परम सोभाग्य है कि हम आज इन सर्वसमर्पणमयी, परमत्यागमयी, विशुद्ध प्रेममयी, श्रीकृष्णको आराधिकाराध्या, श्रीकृष्णात्मा, नित्य दिव्य-छीछाविहारिणी, नित्य निकुक्तेश्वरी, भगवती श्रीराधाका परम पवित्र स्मरण करके अपनेको धन्य कर रहे हैं।

इस पवित्र प्रेमका सांकेतिक खरूप यों समझिये---

इन्द्रिय-सुख-इच्छासे विरहित अतिशय मधुर कृष्ण-अनुराग।
प्रियतम-सुखमय सहज उदित 'सर्वस्व-स्याग', मन भोग-विराग॥
दिव्यज्योति योगी-वािक्छत ग्रुचि सिद्धि, अनेक अलौकिक भुक्ति।
तीव्र ज्ञान-साधन-संयुत ज्ञानीजन-वािक्छत दुर्लभ मुक्ति॥
नहीं कामना-लेश किसीमें, नहीं कहीं ममता-मद-मान।
केवल इदय प्रेम-रस-प्रित, निर्मल निरुपम दिन्य महान॥
देना-ही-देना है जिसमें, लेनेका न कहों कुछ काम।
नित देनेको, नित लेना ही सहज भानती दुत्ति ललाम॥
राधामुख्या गोपीजनमें रहता एही भाव अभिराम।
इसी प्रेम-रस-आस्वादनके लोभी नित रहते हैं स्थाम॥

इस विशुद्ध प्रेमका सर्वप्रथम प्रारम्भ त्यागसे होता है और ऋषिमुनि-वाञ्छित मोक्ष-सुखपर्यन्त खसुखवाञ्छाके सहज त्यागसे ही इस प्रेमका
यथार्थतः प्राकट्य होता है। आजका मानव तो काम-कल्लुप-कलङ्कित और
सर्वथा कामोपभोगपरायण हो रहा है। इसीसे वह त्यागके नामपर भी
भोग-लालसा चितार्थ करनेमें संलग्न है। एक युग था, जब समराङ्गणमें
ठीक शल-सम्पातके समय भगवान् श्रीकृष्णको दिव्य ज्ञानोपदेश करने
तथा अर्जुनको उसे सुननेका सुअवसर प्राप्त था और जिसको सुनाकर
भगवान्ने युद्धरूप घोर कर्मका अध्यास्मीकरण करके युद्धके द्वारा ही

भगवदाराधन, भगवत्पूजन आदिके सम्पादनसे मानव-जीवनकी चरम तथा परम गित लाभ करनेका अर्जुनको अधिकारी बना दिया था। और कहाँ आज ऐसा दुर्दिन है कि धर्म तथा उपासनाके क्षेत्रमें भी गंदी राजनीति आ गयी है और वहाँ भी नीच खार्थकी सिद्धिके लिये दुर्योजनाएँ बनती हैं। आजका मानव इस भीषण कामोपभोग-परायणताके कारण सर्वथा असुरभावापन होकर धर्म, ईश्वर, सत्य, मानव-सेवा, लोक-सेवा, देश-सेवा और न्यायके नामपर भी अत्यन्त सीमित नीच खार्थ-साधनमें संलग्न हैं। इसीसे आजका मानव भगवद्गीताके समयके उस आध्यात्मिक मानस-धरातलकी कल्पना ही नहीं कर सकता और इस बुद्धिश्रमके कारण हो आजके कुछ विद्वान् भगवद्गीताका उपदेश युद्धश्वलमें हुआ था, ऐसा नहीं मानते।

इस परिस्थितिमें पित्रत्रतम गोपी-प्रेम या महाभावरूप श्रीराधाके परमोत्कृष्ट सर्वत्यागकी बातको समझ लेना असम्भव नहीं तो अत्यन्त कठिन अवस्य है; परंतु जीवका वास्तविक छक्ष्य भगवत्प्राप्ति या भगवत्प्रेमकी प्राप्ति ही है। अतएव भगवत्कृपासे जीवके चित्तको इस ओर खींचने-खिंचानेका विशुद्ध प्रयास करना सभीका कर्तन्य है। इसीळिये शृङ्गार-प्रचारकी तनिक-सी भी कल्पना न करके विषयासक्ति-त्यागपूर्वक भगवान्के प्रति केवल विशुद्ध प्रेमका उदय हो, इसी उद्देश्यसे इस राधाष्ट्रमी-महोत्सवका प्रारम्भ किया गया था और इसी उद्देश्यसे इसे चलाया भी जा रहा है। तथापि इमलोगोंके खभाव-दोषसे विषय-विरक्ति तथा भगवरप्रेमका जितना प्रचार-प्रसार होना चाहिये था, वैराग्य-राग-रसिकता आकर विशुद्ध भगवदनुराग-रसका जितना प्रादुर्भाव होना चाहिये था और कम-से-कम कौत्हल तथा नाटकमात्र न रहकर इसको जितना परम आध्यात्मिक साधनका सूत्रपात करनेवाळा होना चाहिये था, वैसा यह नहीं हो पा रहा है और अधिकांश छोगोंके छिये यह एक (धार्मिक) मेछा मात्र रह जाता है—यह अवस्य विचारणीय है और इसके लिये हमारे विचारोंमें, कार्योमें, कार्यपद्धतिमें एवं उत्सवमें सम्मिलित होनेवाले महानुभावों तथा देवियोंके

विचारों और कायोंमें ऐसे सफल परिवर्तनकी आवश्यता है, जिससे हमारा यह महोत्सव प्रभु-प्रेम-प्राप्तिका एक अमोघ साधन बन जाय। प्रारम्भिक साधकोंके लिये प्रेमी भक्तोंके द्वारा उपदिष्ट और प्रेमी साधकोंके द्वारा आचरित नीचे लिखी बातोंपर ध्यान देना अस्यन्त आवश्यक है—

अहित, असन्य, न्यर्थ, कटु, निन्दायुत, उद्धेग-वचनका स्याग । लीला-सगवलाम-गुणोंका गान करे नित सह अनुराग ॥ मनसे काम-कोध-लोभके वेगोंका करके परिहार । लीला-सगवद्गुण-नामोंका करे नित्य चिन्तन अविकार ॥ हिंसामय अधुद्ध भाजनका, करे चटारेपनका त्याग । सादा शुद्ध सुभोजन साचिक करे, स्वाद्का तजकर राग ॥ सादे वस्त, आवरण सीधे, जीवन आडम्बरसे हीन । अल्वस्यकता-अभाव-विरहित, सद्दा दीन-सेवामें लीन ॥ विपयी-संसारी लोगोंका सङ्ग छोड़, सेवै सतसङ्ग । व्यर्थ-अनर्थ कार्य सब इन्द्रिय-मनके तजकर रहे असङ्ग ॥ भजनीत्साह सद्दा, भगवत्-अस्तित्व-कृपामें दद विश्वास । भजन-सहायक कर्मोमें शुचि श्रीति, प्रवृत्ति, ध्यान-आयास ॥ वोर विषद्में धेर्य, मानकर प्रभुका मङ्गलमय सुविधान । राधा-मुरण-प्रेमको ही, बस, मान एक उद्देश्य महान ॥

इन साधनीपर गम्भारतासे ध्यान देकर यथासाध्य इनको जीवनमें उतारनेसे श्रीराया-मायत्र-श्रमका श्राप्तिका मार्ग सहज ही श्राप्त हो सकता है। अन्तमें हम प्रार्थना करें----

> सदा राधिकानाम जिह्नाग्रतः स्यात् सदा राधिकारूपमक्ष्यग्र आस्ताम् । श्रुतौ राधिकार्कार्तिरन्तःस्वभावे गुणा राधिकायाः श्रिया एतर्दाहे ॥

> जिह्नाके सम अब्रभागपर रहे विराजित राधा-नाम। मेरी ऑखोंके सम्भुख नित रहे राधिका-रूप ललाम॥ कानोंमें नित रहे गूँजती, राधाकीर्ति-कथा अभिराम। बना रहे श्रीश्रीराधाका गुण-गण∹बन्तन मन अविराम॥

> > बोलो कीर्तिदाकुमारी श्रीराघारानीकी जय!!

(रात्रिमें)

वन्दे बृन्दावनानन्दां राधिकां परमेश्वरीम्। गोपिकां परमां श्रेष्ठां ह्लादिनीं शक्तिरूपिणीम्॥ पूर्णानुरागरसमूर्तितडिल्लतामं

ज्योतिः परं भगवते। रतिमद्रहस्यम् । यत्प्रादुरस्ति ऋपया दृषभानुगेहे तर्रिककरी भवितुमेव ममाभिलाषः॥

हमारा महान् सौभाग्य है, जो आज हमलोग परम त्यागकी तथा दिव्य भगवत्येमानन्दकी घनीभूत सजीव प्रतिमा श्रीश्रीराधाके प्राकट्योत्सवके सुअवसरपर श्रीराधा-माधवके पुनीत स्मरणका सौभाग्य प्राप्त कर रहे हैं।

श्रीराधाकी ऐतिहासिक सत्ता है या नहीं, उनको पहले क्या मानते थे तथा पीछे क्या मानने लगे, उनका क्रम-विकास हुआ या नहीं। उनके सम्बन्धमें वैष्णवों और भक्तोंकी कल्पनाका कितना विस्तार है---इन सब प्रश्नोंपर विवाद करनेकी योग्यता मैं अपनेमें नहीं समझता । मेरी तुच्छ धारणामें तथा मेरे विश्वासमें तो श्रीरात्रा परात्पर समग्र ब्रह्म सिवदानन्दधन भगवान श्रीकृष्णकी भाँति ही नित्य सत्य तत्त्व हैं। इन दोनोंका नित्य एकत्व तथा नित्य ही लीला-भेद है और वह अनादि अनन्त है। श्रीराधाजी महाभाग श्रीवृपभानुके यहाँ प्रकट हुई थीं, समय-समयपर हुआ करती हैं-यह सत्य है। उनकी वृन्दावनकी मधुर लीला भी परम सत्य है। हो सकता है, प्राचीन साहित्य उपलब्ध न होने या छप्त हो जानेके कारण उनका नाम पहलेके सब प्रन्थोंमें न मिलता हो। हो सकता है, सब छोगोंको उनके खरूप तथा छीछातत्त्वका पता न हो । यह भी सम्भव है कि उनकी छायाका विवाह रायाण गोपसे हुआ हो और वे खरूपत: यथार्थमें भगवान् श्रीकृष्णकी ही नित्यसिङ्गनी रही हों । अतः उनमें परकीया भावकी कल्पना की गयी हो। एवं ब्रह्माजीके द्वारा विवाह कराये जानेके कारण पहले उन्हें होग खर्काया मानते हों और इस कारण उनके साहित्यिक रूपमें साहित्यिकोंके भावनानुसार समय-समयपर परिवर्तन हुआ हो और इसीको क्रम-विकासका नाम दे दिया गया हो। पर उनके तार्विक सत्य खरूपमें किसी भी कल्पनाका स्थान है और कल्पना-राज्यमें ही उनकी सृष्टि, विकास, भावान्तर या रूपान्तर हुआ है एवं प्रेमके केवल साहित्यिक रूपमें ही उनकी काल्पनिक सत्ता है, यह बात माननेको कभी मन नहीं चाहता। उनके नित्य अस्तित्वको सत्यताका सबसे बड़ा प्रमाण तो यह है कि अनेकों प्रेमी भक्तोंको उन अलैकिक प्रेममयी, दिन्य स्नेहमयी, अलैकिक अप्राकृत विप्रहरूपा श्रीराधारानीकी विलक्षण कृपासे उनके प्रत्यक्ष दर्शन, साक्षात्कार, उनकी विविध लीलाओंकी अनुभूति, उनकी लीलामें प्रवेश-प्राप्ति और दिव्य परम स्नेहाशीर्वादकी उपलिध हुई है। विश्वासी पुरुषोंके लिये इसके प्रचुर प्रमाण हैं।

भारतके प्रसिद्ध विद्वान् महामहोपाध्याय डॉ० श्रीगोपीनाथजी कविराजने 'कल्याण'में प्रकाशित एक लेखमें लिखा था—''कोई भयभीय मनुष्य जनशुन्य अज्ञात देशमें घोर विपत्तिके समय पलक मारते ही यह देखता है कि स्निग्ध करुणामय एवं प्रशान्त मुखश्रीसे युक्त एक दिन्य ज्योतिर्मय मूर्ति उसके दृष्टिपथमें शून्यस्थानमें आविभूत होकर उसके समस्त भयका हरण कर लेती है, उसे आश्वासन देती हुई कहती है-- 'वत्स! तुम भयभीत क्यों हो रहे हो ! देखो, सामने दीपक जल रहा है। वहाँ जाओ। तुम्हारे सारे अभाव दूर हो जायँगे। मैं तुम्हारे साथ हूँ। भयका कोई -कारण नहीं है। ' इस आश्वासनको सुनकर वह यदि देखता है कि सचमुच डी सामने पर्णकुटीमें दीपक जल रहा है और वहाँ एक मनुष्य मानो उसीकी प्रतीक्षामें बैठा हुआ है, वह वहाँ आश्रय पाता है, क्षुधा-निवृत्तिके छिये मनमाना भोजन लाभ करता है, भयसे त्राण पाता है, गन्तन्य स्थानका मार्ग पाता है तथा राइका साथी पाता है तो बताइये उसके इदयमें किस प्रकारके भार्वोका ठदय होगा ""।" इस घटनाको वह मनुष्य चाहे हौकिक कार्य-कारणके सम्बन्धद्वारा किसीको न समझा सके और कोई चा**हे** इस घटनाको सत्य न समझे; पर किसने प्रत्यक्ष ऐसा अनुभव प्राप्त किया है, वह इसे कैसे अखीकार कर सकता है और कैसे वह किसीके न माननेसे या तर्कयुक्त खण्डन करनेसे अपने प्रत्यक्ष अनुभवके विरुद्ध उसकी

बातको स्तीकार कर सकता है ! ठीक यही बात श्रीराधारानीके सम्बन्धमें है । उनकी सत्ताको कोई स्तीकार करे या न करे, उन्हें कोई चाहे केवल कल्पनाकी वस्तु माने अथवा उनके रूपमें अपने मनकी कल्पनाके अनुसार तर्कयुक्तिका अवलम्बन करके क्रम-विकास माने; पर श्रीराधारानीकी अनुकम्पासे जिनको प्रत्यक्ष अनुभूति हो चुकी है या होती है, तर्कयुक्ति या शब्दजालके आधारपर उनके सत्य विश्वासको कोई कैसे हिला सकता है ! इसी प्रत्यक्ष अनुभूतिके आधारपर अवतकके प्रेमी भक्तोंने जो कुछ देखा, निरखा और किर लिखा है, उसीपर सहज विश्वास करके इस पवित्र मार्गके साधकोंको बिना किसी शङ्का-संदेहके श्रीराधारानीकी आराधना करनी चाहिये।

मैं न तो साहित्य-क्षेत्रमें प्रवेशका यथार्थ अधिकारी हूँ, न मुग्नमें विशुद्ध भक्ति और प्रेमका ही तनिक-सा भी प्रत्यक्ष अङ्कर उगा है; इस अवस्थामें मेरे-सरीखे साहित्य तथा प्रेमके दरिदके लिये तो सहज करुणामयी श्रीराधा-रानीकी मङ्गल-प्रेरणाके अतिरिक्त अन्य कोई साधन ही नहीं है, जिससे मैं उनके सम्बन्धमें कुछ कह-सुन सकूँ।

प्रेमाकर-खरूपा होनेपर भी वे अपनेको गौरव-महिमा-विहीन और विकारी हदय-सम्पन्न बतलाती हैं और नित्य सहज अनुगत होनेपर भी पुनः-पुनः वक गतिका अवलम्यन करती हैं। इस प्रकार उनमें नित्य-निरन्तर अनन्त अचिन्त्य निरितश्य परस्पर-विरोधी धर्म एवं भावोंका विकास रहता है।

श्रीराधा और श्रीकृष्ण अभिन्न होनेपर भी विलक्षण प्रेम-सम्बन्धसे सम्बन्धित हैं । वे परस्पर प्रेमी भी हैं और प्रेमास्पद भी । परंतु अधिकांशमें श्रीराधा हो आश्रयालम्बनम्बन्ध्य वनी हुई श्रीकृष्णकी आराधना करके उन्हें सुख पहुँचाती रहती हैं । श्रीराधामें अनन्त गुण हैं । उनके खरूप-गुणोंको यथार्थतः पूरा कोई नहीं जानता । फिर कोई बता तो कैसे सकता है । पर प्रेमी भक्तोंको उनके निम्नलिख्ति चौंसठ गुणोंकी विशेषदूपसे उपलिख हुई है और वे ये हैं

अङ्ग अङ्ग अप्रतिम अमित सौन्दर्य, अतुल माधुर्य महान । दिन्य पवित्र अङ्ग-भौरभ, संतत श्रुचि अधर मधूर मुसकान ॥ नेत्र सुधावर्षिणी दृष्टियुत, चञ्चलता वक्रता दीर्घ कृष्ण कच, सोह चन्द्रिका, वेणि-सग्रिकत मालति-माल ॥ सुकुमारता, सहज श्री-सुषमा, प्रियदर्शना, विलक्षण रूप । सहज वरलता, परम बुद्धिमत्ता, मेवा-रति धैर्य अनुप ॥ नित्य विरष्ट-कातरता, मिलनोस्कण्ठा, नित्य मिलन अनुभूति । निरभिमानता, मान-रूपता, वामभावना, विमल विभूति ॥ विनयशीलता, श्रुचि विनम्नता, सर्वत्यागमयता अति पुत । करणामयका, अति उदारता, कर्मकशालता रस-सम्भूत ॥ साधुभाव, सौशील्य परम, चापल्य, मधुर गाम्भीर्य अपार । गीत-बाद्य-क्राचिन्-य-क्राहता, ललित अनन्त कला आगार ॥ प्रिय-गुण-वर्णन-मुखरा अति, मन मौन, नित्य उद्दीपित भाव । स्व-सुख-फल्पना-शन्य सर्वथा, निःय एक प्रियतम-सुख-चाव ॥ सहज प्रेम-प्रतिमा, पर निजमें नित्य प्रेमशुन्यता-ज्ञान । आत्मनिवेदनमयता, पर है नहीं समर्पण-स्मृति-अभिमान ॥ सखी-सह चरी-प्रेम-विवशता, सबमें गुण-महिमाका भान । सबके सुक्षमें सुखी सदा निज सुखका सहज त्याग निर्मान ॥ सौत-प्रियता-सेवा सुकामय प्रियतम-सुक्त-सम्पादन-जन्य । प्रियतम-वशीकरण गुणगणमय, परम त्यागमय जीवन घत्य ॥ रित, स्नेह अति, प्रणय, मान शुचि, पञ्चम राग तथा अनुराग । ससम दुर्लभ भाव, प्रेम अष्टम अति महाभाव युत त्याग ॥ आठोंसे सम्पन्न, इन्होंकी अगली ग्रुभ परिणतिसे युक्त । प्रियतम-महिषी-प्रेयसिगणमें प्रमुख सर्व-अपण-संयुक्त ॥ प्रेमविवशता मधुर, नित्य अभिसार-प्रियता, प्रिय-स्मृति-लीन । नवनिकुञ्जवासिनि, मधुभाषिणि, परमैश्वर्यमयी, ग्रुचि दीन ॥ ममतामयी मधुकरी करती प्रिय-पद-कंत्र-सपुर-रम-पान । भी अभिक्त प्रियतमा इयामकी एक अनन्य अहंका मान ॥

१. प्रस्येक अङ्गमें अतुल्लनीय अपरिमित सौन्दर्य, २. अतुल्लनीय महान् माधुर्य, ३. दिव्य अङ्गोमें पवित्र सुगन्ध, ४. अधरोंपर निरन्तर पित्र मधुर मुसकान, ५. नेत्रोंकी सुधावर्षिणी दृष्टि, ६. नेत्रोंकी चञ्चस्रता ७. विशास्त्र नेत्रोंकी वकता, ८. लंबे काले केश, ९. सिरपर चन्द्रिका **धुशोभित, १०. वेणीमें** मालतीकी माला गुँथी हुई, ११. अङ्गोंकी सुकुमारता, १२. सहज श्री-शोभा, १३. देग्वनेमें अत्यन्त प्रियदर्शिता, १४. अलौकिक रूप-सौन्दर्य, १५. सहज सरलता, १६. परम बुद्धिमत्ता, १७. सेवामें प्रीति, १८. अनुपम घैर्य, १९. श्रीकृष्ण-विरह-जन्य नित्य कातरता, २०. श्रीकृष्णके प्रति मिलनोत्कण्ठा, २१. श्रीकृष्णके नित्य मिलनका अनुभव, २२. निर्भिमानता, २३. मान, २४. वामभाव, २५. निर्मल वैभव, २६. विनयशीलता, २७. पवित्र नम्रता, २८. अत्यन्त पवित्र सर्वत्यागमयता, २९. करुणामयता, ३०. परम उदारता, ३१. प्रेमसे प्रादुर्भूत कार्यकुरालता, ३२. साधुभाव, ३३. परम सुराीलता, ३४. मधुर चपलता, ३५. अपार गम्भीरता, ३६. पवित्र गीत-बाद्य-नृत्य कुरालता, ३७. अनन्त लिलत कलाओंकी मंडार, ३८. प्रियतम श्रीकृष्णके गुण-वर्णनमें अत्यन्त मुखरता, ३९. मानसिक मौन, ४०. नित्य उद्दीप्त भाव, ४१. खुसुखकी कल्पनाका सर्वथा अभाव, ४२. नित्य एकमात्र प्रियतमके सुखकी इच्छा, ४३. सहज प्रेम-प्रतिनारूपता, ४४. अपने में नित्य प्रेमके अभावका ज्ञान, ४५. आत्मनिवेदनमयता, ४६. समर्पणकी स्मृति और

अभिमानका अभाव, ४७ सखी-सहचिरयोंके प्रति प्रेमविवशता और उनमें गुण-महिमाके दर्शन, ४८ सखी-सहचिरयोंके सुखमें नित्य सुखी रहना, ४९ अपने सुखका अभियानरिहत सहज त्याग, ५० प्रियतमके सुख-सम्पादनके लिये सौतकी प्रियता और सेवामें सुखकी अनुभूति, ५१ प्रियतमको वशमें करनेवाले गुणोंका समूह, ५२ परम त्यागमय धन्य जीवन, ५३ रित, स्तेह, प्रणय, मान, राग, अनुराग, भाव और महा-भावरूप त्यागमय प्रेमका नित्य विकास, ५४ इन आठों भावोंकी अगली परिणित (मोदन-मादन आदि) की प्राप्ति, ५५ प्रियतम श्रीकृष्णकी पररानियों और प्रेयिसयोंमें सर्व-समर्पणयुत प्रमुखता, ५६ मधुर प्रेमविवशता, ५७ नित्य अभिसारिप्रयता, ५८ प्रियतम श्रीकृष्णकी स्मृतिमें तिल्लीनता, ५९ नव निकुक्षमें निवास, ६० मधुर भाषण, ६१ परम ऐस्वर्यमयता, ६२ पवित्र दैन्य, ६३ प्रियतम-पद-कमलके मधुर रसपानके लिये ममतामयी श्रमरीरूपता, ६४ भी श्रीश्यामसुन्दरकी अभिन प्रियतमा हूँ, एकमात्र ऐसा अनन्य अहंकार।

इन्हींके साथ-साथ श्रीकृष्णके प्रति उनके क्या भाव—सम्बन्ध हैं, नीचेके वर्णनसे उनका पता लगता है और गम्भीरतापूर्वक विचार करनेपर श्रीराधाके परम पवित्र प्रेममय हृदयके खरूपकी पवित्र झाँकीके दर्शन होते हैं।

> कृष्णप्राणाधिका राधा कृष्णप्रेमविनोदिनी। श्रीकृष्णाङ्गराभध्यात्री कृष्णानन्दप्रदायिनी ॥ कृष्णस्याद्वादिनी देवी कृष्णध्यानपरायणा । कृष्णसम्मोहिनी नित्या क्रणानन्द्रप्रवर्धिनी ॥ कृष्णकेलिसुखास्पदा। **कृष्णानन्दसदानन्दा** कृष्णिया कृष्णकान्ता कृष्णसेवापरायणा ॥ कृष्णप्रेमान्धिशफरी कृष्णप्रेमतरङ्गिणी । कृष्णिचत्तहरा देवी कीर्तिदाकुलपियानी॥ कृष्णमुखी हास्यमुखी सदा कृष्णकुतुह्ला। कृष्णात्ररागिणी धन्या किशोरी कृष्णवद्यभा॥

कृष्णकामा कृष्णवन्दा कृष्णार्थे सर्वकामना। कृष्णप्रेममयी राधा कल्याणी कृष्णमाधुरी॥ कृष्णस्योनमादिनी काम्या कृष्णळीळाठीरीमणिः। क्रष्णसंजीवनी राधा ऋणवक्षःश्वरुश्चिता ॥ कृष्णप्रेममदोन्मत्ता कृष्णसङ्घितासिनी । श्रीकृष्णरमणी राधा ऋणांत्रम्णा कलङिनी॥ कृष्णप्रेमवती कर्ज्ञी कृष्णभक्तिपरायणा । श्रीकृष्णमहिषीश्रेष्टा श्रीकृष्णाङ्गप्रियंकरी ॥ कृष्णसंयुक्तकामेशी**ः** श्रीकृष्णप्रियवादिनी । कृष्णराक्तिः काञ्चनाभा कृष्णा कृष्णियया सती॥ कृष्णप्राणेश्वरी धीरा केलिकुञ्जनिवासिनी। **कृष्णप्राणाधिदे**वी कृष्णानन्द्रप्रदायिनी ॥ सा कृष्णप्रमपरायणा । कृष्णप्रसाध्यमाना च कृष्णचित्तस्थिता देवी श्रीकृष्णाङ्गसदारता ॥

श्रीराधा श्रीकृष्णको प्राणोंसे भी बहुकर प्यार्ग हैं, कृष्ण ग्रेम ही उनके धिनोद—मन-बहुलाकका साधन है। वे श्रीकृष्णके अङ्गोंका ही सदा युमचित्तन करती रहती हैं। श्रीकृष्णको आनन्द प्रदान करना ही उनका स्थमाव है और वे श्रीकृष्णको अङ्गादित करती हैं। इतना ही नहीं, वे देवी श्रीकृष्णके ध्यानमें ही तत्पर रहती हैं। श्रीकृष्णको ध्यान ही उनकी सर्वश्रेष्ठ गति है। वे (सबके आकर्षक) श्रीकृष्णको मन्दीमाँति मोहित किये रहती हैं। वे सदा रहनेवाली—अविनाशिनी हैं और आनन्दरूप श्रीकृष्णके आनन्दको कईगुना बढ़ा देती हैं। श्रीकृष्णके आनन्दमें ही वे सदा आनन्द मानती हैं, श्रीकृष्णके केलियुएक्की आधारभूता हैं। वे श्रीकृष्णकी प्यारी, श्रीकृष्णके द्वारा कमनीय और श्रीकृष्णकी सेवामें ही तत्पर रहनेवाली हैं। श्रीकृष्णके प्रेमक्पी पागवारमें विहार करनेवाली मछली हैं, श्रीकृष्णकेति तरङ्गिणी हैं। वे श्रीकृष्णके चित्तको चुरानेवाली

देवी अपनी जननी कीर्तिटाके कुलको सौरमित करनेवाली कमलिनी हैं। उनका मुख सदा श्रीकृष्णकी ओर रहता है। उनके वदनपर हास्यकी रेखा मदा खेळती रहती है तथा श्रीकृष्ण ही सदा उनके कुत्हल-उत्कण्ठाके विषय वन रहते हैं । वे श्रीकृष्णविषयक अनुरागसे पूर्ण होनेके कारण घन्यानिघन्य हैं. नित्य किहोरी तथा श्रीकृष्णवल्लमा हैं। श्रीकृष्ण ही उनकी कामनाके एकमात्र त्रिपय हैं। वे श्रीकृष्णकी भी वन्द्नीया हैं और उनकी सम्पूर्ण कामनाएँ श्रीकृष्णके लिबे-श्रीकृष्णको लेकर ही होती हैं। नहीं नहीं, ये राधारानी कृष्णप्रेमकी जीती-जागती पुतली, कल्याणमयी तथा कृष्णमाधुर्यका मूर्तम्बस्य हैं । वे श्रीकृष्णको भी उत्मत्त बना देनेवाली हैं तथा श्रीकृष्णके छिये कामनाका विषय बनी रहती हैं और श्रीकृष्णलीलाकी मुकुटमणि हैं । राधा श्रीकृष्णके प्राणोंके लिये संजीवनी बूटी हैं और श्रीकृष्णके वक्षः स्थलमें निवास करती हैं । वे कृष्णप्रेमके नशेमें मतवाली हुई वुमती हैं और श्रीकृष्णके विटासमें रत रहती हैं। वे श्रीरावा श्रीकृष्णको आनन्दित करती हैं और श्रीकृष्णप्रेमके कारण कलङ्किनी बनी रहती हैं। वे श्रीकृष्णपेमकी आश्रयभूता विधात्री तथा श्रीकृष्णकी भक्तिमें सदा तथा रहती हैं । वे श्रीकृष्णकी पनियोंमें श्रेष्ट तथा श्रीकृष्णके अङ्गोंका मदा प्रिय करनेवाली हैं। वे श्रीकृष्णसे सदा संयुक्त रहनेवाली भगवती कामेश्वरी— त्रिपरस्टरीका ही दूसरा रूप हैं तथा श्रीकृष्णके प्रति सदा मध्य बचन बोलती हैं। वे श्रीकृष्णकी हादिनी राक्ति और सुवर्णकी-सी कादितसे युक्त हैं । कृष्णा--- थ्यामानामसे विख्यात श्रीकृष्णकी प्रेयसी एवं सतीशिरोमणि हैं । वे श्रीकृष्णके प्राणोंकी स्वामिनी, वैर्यवती तथा केलिक**ञ्ज**में निवास करनेवाली हैं । और तो क्या. वे श्रीकृष्णके प्राणोंकी अधिष्ठात्री एवं श्रीकृष्णको प्रचर आनन्द विनेपाठी हैं । वे राघादेवी खयं श्रीकृष्णके द्वारा सजायी जाती हैं. श्रीकृष्ण-प्रेममें ही तत्पर रहती हैं, श्रीकृष्णके भनमें वसी रहती हैं और श्रीकृष्णके ही मधुर मनोहर अङ्गोमें सदा श्रीतियुक्त ग्हर्ना हैं।' अस्तु.

श्रीराधा खकीया थीं या परकीया, यह भी एक व्यर्थका ही प्रश्न है। जब श्रीकृष्ण और राधा खरूपतः नित्य अभिन्न एक ही तस्व हैं, तब उनमें अपने-परायेकी कल्पना कैसी ! जैसे भगवान् निराकार भी हैं, साकार भी हैं और उन दोनोंसे परे भी हैं, उसी प्रकार श्रीराधाजी खकीया भी हैं, परकीया भी हैं और दोनोंसे परे भी हैं। मगवान् श्रीकृष्णने तो यहाँतक कहा है—

> ये राधिकायां मिय केरावे हरौ कुर्वन्ति भेदं कुधियो जना भुवि। ते कालसुत्रे प्रपतन्ति दुःखिता रम्भोक यावत् किल चन्द्रभास्करौ॥

'इस पृथ्वीपर जो कुबुद्धि मानव राधिकामें और मुझ केशवमें— हरिमें भेद-बुद्धि करते हैं, वे जबतक चन्द्र-सूर्यका अस्तित्व है, तबतक काळम्त्र नामक नरकमें पड़े हुए दुःख भोगते रहते हैं।'

अतएव स्वकीया-परकीया—जिस-किसी भी भावसे श्रीराधाकी आराधना करते हुए उन्हें श्रीकृष्णसे अभिन्न मानना चाहिये और उनकी समर्था रितका समादर करते हुए यथासाध्य ग्रेम-भावनाको जीवनमें उतारना चाहिये। रितके तीन भेद माने गये हैं—१—साधारणी, २—समझसा और ३—समर्था। द्वारकाळीळामें महाभागा महर्पियोंकी रित 'साधारणी' मानी गयी है; अयोंकि उनमें स्वाभाविक ही गृहस्थ-धर्मके अनुसार संतानके ळाळन-पाळनकी आशा और आत्म-सुखकी आकाङ्का भी थी। श्रीकृष्णको सुख देने और उनसे स्वयं मुख पानेकी आकाङ्काक अतिरिक्त अन्य किसी आकाङ्काका जिसमें अभाव होता है, ऐसा जो समरस विलास है, उसे 'समझसा-रित' कहते हैं और जहाँ स्वसुख-वाञ्छाका सर्वथा अभाव है, उसे 'समर्था रित' कहा गया है। समर्था रितकी ग्रतींकरूपा श्रीगोपाकनाएँ हैं

और श्रीराधाजी उनमें सर्वप्रधान हैं । वैकुण्ठादि दिव्य परमधामोंकी भगवन्त्रकृषा लक्ष्मी आदि महादेवियाँ यद्यपि श्रीराधासे अभिन्न हैं, तथापि प्रेम-राज्यमें उनकी रितर्वी भी श्रीराधाकी रितसे तुलना नहीं होती ।

\* ५ तिःके सम्बन्धमें विदाद वर्णन महामहिम श्रीरूपगोस्वामीन अपः। ५३ ज्वल नीलमणिश नामक प्रसिद्ध ग्रन्थमें किया है। उसमें कहा गया है

> साधारणी निगदिना समञ्जासौ समर्था च । कुम्जादिषु महिषीषु च गोकुल्देवीषु च कमात् ॥

भाषारणीः रित कुन्जा आदिमें, भ्रमञ्जसार रित महिपीगणमें एवं भग्नथीः रित श्रीगोकुट देवियों (गोपाङ्गनाओं) में है । यही मत सर्वत्र मान्य तथा प्रचलित है। परंतु यहाँ जो भाषारणीर रित महिपियोंमें बतायी गयी है, उसका आधार एक प्राचीन बंगदेशीय वैष्णव महात्माके निम्निलितित विचार हैं। उन्होंने किया है---

> कुब्जार मिलनेच्छा गुधु निज सुख लागि। आंग ना र्गतर मीमाय ताइ दुर्भागि॥ अतएव कुन्जार साधारणी रति नय। माधारणी र्रात हय द्वारिकालीलाय ॥ आत्ममृत्यः कृष्णमृत्यः, संतान-पाटन । विविध आका**ङ्का ताते थाके अनुक्षण** ॥ ममञ्जूमा र्गन कर समरस विलास। नाहिक मतान **पा**उं।र अभिन्हाव ॥ परस्पर सुख भीग थाके दुईँ पक्षे। ममजना गीत मात्र चले एइ लक्ष्ये॥ समर्था रति ते शुधु कृष्णमुखसार। एड र्गत नं केवल गोपीर अधिकार॥ स्व मस्य बाञ्छा छेदा नहे गोपिकार । कृष्णमुख लागि ताँर सक्छ व्यापार ॥

••यु.बजाकी श्रीकृष्णमें मिलनकी इच्छा केवल अपने सुखके लिये ही है, अतएव वह अभागी तो इस ••तिःकी सीमामें ही नहीं आती । इसल्यि द्वारकाकी पद्दमिहिषियोंके सम्बन्धमें तो ऐसी बहुत-सी कथाएँ आती हैं, जिनसे बृन्दावनीय श्रीगोपाङ्गनाओंकी रितका उनकी रितकी अपेक्षा श्रेष्ठत्व सिद्ध हुआ है। एक कथा है----

'एक बार द्वारकाकी सारी पटरानियाँ द्वारकानाय मगवान् स्थाम-सुन्दरके साथ सिद्धाश्रममें पवारीं। पटरानियाँ श्रीकृष्णके द्वारा श्रीराधिका और त्रजगोपियोंके सौन्दर्य, माधुर्य, त्याग तथा प्रेमका प्रभाव युन चुकी थीं। इसलिये उनमें बड़ी लालसा थी कि वे श्रीराचारानी आदिके दर्शन करें।

्पटरानियोंमें सत्यमामा आदिने पहले तो अपने सौन्दर्यका बड़ा गर्य किया, पर श्रीराधा आदिका दर्शन करते ही उन मक्को मूर्च्छा हो गर्या। तब उनका गर्व गल गया। तत्पश्चात परस्पर प्रेम-मिलन हुआ। परस्पर वड़ी प्रेमकी चर्चा हुई। फिर श्रीकृष्णके आञ्चानुसार रुक्मिणीजीने स्वर्णपात्रमें शर्करायुक्त उष्ण दुग्ध बड़ी प्रीतिक साथ श्रीराधाजीको पिलाया। तदनन्तर सब अपने-अपने स्थानोंको प्रधार गर्या। रात्रिको भगवान् श्रीकृष्णके समीप रुक्मिणीजी आयीं और शयनके समय अपने कोमल कर-पछ्वोंके द्वारा सदाकी भाँति वे स्वामी श्रीकृष्णका पाद-संबाहन करने

कुन्जाकी 'साधारणी' रति नहीं है। साधारणी रति द्वारका-छीलामें (महिपीनणमें) होती है। साधारणी रतिमें निजसुख, कृष्णसुख और संतानपालनकी---इस प्रकार त्रिविध आका**क्का** सर्वदा रहती है।

'समञ्जसा' रितमें समरस विलास है। निजमुख और कृष्णमुखकी समान आक्षाङ्का है। इसमें संतानपालनकी अभिलापा नहीं है। दोनों ही और परस्पर मुखभोग होता है। समञ्जसा रित केवल इसी लक्ष्यको लेकर चलती है।

न्समर्था रितमें केवल श्रीकृष्ण-सुख ही सार है। इस रितमें केवल श्रीकृष्ण-सुख ही सार है। इस रितमें केवल श्रीकृष्णसुख के लिये ही होते हैं। इस के सारे व्यापार केवल श्रीकृष्णसुख के लिये ही होते हैं।

लगा । रुक्मिणीजीने आश्चर्यसे देखा—भगवान्के श्रीचरण-तलमें फफोले पड़े हुए हैं । रुक्मिणीक बहुत पूछनेपर भगवान्ने कहा—

श्रीराधिकाया हृद्यारिवन्दे
पादारिवन्दं हि विराजते मे।
अहर्निशं प्रश्रयपाशबद्धं
त्रवं त्रवार्द्धं न चलत्यतीव॥
अद्योष्णदुग्धप्रतिपानतोऽङ्घाबुच्छात्रकास्ते मम प्रोच्छलन्ति।
मन्दोष्णमेवं हि न दत्तमस्यै
गुष्माभिरुष्णं तु पयः प्रदत्तम्॥

'रुकिमणी ! राधिकाके हृद्यकमलमें मेरे पद-कमल नित्य विगाजित रहते हैं । उनक प्रेमपाशमें बँधे हुए मेरे चरण-कमल एक आधे लक्क छिये भी वहाँसे नहीं हटते। आज राधिकाने वहुत गरम दूध पी छिया था, इसीसे मेरे पद-कमलोंमें फफोले पड़ गये हैं। तुमने अधिक गरम दुध द दिया, उसीका यह फल है। यद्यपि राधाके प्रेमका यह एक बहुत ही स्थुल नगण्यसा लक्षण है, तथापि भगवानुक इन वचनोंको सनकर रुक्मिणी आदि परमप्रवित्र देवी-शिरोमणियोंका दूषणरहित द्पं तत्काल दिलत हो गया । उसी अवसरपर पटरानियोंक आप्रहसे श्रीराधा आदि समस्त गोपिकाओंको साथ लेकर भगवानुने रास भी किया और इससे श्रीसत्यभामा आदिको फिर गर्ने हो गया कि हमारा आजका यह रास वृन्दावनके रासकी अपेक्षा बड़े महत्त्वका हुआ होगा; पर श्रीकृष्णके कहनेपर जब श्रीराधाजीसे उनकी बातचीत हुई और श्रीराधाने वृन्दावनीय रासक सौन्दर्य और प्रभावका वर्णन किया, तव तो समस्त पटरानियोंको यह अच्छी तरहसे मान हो गया कि भगवान् श्रीकृष्णके पवित्र प्रेममें श्रीराधा और गोपाङ्गनाओंकी तुलना किसीके साथ नहीं हो सकती। अतएव श्रीराधाका महात्यागमय प्रेम सभीके छिये आदर्श है । इसीसे बहुत

बड़-बड़ ऋषि-मुनियोंने, ब्रह्मिष्टिंगेने, बेदकी ऋचाओंने और ब्रह्मविद्या आदिने भी तीव्रतम तपस्या करके गोपीव्रेमको प्राप्त करनेका प्रयास करके सफल्कता प्राप्त की थी। आज उन्हीं श्रीराधाके महान् प्राकट्य-महोत्सवका छुभ दिन है। आज हमें अभिन्नस्वरूप उन श्रीराधा और माधवके चरणोंमें प्रेम प्राप्त करनेका निश्चय करना चाहिये। मगवान् श्रीराधा-माधवका प्रेम प्राप्त करनेक छिये श्रीराधाकी आराधना ही प्रधान साधन है। मगवान् इंकरके पूछनेपर स्वयं श्रीकृष्णने उनसे कहा था

या मामेव प्रपन्नश्च मित्रयां न महेश्वर। न कदापि स चान्नोति मामेवं त मयोदितम्॥ तस्मात् सर्वप्रयत्नेन मित्रियां दारणं वजत्। आश्चित्य मित्रियां रुद्र मां वद्गीकर्तुमहिसि॥ इदं रहस्यं परमं मया त परिकोर्तिनम्। त्वयाप्येतन्महोदेव गोपनीयं प्रयत्नतः॥

'श्रीमहादेव ! जो मेरे शरण होते हैं. पर मेरी श्रिया श्रीराधाक नहीं होते, वे बास्तवमें मुझे श्राप्त नहीं करते । अतुण्य सब प्रकारमें मेरी श्रिया श्रीराधाक शरणापन्न होकर उनकी आराधना करनी चाहिये । रुड़ ! यदि मुझे बशमें करना चाहते हो तो मेरी श्रिया राधाक शरणापन्न होओ— यह मैं तुमको गुप्त रहस्य बतस्त्रता हुँ ।'

आराधनामें एक ही मावकी विशेषता है कि आराधक सब प्रकारमें एक ही छक्ष्यको सामने रखकर साधनामें प्रवृत्त हो। मगवान् शंकरने कहा है—

सुचिरं प्रोषिते कान्ते यथा पतिपरायणा। प्रियानुरागिणी दीना तस्य सङ्गैककङ्किणी॥ तद्गुणान् भावयेन्नित्वं गायत्यभिश्रणोति च। श्रीकृष्णगुन्नलीलावाः स्मरणादि तथाऽऽचरत्॥

'जैसे पतिपरावणा रमणी दीर्घकालसे विदंश गये हुए एकमात्र पतिमें

ही अनुरक्त रहती है, केवल पितके ही सङ्गकी आकाङ्क्षा करती हुई दीन-भावसे सदा उसीक गुणोंका चिन्तन, उसीका गुणगान और उसीका गुण-श्रवण करती रहती है, उसी प्रकार साधकको श्रीकृष्णमें आसक्तचित्त होकर श्रीकृष्णके नाम-गुण-लीलादिका ही स्मरण, गान तथा श्रवण करते रहना चाहिय।

श्रीगवाकी आरावनाक दो प्रचान सावन हैं—(१) श्रीगवाक परम प्रियतम श्रीकृष्णकी सुखसावना और (२) किसी सिद्धा मञ्जरीक अनुगत होकर मञ्जरी भावस श्रीगवा-माववकी मधुर विशुद्ध सेवामय उपासना ।

(1)

राधाराधन के परम हैं दों सुन्दर रूप। दोऊ परम अमोध सुभ, दोऊ श्रेष्ट अनूप॥ प्रियतम प्रभु श्रीकृष्ण की सुख ही राधाभाव। राधा-मन में बढ़त नित प्रियतम सुख को चाव॥ तिन की सेव। में निरत रहे जो जन मतिमान। राधा तासों सदा ही पावे मोद महान॥

( २ )

राधा-मुख को दूनरी यह साधन बलवान।
मंत्ररि बनि सेवा करें समुद्र जुगल रसखान॥
नित्र सुख को रंचक नहीं, कितहुँ कल्पना-लेस।
सुख हित लाइलि-लाल के सहै समोद कलेस॥
सेवा सकल निकुंज की करें सदा अविकार॥
सेवत इंद्रिय-मन सदा, बस सेवा अधिकार॥
लिव निकुंज-लीला सुखी स्थामा-स्थाम ललाम।
लहं परम सुख, वहें सुचि सेवा-रुचि अभिराम॥
काउ मंत्ररी की रहं अनुगत सदा सचेत।
मंत्ररि सम सेवा करें ताकी पाइ सँकेत॥

जो बास्तवम ही श्रीराचा-माधवकी प्रेम-प्राप्तिके मार्गपर चलना चाहत हो. उन्हें अपनी रुचि एवं अधिकारके अनुसार इन दोनोंमेंसे किसी एक साचनाका आश्रय लेना चाहिये । इनमें श्रीकृष्णकी उपासनाक लिय श्रीराधाकी उपासना और श्रीराधाकी उपासनाके लिये श्रीकृष्णकी उपासना अपेक्षित है । वे एक-दूसरेकी उपासनामें ही अपनी उपासना मानकर परम प्रसन्न होते हैं ।

अन्तमें हम श्रीराधारानीसे प्रार्थना करें ---

दुराराध्यमाराध्य कृष्णं वशे त्वं

महाप्रमपूरेण राधाभित्राभः ।
स्वयं नामकृत्या हरित्रम यच्छ

प्रपन्नाय मे कृष्णरूपे समक्षम ॥
मुकुन्दस्त्वया प्रमदेरिण वद्धः

पतङ्गा यथा त्वामनुश्राम्यमाणः ।
उपकीडयन् हार्दमेवानुगच्छन्

कृषा वर्तने कारयाते। मेथिएम ॥

भ्श्रीगांचे ! जिनकी आगधना कठिन है, उन श्रीकृष्णकी भी आगधना करक तुमने अपने महान प्रेमिसन्धुकी बाढ़से उन्हें बशमें कर लिया । श्रीकृष्णकी आगधनांक ही कारण तुम राधा-नामसे बिख्यात हुई । श्रीकृष्ण-स्रुक्तपे ! अपना यह नामकरण स्त्रुयं तुमने किया है, इससे अपने सम्भुख

'तुम्हारी प्रेमडोरमें वैधे हुए भगवान् श्रीकृष्ण पतंगकी माँति सदा तुम्हारे आस-पास ही चक्कर लगाते रहते हैं, तुम्हारे हृदयके भावका अनुसरण करके तुम्हारे पास ही रहते तथा क्रीडा करते और कराते हैं। देवि ! तुम्हारी

कृषा सबपर है, अतः मेरेद्वारा अपनी आराधना सेवा करवाओ ।

आये हुए मुझ शरणागतको श्रीहरिका प्रेम प्रदान करो ।

बोलो श्रीश्रीराधा-माधवकी जय !!



## श्रीराधा

# श्रीराधाके तत्त्व-स्वरूप-ळीळाका पुण्यस्मरण

[ सं० २०२५ वि० के श्रीराधा-जनमाष्टमी-महोत्सवपर प्रवचनं ]

(दिनका प्रवचन)

यत्पादपद्मनखचन्द्रमणिच्छटाया विस्फूर्जिनं किमपि गोपवधूष्वदर्शि । पूर्णानुरागरससागरसारमूर्तिः सा राधिका मयि कदापि छपां करोत्॥

आजका यह भङ्गल दिवस समीके लिये परम मङ्गलमय, सर्वथा आदरणीय एवं परम सौभाग्यम्चक है; क्योंकि सिच्चदानन्द्वन मगवान्की ह्रादिनी शक्ति, नित्य लीलामयी, वृपभानुनिदनी, कीर्तिदाकुमारी स्वामिनी श्रीराधाजीकी प्राकट्यलीला आजके दिन इस मङ्गलमय मध्याह्नक समय ही अपने निन्हाल रावल प्राममें हुई थी। जैसे श्रीकृष्ण नित्य सिच्चदानन्द-

खरूप, समस्त अवतारों तथा भगवत्खरूपोंक मूल, प्राकृत प्रपश्चसे अतीत दिव्य गुण-शक्तिमय तथा सौन्दर्य-माधुर्यके अनन्त निधि हैं, वेसे ही श्रीराधाजी भी नित्य सिबदानन्दखरूपा, लक्ष्मी-सरखती आदि समस्त देवियोंकी भी आदि-मूलखरूपा, प्राकृत प्रपञ्चसे अतीत दिव्य गुण-शक्तिमय तथा ऐसे अनुपम अनन्त सौन्दर्य-माधुर्यकी समुद्र हैं, जो सर्वाकर्षक श्रीकृष्णको भी नित्य आकर्षित किये रहते हैं। वस्तुतः श्रीकृष्ण और श्रीराधामें शक्तिमान् तथा शक्तिक सदश नित्य अभेद हैं। एक ही तत्व नित्य दो खरूपोंमें लीलायमान है।

ये श्रीराधाजी न तो साहित्यकारों या किवयोंकी कल्पना हैं, न श्रद्धालुओंक श्रद्धाचित्तक द्वारा निर्मित वस्तुविशेष हैं और न आध्यात्मिक तत्त्व-विशेषका रूपक ही हैं। ये नित्य सन्य सनातन भगवान्की अपृथक आनन्दराक्ति—ह्नादिनी हैं । 'सर्वप्रथम साहित्य जगतमें इनकी कल्पना हुई और उस कल्पनामें क्रमिकास होते-होते ये श्रद्धास्पदा शक्ति-विशेष वनकर अन्तमें भगवान् श्रीकृष्णकी परमाराधिका और परमाराध्या वन गर्यो ।' इस प्रकार रावाक सम्बन्धमें भाँति-मानिकी कल्पना-जल्पना की गयी है—यह सत्य है; अनुभवश्चन्य साहित्यकारोंने श्रीराघाके सम्बन्धमें विविध विचित्र कल्पनाएँ की हैं और छोंकिक शृङ्गारी कवियोंने भी अपनी मनोवृत्तिकं अनुसार रचना करकं श्रीराधांकं परमदिव्य अत्युज्ज्वल कल्याण-खरूपको निम्न स्तरपर लानेका प्रयास किया है। पर ऐसी किसी भी कल्पना-जल्पनासे न तो परमेश्वरी सिचदानन्दमयी भगवान्की नित्य ह्वादिनीशक्ति, नित्य-निकुञ्जेश्वरी, रासेश्वरी, श्रीकृष्णमयी श्रीराधाजीके अप्रतिम, अलोकिक, दिव्य खरूप-तत्त्वमें ही किसी प्रकारकी त्रुटि आयी या आ सकती है और न अनुभवकी आँख रखनेवाले प्रेमियोंक हृदयोंपर कोई प्रभाव पड़ा है; क्योंकि सत्य किसीकी खीकृतिकी अपेक्षा नहीं रखता । वह तो है ही, नित्य है ही---कोई मानें या न मानें। अवस्य ही न माननेत्राले परम लाभसे विश्वत रह जाते हैं और अभिमानवश विरोध

या खण्डन करनेवाले महान् दृष्कर्म करते हैं। श्रीराधारानी अपने सहज कृपालु-खमावसे उन्हें क्षमा करके भीषण नरक-यन्त्रणासे बचावें! श्रद्धासम्पन्न प्रेमी साधकों तथा भक्तोंको इन जल्पनाओंपर ध्यान न देकर श्रीराधारानीको नित्य, सत्य, श्रीकृष्णानुरागमयी, साक्षात् दर्शन देकर कृतार्थ करनेवाली परमर्शाक्त मानकर नित्य-निरन्तर साधनामें संलग्न रहना चाहिये। श्रीराधारानीकी कृपासे स्वयं ही उनके अन्तथक्ष खुरेंगे और व राधारानीक प्रत्यक्ष दर्शन करके समस्त संदेहोंसे अतीत चित्मयी सुमिकामें पहुँच जायुँगे।

पवित्र प्रेमकी प्राप्तिक लिये जिस त्यागकी आवश्यकता है उससे भी कहीं अधिक त्याग श्रीगधामें स्वाभाविक है । वास्तवमें श्रीराधाजी दित्य प्रेमस्वरूपा ही हैं, पर आदर्शक लिये उनका त्याग परमोड्यल है और श्रीगोपाङ्गनाएं भी उसीका अनुकरण करती हैं । श्रीकृष्णका सुख ही उनका जीवन है । उन्हें न त्यागका भय है न त्यागकी आङ्काक्षा; इसी प्रकार न वे भोग-वासना रखती हैं और न वे किसी निज्ञ कल्याण-कामनासे भोग-याग करती हैं । उनका अपना न कोई काम है, न उनके लिये कोई काम्य वस्तु है । वे केवल और केवल अपने व्यामसुखरको जानती हैं और अपने सहज्ञ सर्व-समर्पणद्वारा अनवरत उनको सुख पहुँचाया करती हैं । यही उनका जीवन-सार है—

#### सर्वत्यागमय पूर्ण समर्पण दोप-बुद्धि-विरहित ब्यवहार। भोग-मोक्ष-इच्छा-विरहित प्रियतम-सुख केवल जीवन-सार॥

इस परम मधुरतम प्रेममें मोक्षसुम्बकी इच्छको भी 'काम' माना जाता है; अतः उसका भी सहज त्याग हो जाता है, फिर जगत्के तुच्छ भोगोंकी तो बात ही क्या है । इस प्रेम सुवाकी पवित्र मधुर वारा प्रतिक्षण बहुती हुई असीमकी ओर प्रवाहित होती रहती है ।

प्रेम पवित्र परम उज्ज्वल, जो काम-कलुपमे रहितः उदार। क्राक्षपर-कला सदका प्रतिपल ही बदता रहता सहज अपार॥ नहीं कभी भी, किसी हेतुमे हो सकता उसका प्रतिरोध। नहीं कभी उसका कर सकता कोई लांकिक भाव विरोध॥ धन-जन-तन, बहुभोगजनित सुख, दुःख प्रवल्का तिनक प्रभाव। नहीं कभी होता प्रेमाप्लावित मनपर, रहता सद्भाव॥ नहीं कभी होता प्रेमाप्लावित मनपर, रहता सद्भाव॥ नहीं नरकका भय रहता वुछ, रहता नहीं स्वर्गका काम। जीवन-मरण प्रेम-रभमें नित इवे ही रहते अभिराम॥ प्रियतम प्रभु वन स्वयं मधुरतम प्रेम-सुधा-रस-पारावार। करते परम मनोहर अपनेमें ही आप विचित्र विहार॥ उठतीं लिलत लहियाँ उसमें अनुपम, अमल, अमित अविराम। देतीं सतत अनन्त कालतक सुख द्युचि, नित्य-नवीन,ललाम॥ इह-पर रहता नहीं, नहीं रहता अनित्य दुखमय संमार। उठता नहीं मोक्ष-सुखका भी मनमें किचित् काम-विकार॥ रहते प्रियतम सुख-सिबन्सय छाये एक सदा सर्वत्र। सदा अमृतरस-वर्षा होती सुर-सुनि-दुर्लभ परम पवित्र॥

श्रीराधामें इस प्रेम-समर्पणकी पूर्णता है। इसीमे वे परम अनुरागके मधुर सागरमें इबी हुई, नित्य-निरन्तर प्रियतम श्रीकृष्णमें नित्य नये-नये सीन्द्य-माधुर्यका अनुभव करती हैं।

इस मधुररसमें अनुराग ही स्थायी भाव है । जो राग नित्य-निरन्तर नये-नये रूपमें परिणत होता हुआ सबदा अनुभूत, सदा मिलित ग्रेमास्पदको देखते ही उसमें प्रतिक्षण नये-नये सौन्दर्य-माधुर्यका दर्शन कराता है, ऐसे बढ़े हुए रागको अनुराग कहते हैं । श्रीराधा और गोपसुन्दरियोंको इसीसे प्रियतम स्थामसुन्दरमें प्रतिपळ नये-नये सौन्दर्य-माधुर्यके दर्शन होते हैं । एक दिनकी बात है । अखिळ विश्वको मोहित करनेवाले श्रीकृष्ण राविकाजीके समीप विराजमान थे । उनके विलक्षण सौन्दर्य-माधुर्यको वे सदा ही देखती आयी हैं, पर वह उन्हें नित्य ही पूर्वापेक्षा बहुत अधिक सुन्दर-मधुर प्रतीत होता है । आज उन्हें देखते ही श्रीराधाजी बृन्दासे बोळी—'ये कोन हैं ए बृन्दाने कहा—'श्रीकृष्ण हैं !' यह सुनते ही श्रीराधारानी आश्वर्यचिकत होकर कहने छरीं— 'प्रियतम स्यामसुन्दर तो न जाने कितनी बार मेरे नेत्रोंको सुख दे चुके हैं; परंतु आज मैं जैंसा अपूर्व अतिशय माधुर्य देख रही हूँ, बैसा तो पहले कभी नहीं देखा था। अहा ! इस समय तो इन प्रेममयक एक-एक अङ्गके एक-एक रोममे शोभाश्रीकी ऐसी सुधाधारा बह रही है कि उसकी एक बूँदके आस्तादन करनेकी भी शक्ति मेरे नेत्रोंमें नहीं है।'—

प्रनीकेऽप्येकस्य स्फुरित मुद्दुरङ्गस्य सिख या श्रियस्तस्याः पातुं लवमपि समर्था न दृगियम ॥

मस्त्री री, यह अनुभव की बात । प्रतिपल दीस्रत नित नव सुन्दर, नित नव मधुर स्वसात॥ . × × ×

कछुवै होत न बासी कबहूँ, नित नृतन रस वरसत। देखन-देखत जनम मिरान्यो, तऊ नैन नित तरमत॥

राधा-प्रेम-समुद्रमें नित्य नयी तरङ्गे उठती रहती हैं । यहाँ उन तरङ्गोंमेंसे दो-एककी झाँकी कीजिये—

एक बार वात चीतके प्रसङ्गमें श्रीराधाक सामने ललिताजीके मुखसे 'कृष्णा' नामका उच्चारण हो गया । वस, उसे सुनते ही श्रीराधाजी अय्यन्त विवश होकर कहने लगीं—

'सिन ! यह केंसा मधुर नाम है, इसने तो मेरे कानोंमें प्रवेश करते ही मेरे सारे धर्मका हरण कर लिया । बता, यह किसका नाम है ! वह कृष्ण कौन है !' लिलताने श्रीराधाकी यह बात सुनकर कहा—'अरी रागान्धे राधे ! तुम यह कैसी अज्ञताकी-सी बात कह रही हो ! तुम तो नित्य ही उन श्रीकृष्णके वश्वः ध्यलपर कीड़ा करती हो !' राधाजीने कहा—'सिब ! पिरहास न करो ।' तब लिलताजी बोलीं—'पगली ! अभी-अभी तो मैंने तुमको उनके हाथोंमें समर्पण किया था।'

तदनन्तर श्रीराधारानी बहुत देरतक सोचनेके बाद सिर हिलाती हुई बोर्ली—'हाँ सिल ! सत्य :है । इन कृष्णको, वस, अभी आज ही देखा है, सो भी जन्मभरमें एक बार केवल बिजली कौंधनेकी माँति—

### सत्यं सत्यमसौ दगङ्गनमगाद्यैव विद्युन्निभः॥

एक दिन निकुञ्जमें श्रीराधारानीकी प्रिय स्थामसुन्दरके साथ प्रेम-चर्चा हो रही थी—तब उन्होंने कुछ ऐसी बातें कहीं, जिन्हें सुनते-सुनते स्थामसुन्दर गद्गद हो गये। राधाजीने जो कुछ कहा, उससे पित्र प्रेम-राज्यमें वे किस भूमिकापर स्थित हैं और प्रेम तथा प्रेम-लीलाका क्या खरूप होता है—विचार करनेपर इसका कुछ अनुमान लग सकता है। वे बोलीं—

मेरे तुम, मैं निस्य तुम्हारी, तुम मैं, मैं तुम, सङ्ग असङ्ग।
पता नहीं, कबसे मैं तुम बन, तुम मैं बने कर रहे रङ्ग॥
होता जब वियोग, तब उठती तीव मिलन-आकाङ्का जाग।
पल-अमिलन होता असहा तब, लगनी हृद्य दहकने आग॥
चलती में रस-सरि उन्मादिनि विह्वल, विकल तुम्हारी ओर।
चलते उमड़ मिलाने निजमें तुम भी रस-समुद्र तज छोर॥
लीला-रस-आम्बादनहित तुम-मैं बनकर वियोग-संयोग।
धर अनेक रस-रूप रमण-रमणी करते नव-नव संभोग॥
किंतु मैं न रमणी, न रमण तुम; एक परम चिन्मय रस-तन्व।
आश्रय-चिषयालम्बन बन नित लीलारत रुचि श्रुचिनम तन्व॥

प्रियतम स्थामसुन्दर ! तुम मेरे हो, मैं नित्य तुम्हारी हूँ । तुम में हो, मैं तुम हूँ । हम दोनों साथ रहते हुए भी असङ्ग हैं । पता नहीं कबसे मैं तुम और तुम मैं बने हुए खेळ कर रहे हैं । जब वियोग होता है, तब अत्यन्त तीव्र मिळनाकाङ्क्षाका उदय हो जाता है, फिर एक-एक पळका अमिळन असहा हो उठता है और हृदयमें ज्वाला धंधक उठती है । उस समय में रस-सरिता उन्मादिनी और विह्नल-विकळ होकर तुम्हारी ओर चळ पड़ती हूँ, उधर तुम रससमुद्

भी कूल-किनाग त्यागकर मुझे अपनेमं मिला लेनेके लिये उमइ चलते हो । वस्तुतः उम तोनोंमें कभी अलगाव या वियोग-विलोद होता दी नहीं, पर लीलारम-आन्वादनके लिये तुम और में त्वयं ही वियोग और संयोग वनकर रमण-रमणीरूप अनेक रस-विग्रह धारणकर नये-नेय सम्भोगका सेवन करते हैं । वस्तुतः न में रमणी हूँ और न तुम रमण ही हो, हम तोनों एक ही परम चिन्मय रसतस्व हैं और हमीं तोनों सुन्दर पवित्रतम तस्व परस्पर आश्रयालम्बन और विपयालम्बन बनकर नित्य लीला-विलास करते रहते हैं ।

एक दिन त्रजेन्द्रनन्दन अविन्हरसामृतम्(ति श्रीश्यामसुन्दरको देखकर राधाजी चमत्कृत हो जाती हैं और विशाखासे कहती हैं—

#### **मोन्दर्यामृ**तमिन्धुभङ्गललनाचित्ताद्विसम्प्लावकः

कर्णानन्दिसनर्मग्म्यवचनः कोटीन्दुशीताङ्गकः । सीगभ्यामृतसम्प्लवाचृतजगत्पीयूषगम्याधगः

र्थागोपन्द्रसुनः स कर्चनि बळान् पञ्जेन्द्रियाण्याळि मे ॥

( गोविन्दर्लीलामृत )

्मोन्दर्य मुधा समुद्रकी तरङ्गोंसे जो ललनाओंक ( प्रेम-मिक्तिः साधकोंक ) चित्तस्य पत्रतको पूर्णस्थ्यमे प्लावित कर देते हैं, जिनके परिहासपूर्ण मनोहर सुवचन कर्ण कुहरोंको आनन्दसे पूर्ण कर देते हैं, जिनका अक्ष्र कोटि-शरिदन्दुकी ज्योत्स्नाके सदश शीतल है, जिनका अधरामृत साक्षात् दित्य पीय्य है और जिनके अधरोंके सौरमस्थ्य सुधा-समुद्रसे विश्वत्र आण्ड सम्प्लावित है—सुव्य ! वे गोपेन्द्रतनय—त्रजेन्द्रनन्दन मेरी समस्त इन्द्रियोंका वर्षस्य आकर्षण कर रहे हैं।

थ्यामसुन्दर श्रीराचा-मुखारविन्दके निरीक्षणानन्दमें मुख्य थे, उन्हें देखकर विशाखाने श्रीराधासे कहा— कोडि-कोटि-कंदर्प-दर्पहर हैं माधव सौन्दर्यनिधान । तुन्हें देखते ही बद आयी इनमें सुन्दरता सुमहान ॥ माधव हैं सौन्दर्य अतुछ, माधुर्य-रस-सुधा-पारावार । क्षिक्व-उयोस्स्नासे सागरकी ज्यों उठती आनन्दोर्मि अपार ॥ देखो ! कैसे विद्वल हो, ये भूल स्वरूपानन्द पवित्र । तव सुख-कमल-निरीक्षण-सुखमें खड़े विभोर लिखे-से चित्र ॥

एक बार किसीने श्रीराधाके पास आकर श्रीकृष्णमें खरूप-सौन्दयंका और सद्गुणोंका अभाव बतलाया और कहा कि 'वे तुमसे प्रेम नहीं करते ।' विद्युद्ध प्रेम रूप-गुणकी तथा बदलेमें सुख प्राप्त करनेकी अपेक्षा नहीं करता—'गुणरहितं कामनारहितम्' और वह बिना किसी हेतुके ही प्रतिक्षण सहज ही बढ़ता रहता है— 'प्रतिक्षणवर्धमानम्'। श्रीराधाजी सर्वश्रेष्ठ विद्युद्ध प्रेमकी सम्पूर्ण प्रतिमा हैं, अतः वे बोर्ली—

> असुन्दरः सुन्दरशेखरो वा गुणैर्विहीनो गुणिनां वरो वा। द्वेषी मयि स्यात् करुणाम्बुधिवी इयामः स प्वाद्य गतिर्ममायम्॥

'हमारे प्रियतम श्रीकृष्ण असुन्दर हों या सुन्दरिशरोमणि हों, गुणहीन हों या गुणियोंमें श्रेष्ठ हों, मेरे प्रति द्वेष रखते हों या करुणा-बरुणाळयरूपसे कृपा करते हों, वे स्यामसुन्दर ही मेरी एकमात्र गति हैं।'

महाप्रभु चैतन्यने कहा है---

आहिल्लम्य वा पादरतां पिनन्दु मामदर्शनान्मर्महतां करोतु वा।
यथा तथा वा विद्धातु लम्पटो
मत्प्राणनाथस्तु स पव नापरः॥
भीरा॰ मा॰ वि॰ १६—

'वे चाहे मुझं हृदयसे लगा लें या चरणोंमें लिपटी हुई मुझको पैरोंतले रींद डालें अथवा दर्शनसे विश्वत रख मर्माहत कर दें। सारांश, वे लम्पटतावश जैसे चाहें वैसे करें; मेरे प्राणनाथ तो वे ही हैं, दूसरा कोई नहीं।'

प्रेम वास्तवमें देना जानता है, लेना जानता ही नहीं; उसमें लेन-दंनका सौदा नहीं है । प्रेमास्पदके दोष प्रेमीको दीखते ही नहीं, वह सदा उसमें गुण ही देखता है और समझता है कि प्रेमास्पद सदा मुझे सुख देते ही रहते हैं । निरन्तर देते रहनेपर भी देनेका भान न हो और अपनेको लेनेवाला ही माना जाय; केवल माना न जाय, ठीक ऐसा ही अनुभव हो—त्यागकी ऐसी पराकाष्ठा जहाँ है, वहीं विशुद्ध प्रेम है । इस विशुद्ध प्रेमकी प्राप्तिक लिये हृदयका द्रवित होना आवश्यक है और इसके लिये श्रीरूपगोस्तामी महोदयने ये साधन वतलाये हैं । वास्तवमें अम साधन-साध्य नहीं है, वह तो कृपासाध्य ही है; पर इन साधनोंसे प्रेम-प्राप्ति करानेवाले भगवत्कृपा-लाभकी सम्भावना हो जाती है । वे कहते हैं—

क्षान्तिरव्यर्थकालत्वं विरक्तिमीनशून्यता । आशावन्धः समुक्तण्ठा नामगाने सदा रुचिः॥ आसक्तिस्तद्गुणाख्याने प्रीतिस्तद्वसतिस्थले। इत्यादयोऽनुभावाः स्युर्जातभावाङ्करे जने॥

( भक्तिरसामृतसिन्धु )

सहनशीलता या बुरा करनेवालेका भी भला करनेकी प्रचेष्टा; भगवचर्चा, भगवत्सेवा, सत्सङ्ग, सदाचरणमें लगे रहना—ब्यर्थ समय तिनक भी न खोना; भोग-विषयोंमें आसिक्त न रहना; अभिमानशून्यता; भगवत्कृपा एवं भगवत्येमकी प्राप्ति अवस्य होगी—ऐसी दृढ़ बद्धमूल आशा, भगवान्से मिळनेकी उत्कट लाल्सा, भगवान्के मधुर नाम-गानमें सदा रुचि, भगवान्के गुण-छीछा-श्रवण-कथनमें आसिक और भगवान्के छीछा-श्यछोंमें प्रीति—जिसके आचरणमें इन छक्षणोंका उदय हो, समझना चाहिये भगवान्के प्रेमका अङ्कुर उसके हृदयमें उत्पन्न हो गया है। अकारण कृपा करनेवाछी श्रीराधारानीसे हम सबकी विनीत प्रार्थना है कि वे ऐसी कृपा करें जिससे हम सबके जीवनमें उनकी चरण-रजके प्रति अहैतुकी प्रीति उत्पन्न हो।

> बंदौँ श्रीराधाचरन पावन परम उदार। भय-विषाद-अग्यान-हर प्रेमभक्ति-दातार॥

> > ( 2 )

( रात्रिका प्रवचन )

उज्ज्रुस्भमाणरस्त्रवारिनिधेस्तरङ्गेरङ्गेरिव प्रणयलोलविलोचनायाः।
तस्याः कदा नु भविता मिय पुण्यदृष्टिर्ज्युन्दाद्यीनविनकुञ्जगृहाधिदेव्याः ॥
वृन्दावनेश्वरि तर्वेव पदारिवन्दं
प्रेमासृतैकमकरन्द्रसौघपूर्णम् ।
इचिंपतं मधुपतेः स्मरतापसुगं
निर्वापयत्परमशीतल्यमाश्रयामि ॥

आज श्रीश्रीराधा-जन्माष्टमीके पुण्यपर्वपर श्रीराधामाधवके तत्त्व-खरूप-छीछाका यिकंचित् चिन्तन-स्मरण करके अपने जीवनके क्षणोंको धन्य करनेके छिये आप सब सुविज्ञ-विद्वान् प्रेमी महानुभावोंके सामने कुछ निवेदन कर रहा हूँ । धृष्टताके छिये करबद्ध क्षमाप्रार्थी हूँ ।

परात्पर परतत्त्वखरूप समग्र भगवान् सिचदानन्द हैं । ब्रह्म, परमात्मा आदि उन्हींके विभिन्न अभिन्न खरूप हैं । सत्-चित्-आनन्द उनके खरूपभूत गुण या उनकी नित्य खरूपा-शक्ति हैं । शक्ति और

शक्तिमान्में नित्य अभेद है। एकके बिना दूसरेकी सत्ता संदेहमें पड़ जाती है । शक्ति नहीं है तो शक्तिमान् कोई वस्तु नहीं और शक्तिमान न हो तो शक्तिका निवास कहाँ हो ! शक्तिके दो खरूप नित्यसिद्ध हैं अमूर्त और मूर्त । अमूर्त खरूपमें शक्ति शक्तिमान्में तिरोहित है । वहाँ परतत्त्व भगवान् अपनी आनन्दखरूपा ह्वादिनी आदि शक्तियोंक साथ निर्विशेष—निर्भेद रूपमें बाह्य—छीलारहित छीलामें स्थित हैं । इस अद्वेत तत्त्व-अवस्थामें प्रत्यक्ष छीळाविळास नहीं है । पर इसीके साथ युगपत् परतत्व मगवान्की निज खरूपभूता वे ही ह्णादिनी आदि शक्तियाँ छीछा-रसाखादनके छिये मूर्तरूपमें भी प्रकट रहती हैं । यहाँ शक्तियोंक साथ परतत्त्व शक्तिमान् भगवान् भिन्न-भिन्न ख्योंमें लीलायमान रहते हैं । परख़रूपके तत्वतः एक होनेपर भी अनादिकालसे दोनों रूपोंमें लीला-रसका आखादन चलता रहता है । भगवानकी खरूपा-शक्तियोंमें आनन्द या ह्वादिनी ही सर्वप्रधान है । वह ह्वादिनी-शक्ति 'भाव'रूपा है और शक्तिमान भगवान 'रस'-रूप हैं । ह्वादिनी-भावकी पूर्ण परिणति 'महाभाव' है और भगवान् 'रसराज' हैं । महाभावरूपा श्रीराधाके बिना रसराज श्रीकृष्णकी और रसराज श्रीकृष्णके बिना महाभावरूपा श्रीराधा और उनकी कायव्यहरूपा गोपसुन्दरियोंकी एवं इन दोनोंके बिना उत्तरोत्तर दिव्य परमानन्दकी नित्य आनन्दवर्धक सत्ता सिद्ध नहीं होती ।

विना राधां कृष्णो न खलु सुखदः सा न सुखदा विना कृष्णं द्वाभ्यामपि बत घिनान्या न सरसाः। विना रात्रिं नेन्दुस्तमपि न विना सा च रुचिभाग् विना ताभ्यां जुम्भां दधित कुमुदिन्योऽपि नितराम्॥

'श्रीराधाके बिना श्रीकृष्ण सुखद नहीं हैं और श्रीकृष्णके बिना राधा सुखदा नहीं हैं। और इन दोनोंके बिना अन्य सिखयाँ भी रसमयी नहीं हैं—जैसे रात्रिक बिना सुधांशु शोभायुक्त नहीं और सुधांशुके बिना रजनी शोभामयी नहीं है और इन दोनोंके बिना कुमुदिनी प्रमुदित नहीं होती।

श्रीगोपाङ्गनाएँ भगवदानन्दखरूपा श्रीराधाका ही खरूप-विस्तार हैं । साधारणतः श्रीकृष्णप्रेममयी गोपाङ्गनाओंके दो मेद हैं— 'नित्यसिद्धा' और 'साधनसिद्धा' । इनमें नित्यसिद्धा गोपियाँ नित्य ही सिंदानन्दखरूपा हैं। वे कभी प्राकृत मानवरूपा नहीं हैं। वे भगवान्की खरूपा-राक्तियाँ हैं । श्रीराधाकी इन कायव्यहरूपा नित्य-सिद्धा गोपियोंके साथ श्रीकृष्णका लीला-खरूप दिव्य प्रेम-रमण अनादि-अनन्त है । साधनसिद्धा गोपाङ्गनाओंके तीन मेद हैं—श्रुतिचरी, ऋषिचरी और देवकत्याएँ । इनमें दण्डकारण्यवासी महर्षि, जो श्रीकृष्णके प्रति प्रेयसीभाव-सम्पन्न थे और जिन्होंने रमणी-देह प्राप्त करके गोपियोंके घरोंमें जन्म प्रहण किया था, वे 'ऋषिचरी' हैं । नित्यसिद्धा गोपियोंके भावसे प्रद्वन्थ जो श्रुतियाँ गोपियोंमें ही गोपीरूपसे प्रकट हुई थीं, वे 'श्रतिचरी' हैं । खयं ब्रह्मविद्याने भी तप करके गोपीरूपमें जन्म प्रहण किया था । श्रुतियोंका गोपीरूपमें प्रकट होना श्रीमद्भागवतकी वेदस्तुति (१०।८७।२३) में संकेतरूपसे प्रमाणित है। वहाँ श्रुतियाँ कहती हैं—'हम गोपरमणियोंके समान भाववाले गोपीविग्रहको और तुम्हारे श्रीचरणसांनिध्यको प्राप्त करके कृतार्थ हो गयी हैं।' देवाक्नाएँ तो श्रीकृष्णकी परमप्रिया श्रीराधाकी सेवाके लिये ही प्रकट हुई थीं। ब्रह्माजीने कहा था---

> वसुरेवगृहे साक्षाद् भगवान् पुरुषः परः। जनिष्यते तस्त्रियार्थं सम्भवन्तु सुरिस्त्रयः॥ (श्रीमद्रागवत १०।१।२३)

'परमपुरुष साक्षात् भगवान् वसुदेवके घरमें प्रकट होंगे । तुम देव-रमणियाँ उनकी प्रिया ( श्रीराधा आदि ) की सेवा करनेके लिये जन्म ग्रहण करो । ये सभी गोपाङ्गनाएँ छौकिक कामरागसे सर्वथा रहित श्रीकृष्णप्रेम-रसमयी हैं । इसीसे खयं ब्रह्माजीने भी इन श्रीगोपरमणियोंकी चरणरजका स्पर्श प्राप्त करनेके छिये ब्रजमें किसी भी जड-चेतन योनिमें प्रकट होनेकी कामना की थी—

तद्भूरिभाग्यमिष्ठ जन्म किमप्यटव्यां
यद् गोकुलेऽपि कतमाङ्घिरजोऽभिषेकम् ।
यज्जीवितं तु निखिलं भगवान् मुकुन्दस्त्वद्यापि यत्पद्रजः श्रुतिमृग्यमेष ॥
(श्रीमद्रागवत १० । १४ । ३४ )

श्रीउद्भवजीने इनकी चरण-रज पानेके लिये गुल्म-लता-ओषधि बनकर व्रजमें प्रकट होना चाहा था । अतः इन सब ख़सुख-वासना-लेश-गन्य-विहीन कृष्ण-सुख-विप्रहा श्रीगोपाङ्गनाओंकी महिमा अनन्त. अनिर्वचनीय और अचिन्त्य है । इनमें इन सबकी मूल आधाररूपा, आत्मरूपा, गोपीप्रेमकी मूल उत्सरूपा हैं---महाभावमयी श्रीराधिकाजी । श्रीराधा रसराज श्रीकृष्णकी वही खरूपभूता ह्वादिनी शक्ति हैं, जिसके द्वारा खरूपानन्दी श्रीकृष्ण खयं विरुक्षण खरूपानन्दका विशेष आखादन करते तथा प्रेमियोंको करवाते हैं। ये ही भगवान् श्रीकृष्णकी आनन्दमयी स्यरूपाशक्ति प्रेमसाम्राज्यके नित्य पवित्र क्षेत्रमें प्रेमका—भक्तिका बाना धारणकर क्रमशः प्रेम, स्नेह, मान, प्रणय, राग, अनुराग, भाव और महाभावरूपसे ख्यात होती हैं और मूर्तविप्रहरूपमें 'महाभाव' नामक प्रेमरससे विभावित राधारूपमें प्रकट रहती हैं। श्रीराधाजी श्रीकृष्ण-प्रेमकी ही प्रगादतम स्थिति मादनाख्य महाभावखरूपा हैं। यह मादनाख्य महाभाव ह्वादिनी शक्तिकी चरम परिणति होनेपर भी उत्तरोत्तर नव-नव रूपमें विकसित होता रहता है। यही प्रेम-विलास है। वस्ततः विशुद्ध प्रेमके ही लीलायमान होनेपर भोग-वासना-विष्ठीन अप्राकृत प्रेमी-प्रेमास्पदके अप्राकृत मनोंमें जिन परम पवित्र प्रिय-सख-

हैतुक मानसिक अवस्थाओंका उदय होता है, उन्हींको प्रेम-विलास कहते हैं।

एक-से-एक बढ़कर विष्नों—अन्तरायोंके आनेपर भी जब मधुर रित ( प्रेम ) अभेद्य, अखण्ड, अक्षुण्ण और अविचलित ही नहीं, वरं स्नेह-मान-प्रणयादि रूपोंमें उत्तरोत्तर विकसित होती हुई उच्च-से-उच स्तरपर चढ़ती चली जाती है, तभी यथार्थ 'प्रेम-विलास' सिद्ध होता है । प्रेम-सूर्यका उदय होनेपर उसके तापसे चित्त-नवनीत द्रवित होकर उत्तरोत्तर उत्कर्षको प्राप्त होता हुआ महाभावरूपतक पहुँच जाता है । इस प्रकार विशुद्ध प्रेमके विविध विचित्र रूपोंमें लीलायमान होनेपर प्रेमी-प्रेमास्पदमें जिन मानसिक अवस्थाओंका आविर्भाव होता है, वह प्रेम-विलास ही है ।

श्रीराधा नित्य निर्गुणरूपा—प्राकृत गुणोंसे रहित, प्रियतम श्रीकृष्णसुखकी आधाररूपा हैं और श्रीकृष्ण भी निर्गुण—प्राकृत गुणोंसे श्रन्य
(राधा-प्रेमसमुद्रमें नित्य निमज्जित) हैं। श्रीराधा-कृष्णका नित्य लीलाविहार परम प्रेममय, सकल सरस सम्पूर्ण परमानन्दखरूप है। परम
भागवत परमहंसोंका तो वही जीवन है। राधाप्राणवल्लभ श्रीकृष्ण अपने
अतुल असमोध्वं दिव्य सौन्दर्य, माधुर्य, सौशील्य, सौगन्ध्य आदि खरूपगुणोंसे सुशोमित हैं। उनके सौन्दर्य-लेशसे अनन्त अनङ्गोंके सौन्दर्यका
विकास और विस्तार होता है। उनका मधुर माधुर्य-लेश ही विश्वब्रह्माण्डमें अनादिकालसे अनन्तकालतक नानाविध मधुर रूपों तथा भावोंमें
विकीण है। उनके सौशील्यकी छाया-कल्पनासे जगत्में सुशीलताका
आदर्श स्थिर है और उनके सुगन्य-लेश-स्पर्शसे ही पुष्पादिसे परम
आनन्दब्रधक विविध विचित्र सौरभका प्रसार होता है। ये श्रीकृष्ण ही
विभिन्न अवतारोंके अवतारी हैं। इसी प्रकार समस्त सौन्दर्य, माधुर्य,
सौशील्य और सौगन्यकी जो अनन्त आकररूपा हैं, वे ही खरूपाशक्ति
श्रीराधा हैं। ये प्रियतम श्रीकृष्णकी परम प्रेयसी और वरद वल्लमा हैं।

विश्वब्रह्माण्डमें विभिन्न रूपोंमें प्रकाशित तथा पूजित दुर्गा, काली आदि शक्तियाँ इन्हींकी अंशखरूपा हैं। प्रेमानन्दमयी श्रीराधा और प्रेमा-नन्दरूप श्रीकृष्णके दिव्य युगल विप्रहोंमें भौतिकताका कल्पना-लेशतक नहीं है; तथापि श्रीराधासे ही श्रीकृष्णमें मधुर छीछा-स्कृति, छीछा-कार्य-सम्पादन और लीला-सुखका उदय होता है। ये श्रीराधा सुरासुर-मानव, दिव्यलोकादिनिवासी सिद्ध, भगवद्धामनिवासी ग्रेमीगण-सभीके परमाराध्य साक्षात भगवानुकी नित्य आराधना करती हुई, प्रियतम भगवान्को सुख-रसाखादन कराती हुई उनमें उत्तरोत्तर रस-छुन्धताका उदय कराती हैं। ये नित्य ही दिव्य माधुर्य, ओज और प्रसादादि समस्त गुणोंसे द्यसम्पन्न, सर्विदव्याभूषणोंसे द्विवभूषित, रस और भावोंकी उत्तरोत्तर वर्भमान उज्ज्वल निधि हैं। एक महात्माने कहा है--- 'ये भगवत्-प्रेमोद्यानकी स्वर्ण-केतकी हैं, माधुर्य-सुधा-जल्धरकी वियुत्-मस्री हैं. सौन्दर्य-निकषकी स्वर्ण-रेखा हैं, परमानन्द-ज्योति-रस-स्रधामय शशभरकी दिव्य ज्योल्ना हैं, लावण्यसमुद्रकी सार-श्री हैं, वसन्त-गर्वकी हास्य-सुषमा हैं, सकल दिव्य लिलत कलाओंकी अनन्त आकर हैं, समस्त सदगुण-समूहरूप दिव्य मणियोंकी अनन्त असीम खान हैं। श्रीराधाजी गौरी होकर भी सहस्र गौरियों (पार्वती) की अपेक्षा अधिक उत्कर्षमयी अथ च स्थामा ( सर्वश्रेष्ठ अनुपम रमणी ) हैं। ये नित्य अनादि होकर भी नित्य किशोरी हैं, सुरूपा होकर भी प्रिय सिक्योंके छिये असुरूपा (प्राणरूपा) हैं । ये स्वतन्त्र असमोर्ध्व माधुर्य और सौन्दर्यरूपा होकर भी प्रियतम श्रीकृष्णके सौन्दर्य-माध्य-रसके आस्त्रादनके लिये नित्य पिपास और लालायित रहती हैं।

प्रेम-विठासरूप श्रीराधा-कृष्णकी विरुक्षण स्वरूपभूत छीछा श्रीराधा-कृष्णमें ही अभिव्यक्त रहती है। दोके समरुचि और समवासनावाले मन एकाकार हो जाते हैं। इस प्रेम-विकासमें सम्पूर्ण तन्मयता होनेके कारण और स्वरूप-शक्तिमान् शृक्कार-रसघन-मूर्ति श्रीकृष्ण और स्वरूपाशक्ति महाभावधन-मूर्ति श्रीराधाकी जो एकात्मता होती है, वह जीव-ब्रह्मके अभेद-ज्ञानके समान नहीं है। यहाँ एक आत्मा होनेपर भी दो रहते हैं, और ऐसी रसराज-महाभावकी पृथकता रहते हुए ही नित्य एकात्मता है। इसमें परस्पर विलास और रसास्वादन है, परंतु श्रीराधा-कृष्णकी तात्विक एकता अक्षुण्ण रहनेके साथ ही श्रीराधा और श्रीकृष्णके प्रेमके सर्वातिशायी होने तथा परस्पर एक-दूसरेके आश्रया-लम्बन तथा विषयालम्बन बने एक दूसरेके सुखमें ही सुखी होनेकी समचित्त सत्ताके कारण वैसे भी कोई पृथक्ता नहीं रहती। इस प्रेम-विद्यासमें भी विवर्त होता है—यहाँतक कि श्रीराधाको स्यामसन्दरके संयोगमें भी वियोगका अनुभव होता है। उन्हें घरमें वन, वनमें घर; क्षणकालमें दीर्घकाल, दीर्घकालमें क्षणकाल; सुखमें दु:ख, दु:खमें सुख; गरमीमें सरदी और सरदीमें गरमीका अनुभव होता है। कभी-कभी वे अपनेको 'कान्त' (श्रीकृष्ण) और श्रीकृष्णको 'कान्ता' (राघा) मानकर तदनुरूप व्यवहार करने लगती हैं । पर यह रज्जु-सर्पवाला भ्रमरूप विवर्त नहीं है। यह प्रेमराज्यकी एक विलक्षण वाञ्छनीय प्रेमवैचित्त्य स्थिति है ।

इस मधुरतम प्रेम-विलासमें किवयोंकी भाषामें 'नायक-नायिका' नाम आनेपर भी वस्तुतः श्रीराधा-कृष्ण दित्र्य महाभाव और रसराज हैं। प्राकृत नायक सर्वथा नश्वर, कर्मपरवश, प्राकृत गुणोंसे आबद्ध और विषय-रसका लोभी होनेके कारण यथार्थ रससे सर्वथा शून्य है। भौतिक रसका वर्णन और विश्लेषण करनेवाले लौकिक रसज्ञ किवगण अपने लौकिक काल्यादिमें प्राकृत पाश्चभौतिक नश्वर-शरीरधारी भोग-विलासरत मोहावृत नायक-नायिकाओंके आधारपर जो रसनिष्पत्तिके दृष्टान्त देते हैं, वे सब उन किवयोंकी केवल वर्णनचातुरीमात्र हैं। विचार करके देखा जाय तो इससे विभावकी विरूपताके कारण यथार्थ रसके विपरीत वृणित रस—विरसका ही उदय होता है; क्योंकि कृमि,

विष्ठा और भस्म ही जिस शरीरके परिणाम हैं, ऐसे प्राकृत शरीरवाले नायकोंका तो सब कुछ अनित्य, असुख, दु:ख-योनि भोगोंपर ही अवलम्बित है । उनके द्वारा अखण्ड, अभेष, नित्य, निरवष भगवत्खरूप रसका यथार्थ आखादन नहीं होता और न उनसे आत्यन्तिक दु:ख-निवृति और परमानन्दकी प्राप्ति ही होती है। वस्तुतः विनाशी भोग-जगत मर्वथा कुरस, विरस और अरसरूप ही है। उसमें कुत्सित रस, विपरीत रस और भगवदानन्दखरूप रसका अभावरूप 'अरस' ही परिपूर्ण हैं। परमरसरूप व्रजेन्द्रनन्दन श्रीकृष्ण ही रस-समुद्र, रसशेखर हैं और श्रीराधामख्या श्रीगोपसन्दरियोंका विशुद्ध प्रेम ही रसोल्लासकी पराकाष्ठा है। यह परम मधुर-रस भोगोंमें तो है ही नहीं, खरूपगत तात्विक भेद न होनेपर भी निर्विशेष ब्रह्ममें भी यह रसमयता अनिभन्यक्त है और अन्तर्यामी परमात्मामें आंशिक विकास होनेपर भी उनके साक्षिरूपमें उदासीनताकी लीलामें प्रवृत्त रहनेके कारण वे भी इस रसके रसिक नहीं हैं। इसी प्रकार अन्यान्य भगवद्रूरूपोंमें भी रसकी अनभिन्यक्ति है । एकमात्र व्रजेन्द्रनन्दन श्रीकृष्ण ही पूर्ण, पूर्णतम अखिल्रसामृतमूर्ति हैं।

इसीसे इस रसकी साधना करनेवाले साधक तथा उसे प्राप्त सिद्ध भक्तगण मुक्तिकी कभी वाञ्छा तो करते ही नहीं, उसे देनेपर भी खीकार नहीं करते—'दीयमानं न गृह्धन्ति'। भगवान्की सेवा करनेपर उनके दिश्य लोकादिकी प्राप्तिरूप प्रेम-सेवोत्तरा मुक्तिका खीकार करना भी वे प्रेममें कलङ्क ही मानते हैं। वे कहते हैं कि इस पवित्र भगवत्-प्रेमरूप परमध्ममें किसी प्रकारके भी मोक्षकी अभिसंधि रखना कतव (कपट) है; क्योंकि मुक्तिमें भी 'ख'को बन्धन-मुक्त करनेकी इच्छाके रूपमें ख-सुख-वासना रहती है, जो इस पवित्र प्रेमके क्षेत्रसे सर्वथा बहिष्कृत है। इसीसे वजके लोग कहा करते हैं—'मुक्तिहू लोन-सी खारी लगें।' प्रेमी भक्तोंके वचन हैं—

निवाणनिम्बफलमेव रसानभिक्षा-इचूषन्तु नाम रसतत्त्वविदो वयं तु। इयामामृतं मदनमन्थरगोपरामा-नेत्राञ्जलीचुलुकितावसितं पिबाम॥

'विशुद्ध दिव्य रससे अनिभन्न लोग निर्वाण (मोक्ष)-रूप निम्बफल चूसते रहें । प्रियतमके नाम-रस-तत्त्वको जाननेवाले हमलोग तो अप्राकृत मदनके आवेशमें मन्थर गतिसे चलती हुई श्रीगोपाङ्गनाओंके नेत्ररूपी अञ्चलिके द्वारा पान करते समय गिरे हुए (उच्छिष्ट) स्थामामृतका ही पान करेंगे।'

इस मधुर प्रेमराज्यमें ममता और रागका पित्याग नहीं है, वरं उनका संवतोभावेन प्रियतम श्रीनन्दनन्दनमें नियोजन है । प्रेमियोंमें जो त्याग-वैराग्य देखा जाता है, वास्तविक होनेपर भी है वह अद्वितीय विषयालम्बन श्रीकृष्णमें परमानुरागका आनुपङ्गिक फल ही । उनका यह वैराग्य संसार-बन्धनसे मुक्त होकर स्वयं मुक्तिसुख प्राप्त करनेके लिये नहीं है, वह है केवल 'श्रीकृष्ण-सुखार्थ'— 'श्रीकृष्ण-प्रीत्यर्थ' । विपय-विराग वस्तुतः प्रेम-रस-कल्पवृक्षका मूल नहीं है । भगवचरणोंमें अनन्य अनुराग ही मूल है । इसलिये प्रेमी रिसकजन न तो ख-सुखार्थ किसी वस्तु या स्थितिका खीकार करते हैं और न त्याग ही करते हैं । उनके लिये प्रेम-रसमें बाधक जो कुल भी कुरस, विरस, अरस है, वह सहज ही हेय, घृणित, अनावश्यक, अरुचिकर तथा सर्वया त्याज्य है ।

इसीसे इस प्रेम-राज्यमें शान्तरसका प्राधान्य तो है ही नहीं, उसका विशेष आदर भी नहीं है; क्योंकि यहाँ ममता, राग, विषय-संप्रह आदि सभी कुछ हैं। अवश्य ही वह सारी ममता, आसिक्त है— परम प्रियतम नन्दनन्दन श्रीकृष्णमें ही और सारे विषय भी उन्हींके सेवनके छिये हैं। यहाँ श्रीकृष्णकी भगवत्ता या उनके परमेश्वरत्वकी कोई पूछ नहीं है। यहाँ तो, बस, एक ही वस्तु है—'श्रीकृष्ण ही

हमारे हैं, केवल वे ही हमारे हैं। यों सारी ममता उन्हींमें केन्द्रित है। यहाँ दास्य, सख्य, वात्सल्य उत्तरोत्तर विकसित रूप हैं; पर उनमें भी सारा ममत्व केवल श्रीकृष्णमें ही समर्पित है। मधुर-रसकी सजीव प्रतिमा श्रीराधामुख्या गोपाङ्गनाओंमें तो इस भावका अतुलनीय, असीम पूर्ण प्रकाश है।

श्रीनारदपञ्चरात्रमें प्रेमका <mark>लक्षण बतलाया गया है—</mark> अनन्यममता विष्णौ ममता प्रेमसंगता। भक्तिरित्युच्यते भष्मिप**ड्वादोख्यनारदैः॥** 

'जिस भक्तिमें सम्पूर्ण सांसारिक प्राणि-पदार्थों के प्रति ममता दूर होकर. एकमात्र श्रीभगवान् में ही अनन्य ममता हो जाती है, श्रीभीष्मिपतामह, प्रह्लाद, उद्भव और देविष नारद आदि महारमाओं ने उसीको प्रेम कहा है। भगवान् श्रीराम कहते हैं—

जननी जनक बंधु सुत दारा।तनु धन भवन सुहृद परिवारा॥ सब के समता ताग बटोरी। सम पद मनहि बाँध बरि डोरी॥ सो सजन सम उर बस कैसें। ...

'माता, पिता, भाई, पुत्र, स्त्री, तन, धन, मकान, सुदृद्, परिवार— सबकी ममताके धार्मोको एक जगह बटोरकर और उसकी एक ही मजबूत डोरी बँटकर जो अनन्य ममतारूपी उस डोरीसे अपने मनको मेरे चरणोंके साथ बाँध देता है, वह सज्जन मुझे अत्यन्त प्रिय है। ममताकी इस अनन्यता और आत्यन्तिकतासे समृद्ध प्रीति ही प्रगाढ़ प्रेम है। ऐसे प्रेमका आविर्माव होनेपर 'सर्वत्याग' अपने-आप ही हो जाता है और फिर प्रेमभङ्गके बड़े-से-बड़े प्रत्यक्ष हेतु भी उस प्रेमको तनिक भी क्षीण नहीं कर सकते।

> सर्वथा ध्वंसरहितं सत्यपि ध्वंसकारणे। यद्भावबन्धनं यूनोः स प्रेमा परिकीर्तितः॥

'ध्वंसका प्रत्यक्ष कारण उपस्थित होनेपर भी जिसका किसी प्रकार भी ध्वंस नहीं होता, प्रेमी-प्रेमास्पदके ऐसे सुदृढ़ भावबन्धनको ही 'प्रेम' कहा जाता है।'

यही विशुद्ध प्रेम ख-सुख-वाञ्छा-कल्पना-रहित महाभावमयी श्रीराधा तथा उनकी कायव्युहरूपा श्रीगोपाङ्गनाओंका खरूप या खभाव है । इसीसे इस मधुर प्रेम-राज्यमें उनके द्वारा प्रियतम नन्दनन्दन श्रीकृष्णकी मधुरतम कान्तभावसे सेवा-आराधना होती है। भगवान् श्रीकृष्णका ऐश्वर्य-ज्ञान श्रीराधा एवं गोपसुन्दरियोंके परम मधुरातिमधुर देहातीत प्रेमको किसी काल्में किंचित् भी स्पर्श नहीं कर सकता। वे अपना सारा प्रेम, अपनी सारी ममता श्रीकृष्णको समर्पितकर श्रीकृष्ण-सुखके छिये ही श्रीकृष्णका सेवन करती हैं। न वे श्रीकृष्णके ऐश्वर्यको जानती-मानती हैं, न उसे देखनेकी कभी उनमें इच्छा ही जागती है। उन्हें श्रीकृष्णके ऐश्वर्यकी कोई स्मृति ही नहीं है। वरं श्रीकृष्णके ही चतुर्भुजरूपको देखकर वे डरकर संकोचमें पड़ जाती हैं और श्रीराधाजीके सामने तो श्रीकृष्ण इच्छा करनेपर भी अपने ऐश्वर्यका किंचित् भी प्रकाश नहीं रख सकते या यों कहना चाहिये कि भगवान् श्रीकृष्ण विशुद्ध माधुर्यभावमण्डित प्रेमके अधीन हैं । अतएव उनका ऐश्वर्य भी उस विशुद्ध प्रेमके **ही अनुगत रहता है**, उसकी सेवामें अपनेको लगाये रखना चाहता है। जहाँ विशुद्ध माधुर्यका ही विकास है, वहाँ भी—-छीछारसकी पुष्टिके छिये तथा छीछारसाखादनमें विशेषता **लानेके** लिये भगवान्की **इच्छा-राक्तिका** संकेत पाकर प्रायः उनको बिना ही जनाये ऐश्वर्यशक्ति प्रकट होकर माधुर्यकी सेवा कर जाती है । पूतना-तृणावर्त-उद्धार, यमलार्जुन-उद्धार, कालिय-दमन, गोवर्धनघारण, इन्द्र-मान**मङ्ग, ब्रह्मा**-मोह और रासलीलामें असंख्य श्रीकृष्णलरूपोंका प्राकट्य आदि उनके ऐश्वर्यकी ही लीलाएँ थीं । पर इससे व्रजके उस समयके छीलासङ्गियोंपर कोई भी प्रभाव नहीं पड़ा, वे श्रीकृष्णमें किसी भी प्रकारके ऐश्वयंकी आंशिकरूपसे भो विद्यमानता न मानकर उन्हें सतत अपना प्यारा-दुलारा व्रजेन्द्रनन्दन क्वेया ही मानते रहे। प्रत्यक्ष ऐश्वर्यछीछा देखकर भी शुद्ध मधुर्यवश

उन्हें उसमें ऐश्वर्य नहीं दिखायी देता और जहाँ जरा भी ऐश्वर्यरूप दिखायी दिया, वहीं वे अपने ही प्रियतम स्थामसुन्दरको स्थामसुन्दर न मानकर अन्य कुछ मानने छगे। ऐसा ही एक छीछाप्रसङ्ग आता है—

एक बार वसन्तकालमें श्रीकृष्ण गोवर्धनपर समस्त श्रीगोपसुन्दरियोंके साथ रास-विहार कर रहे थे। इसी समय श्रीकृष्णके दिव्य मनमें गोपीसमूहकी मूलखरूपा श्रीराधाजीके साथ एकान्त विद्वार करनेकी खरूपमयी स्फरणा हुई । वे श्रीराधाको अपना अभिप्राय बताकर रासस्थळीसे सहसा अन्तर्धान हो गये और एक निभृत निकु**झमें जाकर** राधाकी प्रतीक्षा करने लगे। इधर गोपाङ्गनाओंने जब श्रीकृष्णको वहाँ नहीं देखा, तब वे आकुल होकर उन्हें ढूँढ़ने चलीं । ढूँढते-ढूँढते उसी निक्क अते अंदर जाकर दूरसे देखा तो एक कुञ्जमें उन्हें श्रीकृष्ण वै**ठे दि**खायी दिये। इचर श्रीकृष्मने गोपियोंको देखा, तब वे सोचने ल्गो कि 'मैं सबको छोड़कर रासस्थलीका परित्या<mark>ग करके इस नि</mark>मृत निकुक्समें अकेला क्यों बैठा हूँ—गोपियोंके इस प्रकार पूछनेपर मैं क्या उत्तर दूँगा ? और गोपाङ्गनाएँ इतनी निकट आ गयी थीं कि दूसरे कुक्कमें जाकर छिपनेका भी उनके लिये अब अवकारा नहीं रह गया था। तब वे सोचने छगे कि 'यदि मेरे दो हाथ और होते तो मं चतुर्भुज होकर अपनेको छिपा सकता; पर दो हाथ कहाँसे आयें 🕫 इस प्रकार सोचनेका यह अर्थ नहीं समझना चाहिये कि भगवान्में वहाँ खरूपभूत ऐश्वर्यका अभाव हो गया था। वहाँ भी पूर्ण ऐश्वर्य है और उसकी वहाँ अनुभूति भी है; किंतु विशेषता यही है कि वहाँ बह ऐश्वर्य माधुर्यकी आड़में छिपा है। प्रियतम श्रीश्यामसुन्दर ब्रजेन्द्र-नन्दन व्रजमें स्वयं तो प्रायः प्रत्यक्षरूपमें ऐश्वर्यको अङ्गीकार नहीं करते, पर उनकी ऐश्वर्यशक्ति ऐसे अवसरपर सेवाका लाभ उठानेसे नहीं चूकती । यहाँ भी वह भगवान्के संकल्याभासका ही सुयोग पाकर क्रियाशील हो गयी और उसने उसी क्षण भगवान् श्रीकृष्णको शङ्ब-

चक्र-गदा-पद्मधारी चतुर्भुज बना दिया । इसी समय गोपाङ्गनाएँ वहाँ आ पहुँची और आते ही वे कुझमें अपने प्राणवल्लभ नवीन-नीरद-कान्ति द्विभुज मुरलीमनोहरको न देखकर हतारा-उदास हो गयीं । उन्होंने चतुर्भुज नारायणको देखा, इससे तुरंत ही उनका उल्लता हुआ कान्ताभाव संकुचित हो गया एवं वे हाथ जोड़कर श्रीनारायणकी स्तुति-विनती करके श्रीकृष्णको खोजनेके लिये दूसरे निकुझकी ओर चली गयीं । इसके पश्चात् पूर्वसंकेतानुसार श्रीराधाजी वहाँ पहुँचीं । श्रीकृष्ण निर्विध्न-निर्वाध एकान्तमें राधाको देखकर प्रफुल्लित हो गये और भी आज चार हाथोंसे श्रीराधाके साथ विनोद कल्लँगा?—यह विचार आनेपर उन्हें और भी आनन्द आया । परंतु वे यह देखकर आश्चर्य करने लगे कि श्रीराधा जितना ही समीप आ रही हैं, उतनी ही शीव्रतासे दोनों हाथ विद्युप्त हुए जा रहे हैं । उन्होंने चतुर्भुज बने रहनेका प्रचुर प्रयास भी किया, पर स्पष्टक्रपसे श्रीराधाकी दृष्टि पड़नेसे पूर्व ही उनके दोनों हाथ अन्तर्धान हो गये और वे पूर्वतत् दिभुज ही रह गये ।

यह महाभावस्त्रस्पा श्रीराधाके अप्रतिम माधुर्यका ही एक विलक्षण प्रभाव है कि उसके सामने भगवान्की ऐश्वर्य-राक्ति किसी प्रकार भी अपनेको प्रकटरूपमें नहीं रख सकती । अन्यान्य गोपसुन्दरियोंका भाव भी शुद्ध माधुर्यमय ही था, तथापि श्रीराधाके भावकी अपेक्षा उसमें कुछ न्यूनता थी । इसीसे किसी अंशमें ऐश्वर्य-राक्ति उनके सामने अपनेको अभिन्यक्त रख सकी और श्रीकृष्णकी इच्छा-राक्तिका संकेत पाते ही उस सुयोगका लाभ उठानेकी इच्छासे उसने द्विभुज स्थाम-सुन्दरको चतुर्भुज नारायणके रूपमें प्रकट कर दिया । परंतु राधाका भाव अत्यन्त प्रबल और सर्वितिशायी होनेके कारण इतना प्रभावशाली या कि जैसे करोड़ों स्थांके उदय होनेपर सामान्य जुगन्का कहीं पता ही नहीं लगता, वैसे ही श्रीराधाके माधुर्यपूर्ण प्रेमके सामने तत्काल ही

ऐश्वर्यको छिपना पड़ा । इस छीछाकी बात श्रीवृन्दादेवीने श्रीपौर्णमासीसे कही थी । इस प्रसङ्गपर छिल्रमाधवनाटकका एक श्लोक है—

गोपीनां पशुपेन्द्रनन्दनजुषो भावस्य कस्तां कृती विक्वातुं क्षमते दुरूहपदवीसंचारिणः प्रक्रियाम् । आविष्कुर्वति वैष्णवीमपि तत्तुं तस्मिन् भुजैर्जिष्णुभि-र्यासां हन्त चतुर्भिरद्भुतर्हाचे रागोदयः कुञ्चति ॥

'गोपाङ्गनाओंके पशुपेन्द्रनन्दन [(नन्दनन्दन)—निष्ठ और दुरूह मार्गपर चलनेवाले भावकी प्रक्रियाको (एकमात्र व्रजेन्द्रनन्दन श्रीकृष्ण ही गोपियोंके इस कान्ता-प्रेमके विपयालम्बन हैं—इस भावकी पद्धितको ) समझनेमें कौन कृती व्यक्ति समर्थ है ! क्योंकि आश्चर्यका विषय है कि अपने द्विभुज रूपको छिपानेके लिये खयं श्रीनन्दनन्दन ही यदि अपने शङ्ख-चक्र-गदा-पद्मधारी विजयशील चार भुजाओंके द्वारा सुशोभित अपनी ही विष्णुमूर्ति प्रकट करते हैं तो उससे भी गोपाङ्गनाओंके अनुरागका उल्लास—कान्ताभावका प्रेम संकुचित हो जाता है।

किसी कल्पमें एक समय श्रीकृष्णके विरहसे अधीर होकर श्रीराधाजी यमुनामें कूद पड़ी थीं; यह देखकर विशाखादि सिखयाँ भी यमुनामें कूद गयीं। तब सूर्यसुता यमुनाजी उनको सूर्यलोकमें ले जाकर सूर्यदेवताकी देख-रेखमें छोड़ आयीं। वहाँ भी श्रीकृष्णके वियोगमें राधाजी अत्यन्त व्याकुल हो गयीं। तब सूर्यपत्नी छायाने श्रीराधाको सान्त्वना प्राप्त करानेके लिये एक उपाय सोचा। छायादेवीने विचार किया कि 'सूर्यमण्डल-मध्यवर्ती श्रीनारायण स्रक्रपतः श्रीकृष्णसे अभिन हैं। अतः सूर्यमण्डल-स्थित नारायण ही श्रीराधाके प्रियतम हैं, उनसे मिलते ही श्रीराधाको सान्त्वना प्राप्त हो जायगी। यह सोचकर उन्होंने राधासे कहा—'राधे! तुम व्याकुल मत होओ, तुम्हारे प्राणवल्लम इस सूर्यमण्डलमें ही स्थित हैं। छायादेवीकी बात सुनकर राधा-सखी विशाखाने छायासे जो कुछ कहा था, वही उपर्यक्त स्रोकमें

है । विशाखाने इससे छायादेवीको यह समझाया कि 'तुम समझती हो विष्णुमूर्तिके दर्शन करते ही श्रीराधाकी विरह-स्यथा शान्त हो जायगी; पर यह तुम्हारी श्रान्त-धारणा है । इस ऐस्वर्यमयी विष्णुमूर्तिकी बात तो दूर, खयं ब्रजेन्द्रनन्दन भी कौतुकवश अपने बजके सारे माध्यको ज्यों-का-त्यों बनाये हुए ही यदि चतुर्भुज कर्प धारण कर लेते हैं तो उस पूर्ण-माधुर्यमय चतुर्भुज कर्पको देखकर ही श्रीराधाका कान्ताभाव संकुचित हो जाता है । वरं राधाके सामने ऐस्वर्यप्रधान चतुर्भुज रूप ठहर ही नहीं सकता । वस्तुतः वे वेणुकरधारी गोपवेश नविकशोर नटवर स्थामसुन्दरके सिवा अन्य किसी रूपको देखना जानतीं ही नहीं, तब विष्णुखरूपकी क्या बात है ।

महाभावरूपा श्रीराधा प्रेममयी हैं, श्रीकृष्ण-प्रेममें वे अपनेको सदा भूली रहती हैं । वे अपने तन, मन, वचन, प्राण, आत्मा—सभीसे मुरलीमनोहर व्रजेन्द्रनन्दन एकमात्र परम प्रियतम नव-नीरद-नील द्विभुज श्रीश्यामसुन्दरका ही नित्य सेवन करती हैं । उन्हींमें उनका पूर्णानुराग है और वे अपनेको एक ओर परम दीन-हीन मानती हुई भी दूसरी ओर प्रियतम श्रीकृष्ण-धनका धनी मानती हैं । उनके भाव-समुद्रमें नित्य-निरन्तर नयी-नयी रसमयी तरङ्गें उठा करती हैं । प्रेम-सिरताक संगम और विरह—सम्भोग और विप्रलम्भ—ये दो तट हैं । यद्यपि श्रीराधा-माधवकी खरूपतः नित्य एकता है, तथापि मिलनकी इच्छा खाभाविक रहती है और मिलनमें महान् आनन्दकी अनुभूति भी होती है । किंतु श्रीकृष्ण-सुसेच्छामयी श्रीराधा कहती हैं—

चाहता मन है नित संयोग। इसीसे लगता दुखद वियोग॥
नहीं पर तनिक स्वसुख की चाह। इसीसे मुझे न कुछ परवाह॥
मिलन हो या हो निस्य विछोह। किसी भी स्थितिमें रहा न मोह॥
रही, बस, एक लालसा जाग। बढ़े नित नव तुममें अनुराग॥
दुःख गुरु हो या सुख सुविशाल। तुम्हारे सुखसे रहूँ निहाल॥
रहो तुम सदा परम सुखरूप। मुझे सम है छाया या भूप॥

श्रीरा० मा० चि० १७---

नरकका हर न स्वर्गकी चाह। न जाती कभी मुक्तिकी राह॥
प्रेम-बन्धन नित रहे अट्ट। मले संकटसे मिले न छूट॥
नहीं प्रतिकृत, न कुछ अनुकृत । तुम्हारा सुख ही लब सुख मृत ॥
नुम्हें यदि सुख हो, हे हद्येश ! विरह-दुख देगा दुःख न लेश॥
नुम्हारा वदन प्रकुल्तित देख। दुःखकी नहीं रहेगी रेख॥
करो नुम अपने मनकी, नाथ ! छोड़ दो, बाहे रक्खो साथ॥
लगेगा शीतल दारण दाह। नहीं निकलेगी झुखसे आह॥
एक अनुभवयुत दढ विश्वास। सदा तुम रहते मेरे पास॥
दिखायी पड़ो रहो या गुप्त। कभी होते न पाससे लुप्त॥
छा रही मुखकी मुख मुसकान। यही बस, मेरे सुखकी खान॥
देख नुम रहे सभी, सब काल। सुखी मैं हूँ कि नहीं, हर हाल॥
एक बार उन्होंने अपनी एक अन्तरङ्ग सखीसे अपनी स्वरूपस्थित

तूर रहें या पास, निस्य ही रहते हुक साथ निर्बाध ।
लहराता अनन्त सागर है, भरा प्रेम-रस-अमृत अगाध ॥
उठती रहतीं विविध भाँतिकी ऊपर लहरें श्रुद्ध-महान ।
लोग देखकर उन्हें लगाते दूर-पासका मन अनुमान ॥
हम दोनों नित एकरूप हैं, एक तस्त्र हैं, नित संयोग—
नित्य मिलन रहता अट्ट, हो चाहे बिप्रलम्भ-सम्भोग ॥
नित्य मिलन रहता अट्ट, हो चाहे बिप्रलम्भ-सम्भोग ॥
नित्य मिलन, नित रस-आस्वादन, नित्य अतृिस, नित्य नव चाह ॥
मिलन विरहमय, विरह मिलनमय, लीलोद्ध विचिन्न अवगाह ॥
मोद-विषाद, हास्य मृदु, रोदन, निपट निराहा, अति उत्साह ।
परम मधुरतम, परम दिव्य, श्रुवि लीकारस-माधुरी-प्रवाह ॥
जैसे परमानन्द-महाण्य भगवान् युगपत् नित्यानन्त-अचिन्यानिर्यचनीयविरुद्ध-गुण-धर्माश्रय हैं, वैसे ही उनकी शक्ति श्रीराधाजी एवं इन
दोनोंका मधुर न्दीलायेमिवलास' भी नित्य अचिन्त्य-अनिर्वचनीय है ।

श्रीराधा-माधवके इस मधुर लीला-ग्रेम-विलासके परम दिन्य साम्राज्यमें पहुँचना और दिन्य प्रेमरसके द्वारा श्रीराधा-माधवके चरणोंका नित्य प्रक्षान्त-पूजन करना ही जीवका पश्चम पुरुषार्थ है। यही परम साधना है, यही परम प्रेम है और वही परम साध्य है—'साधन सिद्धि राम पर्ग नेहु।' इस परमानन्दमय परमरसमय दिव्य सौन्दर्य-माधुर्य-समुद्रमें अवगहन करनेके लिये आवश्यकता है ख-सुख-वाञ्छा-कल्पनासे सर्वथा रहित श्रीराधा-मावव-सुख-सेवा-खरूपिणी मञ्जरियोंके परमत्यागका आदर्श भाव प्रहण करके उनका अनुकरण करते हुए अनन्य साधना करनेकी। इन मञ्जरियोंकी कृपा-प्राप्तिके लिये सारे संदेह-श्रमोंसे दूर रहकर श्रीराधा-माधवको प्रसन्न करनेवाले नाम-लीला-गुण-श्रवण-कीर्नन करते हुए कात्ररभावसे श्रीराधारानीसे प्रार्थना करनी चाहिये। श्रीगधारानीकी कृपासे उनके चरणोंका प्रेम प्राप्त होना सहज है।

श्रीराधारानीके तत्त्व, खरूप तथा छीछाके सम्बन्धमें यहाँ आज (दिनमें और अभी) जो कुछ कहा गया है, इसमें शास्त्र तथा प्रातः-स्मरणीय प्रेमी महात्माओंके वचनोंका तो पूर्णरूपसे आश्रय छिया ही गया है; पर यह कोई साहित्यिक आछोचना नहीं है, न निरी श्रद्धा-भावुकता ही है। कुछ ऐसे प्रत्यक्ष-प्राप्त अनुभव भी इसके साथ हैं, जिनका युक्तियुक्त खण्डन किये जानेपर भी, परम सत्य होनेके कारण, जो नित्य अक्षुण्ण हैं और रहेंगे। अन्तमें श्रीराधारानीके श्रीचरणोंमें हम प्रार्थना करें—

श्रीराधारानी-चरन बंदों बारंबार । जिन के कुपा-कटाच्छ तें रीझें नंदकुमार ॥ जिन के पद-रज-परस तें स्थाम होयें बेमान । बंदों तिन पद-रज-कनि मधुर रसिन के खान ॥ जिन के दरसन हेतु नित बिकल रहत घनश्याम । तिन चरनि में बसें मन मेरी आठों जाम ॥ जिन पद-पंकज पे मधुप मोहन-हग मँडरात । तिन की नित झाँकी करन मेरी मन लल्चात ॥ 'रा' अक्षर के सुनत ही मोहन होत बिभोर । बसें निरंतर नाम सो 'राधा' नित मन मोर ॥

बोलो श्रीश्रीवृषभानुनन्दिनी कीर्तिदाकुमारीकी जय!

# श्रीराधाका स्वरूप और महत्त्व

[ यं० २०२२ वि० के श्रीराधाष्ट्रमी-महोत्सवपर प्रवचन ]

∫ प्रथम -िदनमें ]

मञ्जुस्वभावमधिकल्पलतानिकुञ्जं
व्यञ्जनतमद्भृतकृपारसपुञ्जमेव।
प्रेमामृताम्बुधिमगाधमवाधमेतं
राधाभिधं द्रुतमुपाश्रय साधु चेतः॥
पीतारुणच्छविमनन्तनिङ्ख्ताभां
प्रेाढानुरागमद्दिह्हळचारुमूर्तिम्।
प्रेमास्पदं व्रजमरीपिततस्महिष्योगाँविन्दवन्मनिस् तां निद्धामि राधाम्॥

र्हान्तमान्के साथ शक्तिका नित्य, अभिन्न तथा अविनाभाव सम्बन्ध रहता है । अत्र वि भगवान्की ह्रादिनीरूपा खरूपाशक्ति श्रीरावाजी भगवान्में कालकल्पनातीत कालमे ही अभिन्नभावसे स्थित हैं और सटा रहेंगी । साथ ही ये पृथक म्त्र प्यमे भी नित्य जीलायमान हैं । जब स्थयं भगवान् श्रीकृष्णका इस पृण्यभूमिमें आविर्माव होता है, तब वे भी लीलाके लिये प्रकट हुआ करनी हैं । इस बार भी गत द्वापरके अन्तमें गोपराज श्रीवृपभानु और श्रीकीर्तिदा रानीके घर इनका मङ्गल प्राकट्य हुआ था—भाइपट शुक्ल ८ चन्द्रवारको मध्याहके समय अनुराधा

नक्षत्रमें । श्रीवृषभानु-कीर्तिदा पूर्वजन्ममें राजा सुचन्द्र तथा रानी कलावतीक नामसे प्रसिद्ध थे । इन दोनोंने दीवकालतक तप करक ब्रह्माजीसे यह वरदान प्राप्त किया था कि द्वापरक अन्तमें खयं श्रीराचा तुम दोनोंकी पुत्री होंगी । श्रीराधाजीका मङ्गलभय प्राकट्य उनके ननिहालमें कालिन्दीतटपर स्थित रावल-प्राममें हुआ था । प्राकट्यक समय अकस्मात प्रसृतिगृहमें एक ऐसी दिव्य प्रखर ज्योति फेंट गर्या कि जिसके तेजसे अपने-आप ही सबकी आँखें मुँद गर्या। इसी समय ऐसा मान हुआ मानो देवी कीर्तिदाके प्रसव हुआ है। पर प्रसवमें केवल हुवा निकली और जब कीर्तिदा तथा समीपमें स्थित श्रीगीपाङ्गनाओंके नंत्र खुले, तब उनको दिखायी दिया कि वायुमें कस्पन-सा हो रहा है और उसमें सहसा एक पर्म सुन्दर दिख्य लावण्यमयी वालिका प्रकट हो गयी है। कीर्तिदाने यही समझा कि इस परम द्विय ज्योतिमयी कन्याका जन्म मेरे ही उद्रसे हुआ है । उन्होंने मन ही-मन दो लाख गो-दानका संकल्प किया । अन्तरिक्षसे सुर-सभुद्रायने इतने सुगन्धित सुन्दर सुकोमल सुर-सुमनोंकी वर्षा की कि चारों और देर-के-देर वे पुष्प स्वयं ही सुन्दर ढंगसे सुसज्जित हो गये । सत्र दिशाओंमें एक अभूतपूर्व आनन्दर्की धारा बहुने लगी। खयं मगवान् श्रीकृष्गचन्द्रके प्राकट्यके समय जो आनन्द-रसकी धारा बही थी, आज उनकी आनन्द-रस-मावमयी इन हृदयेश्वरीके प्राकट्यके समय वही रस मानो समुद्र बनकर उमड़ चला और सभी दिशाएँ उस आनन्द-रससे आप्लावित हो गयीं।

नन्द-यशोदाके घर प्रकट हुए थे जब राधाप्रिय इयाम । हुई प्रवाहित थी तब रस-आनन्द-सुधा-सरिता अभिराम ॥ आज स्थामकी हृद्यबह्यभा प्रकट हुई जब रावल-प्राम । उमद चला वह रस सागर बन प्लावितकर सब दिशा ललाम ॥

फिर, सभी दिशाएँ जयध्वनिसे गूँज उठीं, ऋषिवर करमाजन, शृङ्गी, गर्ग और मुनि दुर्वासा पड्लेंग्से ही पचारे हुए थे। उन्होंने बालिकाके मङ्गल ऋह-नक्षत्रोंका शोध किया और कुण्डली बनायी। सम्पूर्ण व्रज-मण्डलमें यह शुभ समाचार फैल गया । महाभाग नन्द-यशोदा सदल-बल उपहार लेकर पधारे । घर-घर बधाइयाँ बँटने लगीं । देवर्षि नारद आये और आनन्दरसमयी श्रीराधिकाका दर्शन-स्तवन करके कृतार्थ हो गये ।

श्रीराधांक सम्बन्धमें इधर कुछ विशेष चर्चा होने लगी है। दशमं स्थान-स्थानपर राधाष्टमी-महोत्सव मनाये जाने छगे हैं । राधा-माधनाक लिये भी विभिन्न स्थानोंपर विभिन्न प्रकारकी संस्थाओंका निर्माण हुआ है ये सुब शुभ लक्षण हैं। पर साथ ही शोधकर्ता तथा साहिष्यक महानुभावोंके द्वारा भी इधर बहुत कुछ छिखा जाने लगा है । शोधकर्ता महोदय राधाकी ऐतिहासिकतापर विचार करते हुए पहलेसे ही कल्पना-काननमें विचरण करने लगते हैं। 'अवतारवादकी कल्पना कवसे हुई ! श्रीकृष्णको अवतार माननेकी कल्पना कवसे हुई ! श्रीकृष्णकी भगवान्क रूपमें कवसे पूजा होने लगी ?' इत्यादि । मानो अवतार, श्रीकृष्णका भगवान् होना, उनकी पूजा—ये सभी कल्पना-प्रमृत ही हैं, वास्तविक नहीं । कितने वर्ष पुराने किस ग्रन्थमें श्रीकृष्णका नाम आता है, किसमें रावाका नाम आता है, इसकी खोज होती है और यदि किसी पुराने प्रन्थमें श्रीकृष्ण या राधाका नाम मिल गया तो ये या तो निस्संकोच यह कह देते हैं कि वह प्रन्थ ही आधुनिक हैं, पुराना नहीं; अथवा उसमें जो श्रीकृष्ण या रावाको लेकर प्रसङ्ग आये हैं, वे प्रक्षिप्त हैं, पीछेसे जोड गये हैं !

शोधकर्ताओंकी शोधका नम्सा देखिये—'दंवोपासनाकी प्रवृत्ति हुई, दंवता शक्तिक विना निर्बेछ प्रतीत होने छगे; इसिछिये देवताओंकी शिक्तिकी भी कल्पना की जाने छगी। इस तरह कृष्णके साथ भी उनकी शिक्तिकी आवश्यकता हुई और कृष्णोपासकोंको जब रुक्मिणी, सत्यभामासे संतुष्टि नहीं हुई, तब राधाका आविष्कार हो गया…। धर्म और साहित्यक माध्यमसे कृष्णका परिचय तो पहलेसे था, राधाका

काळान्तरमें हुआ । राधाका नाम महाभारत, हरिवंश, श्रीमद्भागवत आदिमें नहीं है। पद्मपुराणमें है। इसिलय राजा सर्वथा काल्पनिक हैं।'

इन महानुभावोंको यह ज्ञात होना चाहिये कि इन प्रन्थोंमें यशोदाके सिवा फिसी भी गोपीका नामोल्लेख नहीं है, तब राधाका ही कैसे होता ? पद्मपुराणमें स्पष्ट है ही, पर पद्मपुराणक लिये ये कहते हैं कि 'प्रथम तो पद्मपुराण ही पूराना नहीं, इसकी रचना छठी या आठवीं राताब्दीके आस-पास हुई होगी। पर उस समय भी रावाकी प्रसिद्धि नहीं थी, इससे राधांक सम्बन्धमें जो कुछ पद्मपुराणमें उल्लेख है वह सब अवस्य ही पीछेसे जोड़ा गया है।' मन्स्यपुराणमें राबाका उल्लेख हैं, पर उसको शोधकर्ता लोग प्रामाणिक नहीं मानते। ब्रह्मवंवर्तपुराणमें बहुत स्पष्ट वर्णन हैं । उसके सम्बन्धमें ये कहते हैं कि 'ब्रह्मवैवर्तपुराणके सम्बन्धमें उनका संशय और अविश्वास सबसे अधिक है ।' गाथा-सप्तरातीमें राधाका स्पष्ट नाम आया है, वह कुछ पुरानी भी है । अतः उसमें आये हुए इस प्रसङ्गकों भी ये प्रक्षिप्त और पीछसे जोड़ा हुआ मानते हैं। श्रीजीव गोखामीने 'ऋक्-्परिशिष्ट'की ण्क श्रुति अपने 'श्रीकृष्णसंदर्भ'में उद्**भृत की है । वेष्णव दार्शनिक** श्रीबलंदव विद्याभूगणने अपनी 'प्रमेयरत्नावली'में अथर्ववेदीय श्रीतका मन्त्रांश उद्घृत किया है। इन दोनोंमें ही 'राधा' नामका स्पष्ट उल्लेख हैं। पर इनको भी वे प्रक्षिप्त कह देते हैं।

महाभारतके प्रसिद्ध टीकाकार श्रीनीलकण्ठजीने 'मन्त्र-भागवत'में त्रमृग्वेद (३।३३।१२) के मन्त्रका 'राधागपरक बहुत सुन्दर अर्थ किया है। और भी बहुत-से प्रमाण हैं, परंतु शोधकर्ता महानुभावोंका तो प्रायः इस एक निश्चित धारणाको लेकर ही शोधकार्यमें प्रवृत्त होना पाया जाता है कि "अबतारबाद कल्पना है, श्रीकृष्ण भगवान्के अवतार नहीं थे, उनके अवतारकी कल्पना तथा उनकी उपासना किसी काल-विशेषमें प्रचलित हुई है, 'राधांकी कल्पना अत्यन्त आधुनिक हैं और

वह सर्वथा मनगढ़त है।" और इसी धारणाको अपने शोधके द्वारा वे परिपुष्ट करते देखे जाते हैं। इसीलिये जहाँ कहीं किसी प्रन्थमें उनको इनके नाम मिल जाते हैं, तो ये उस प्रन्थ या प्रसङ्गको ही अत्यन्त आधुनिक, काल्पनिक या प्रश्विप्त मानकर छोड़ देते हैं। उसपर विचार ही नहीं करते। कुछ सज्जन शायद विचार करते भी होंगे और घरमें व्यक्तिगत रूपमें शायद मानते-पूजते भी होंगे, पर लिखेंगे तो एसा ही!

ये उन वेद्-वेदाङ्गपारंगत, भगवत्प्राप्त प्रातःस्मरणीय आचार्य, महात्मा और दार्शनिक विद्वान्—जैसे सर्वमान्य अद्वेत-वेदान्ताचार्य श्रीशंकराचार्य, वेष्णवाचार्य श्रीनिम्बार्काचार्य, श्रीमध्वाचार्य, श्रीवल्छभाचार्य, प्रमावतार श्रीचंतन्यमहाप्रस, आचार्य श्रीहितहरिवंशजी, गोखामी श्रीसनातन, श्रीरूप और श्रीजीव तथा ऐसे ही अनेक महानुभावोंकी वाणीको भी, जिन्होंने श्रीकण, राजा, गोपी आदिक नामों तथा लीलाओंका अपने प्रन्योंमें बार-बार स्पष्ट शब्दोंमें उल्लेख करके उनके प्रति अपनी भक्ति प्रकट की हं और लोगोंको सर्वविध कल्याणके लिये उनकी भक्ति-पूजा-आराधना करनेकी आज्ञा तथा प्रेरणा की है--और जिनमेंसे बहुतोंको श्रीकृष्ण, श्रीराधा और श्रीगोपीजनोंक साक्षात् दर्शनका भी सौभाग्य प्राप्त हो चुका है--अप्रामाणिक ही मानते हैं। इनके अपने अश्रद्धा-संशयपूर्ण तम-घन-मानसमें जो कल्पनाएँ होती हैं, उन असत् कल्पनाओंको ही कुछ प्रन्थोंक नाम लेकर ये सत्यका चोला पहना देते हैं और संतों-महात्माओंके द्वारा अनुभूत सत्यका खण्डन करने लगते हैं। अपनी उन कल्पनाओंकी सत्यता प्रमाणित करनेके लिये भी वैसी ही असत कल्पनाओंक आधारपर रचित साहित्यको प्रमाण मान लेते हैं । श्रीफर्कुहरने खिख दिया कि 'राधाकी उपासना ईसवी सन् ११०० क आस-पास वृन्दावनमें प्रारम्भ हुई होगी और वहाँसे बंगाल आहि स्थानोंमें पहुँची होगी, और एक बंगाली सज्जन डाक्टर श्रीशशिभूषण-दास गुप्तके द्वारा 'श्रीराधाका क्रम-विकास' नामक एक पुस्तक छिखी गयी,

जिसमें 'राधाकी कब कैसे कल्पना हुई और कैसे-कैसे उसमें विकास होता गया'—इस विषयपर अपनी अनर्गल कल्पनाओंको लिपिबद्ध किया गया है।' वस, नवीन शोधकर्त्ताओंके लिये ऐसे ही विचार या साहित्य उनके शोधका प्रधान आधार वन जाते हैं। मैं यह नहीं कहता कि इन सबकी नीयत बुरी थी। पर ये अविश्वासी हैं, श्रद्धारहित हैं, संशयात्मा हैं—यह तो निश्चित हैं; क्योंकि ये चलते ही हैं संदेहक संदिग्ध मार्गपर। और यह भी निश्चित है कि अश्रद्धालुका श्रम न्यर्थ हुआ करता है और श्रद्धासम्पन्नको ही यथार्थ ज्ञानकी उपलब्धि होती है। भगवान् श्रीकृष्णक वचन हैं—

अश्रद्धया हुतं दत्तं तपस्तप्तं कृतं च यत्। असदित्युच्यते पार्थ न च तत् प्रत्य नो इह ॥ (गीता १७ । २८)

'अश्रद्धापूर्वक किया हुआ होम, दान, तपा हुआ तप और जो कुछ भी किया जाय सब असत् कहा जाता है और अर्जुन ! न तो उससे यहां कोई छाम होता है, न परलोकमें ही ।' और——

> श्रद्धावाँहरुभते ज्ञानं तत्परः संयतिन्द्रयः। ज्ञानं रुज्ध्वा परां शान्तिमचिरेणाधिगच्छति॥ (गीता ४ । ३९ )

'श्रद्धांके साथ पूर्णरूपसे प्रयत्नमें छगे हुए और इन्द्रियोंके संयमी पुरुषको यथार्थ ज्ञानकी प्राप्ति होती है और ज्ञानको प्राप्त करके वह शीघ्र ही परम शान्तिको पा छेता है।' अतएव सत्यकं शोधकोंको चाहिये कि वे अपनी कल्पनाकी और संदिग्धहृदय छेखकोंकी अपेक्षा उन देंबी-सम्पदासम्पन्न, सत्यवादी संतों, महात्माओं, प्रेमियों तथा आचार्योंकी वाणीपर श्रद्धापूर्वक विशेप ध्यान दें और आस्था स्थापन करें, जिन्होंने श्रीकृष्ण-राधाका साक्षात्कार किया है, उनकं यथार्थ तत्वको

समझा है और उनकी ऐतिहासिकताका भी अपनी तपःपूत निर्मल दृष्टिसे निश्चित ज्ञान प्राप्त किया है । श्रद्धासम्पन्न साधक तथा प्रेमभक्तिसे आराधना करनेवालोंका तो एकमात्र यही कर्तव्य है कि वे अविचल और परम श्रद्धांक साथ अनुभवी महान् आचार्यो और भगवलेंमको प्राप्त महापुरुपोंक अनुभवको ही सर्वथा सत्य, आदर्श, आदर्शाय और अनुकरणीय मानकर परात्पर पुरुपोत्तम भगवान् श्रीकृष्णकं साथ ही उनकी नित्य व्यक्तपाशक्ति श्रीराधाजीकी आराधना-उपासना करके सच्चे अर्थमें अपना जीवन सफल करें । वे न तो समालोचकोंके और अनंगल लिखनेवाले अन्यात्य लेखकोंके विचारोंकी और ध्यान दें और न उनका खण्डन ही करें । उन्हें तो अवकाश ही नहीं मिलना चाहिये—अपने परमाराध्य भगवान् श्रीराधामाधवके समरण, चित्तन, अर्चन और सेवनसे ।

शोधकों, समालेचकों, साहित्यिकों और कियोंकी श्रीगंधा उनके विचारानुसार तर्ककी कसीटीपर खरी उतरी हुई श्रद्धाकी मृति हों, तर्कपर खरी न उतरती हों, ऐतिहासिक हों, कल्पनाप्रसृत—औपन्यासिक हों या कियोंक श्रृङ्गार-वर्णनकी साधन हों—केसी भी हों, मेरा उनसे कोई विवाद नहीं है । वे स्वतन्त्रतापूर्वक अपनी आँखसे राधाक स्वरूपकों देखें और उसपर आचार-विचार करें । उन सबके प्रति मैं नमस्कार करता हूँ । पर मैंने शुद्ध श्रद्धासे जो कुछ समझ पाया है और भगवान श्रीकृष्ण, श्रीराधा और श्रीगोपाङ्गनाओंने अनन्त कृपापूर्वक मुझ नगण्यको अपना जैसा जो कुछ परिचय प्रदान किया है, उसके अनुसार और विशेषकर श्रीराधामाधवकी अहेतुकी कृपासे मेरी दृष्टिमें—

- १-श्रीकृष्ण परात्पर ब्रह्म पूर्ण पुरुषोत्तम साक्षात् भगवान् हैं।
- २-श्रीराधा उन्हीं भगवान् श्रीकृष्णकी ख़रूपभूता उनसे नित्य अभिन्न नित्य शक्ति हैं।
- ३-श्रीगोपाङ्गनाएँ श्रीराधाका ही अनुसरण करनेवाळी उन्हींकी कायन्यूहरूपा मगवान्की ही शक्तियाँ हैं।

४—श्रीकृष्णका, श्रीराधाका इस पुण्यभूमिपर आविर्भाव हुआ करता है। इस विगत द्वापरंक अन्तमें भी अक्स्य हुआ था, अतएव वे सर्वथा ऐतिहासिकखरूप भी हैं।

५-श्रीकृष्ण, श्रीराघा तथा श्रीगोपाङ्गनाओंमें प्रेम सवया कामगन्ध-लेशडून्य, परम पवित्र है ।

६—श्रीराधा तथा श्रीगोपाङ्गनाओंमें ख्र-सुख-कामना छेशकी गन्ध भी नहीं है । वे परमप्रेष्ठ श्रीकृष्णक सुख-साधनक रूपमें ही जीवन धारण करती हैं । उनका सर्वस्त्र श्रीकृष्णसुखक छिये ही सहज समर्पित है ।

७-श्रीकृष्ण, श्रीराधा और श्रीगोपाङ्गनाओंकी लीला लैकिक दीखनेपर भी सर्वथा अलैकिक है और दिन्य है तथा विना उसका तस्व समझे सर्वांशमें अनुकरणीय नहीं है।

मुझे अपनी दृष्टिसे इस तत्त्व-सिद्धान्तमें तिनक भी संदेह नहीं है । पर मेरा यह भी आग्रह नहीं है कि सब छोग, न जँचनेपर भी इसे मान ही छें। हाँ, यहाँ उपस्थित सभीसे मेरी यह विनीत प्रार्थना अवश्य है कि आज श्रीराधा-प्राकट्यक इस पवित्र अवसरपर वे सब छोग भी, उचित समझें तो मेरे उपर्युक्त निवेदनपर ध्यान देकर इसीक अनुसार अविचल, तीव और अनन्य श्रद्धा-भक्तिक साथ श्रीराधामाधवकी आराधना-उपासनामें लगनेका निश्चय करें और तदनुसार साधन भी प्रारम्भ कर दें।

करों कृपा श्रीराधिका, बिनवें। बारंबार। बनी रहै स्मृति मधुर सुचि मंगलमय सुखसार॥ श्रद्धा नित बढ़ती रहें, बढ़े निस्य विश्वास। अर्पण हों अवशेष अब जीवनके सब श्वास॥

श्रीराधारानीक श्रीचरणोंमें कोटि-कोटि नमस्कार ।

## (द्वितीय रात्रिमें )

नमस्ते श्रिये गश्चिकाये पराये नमस्ते नमस्ते मुकुन्द्रियाये। सद्दानन्द्रस्पे प्रसीद् त्वमन्तः प्रकाशे स्फुरन्ती मुकुन्द्रेन सार्धम्॥ अमन्द्रप्रमाङ्करलथसकलिनवन्धहृद्यं द्यापारं दिव्यच्छिव मधुरलावण्यललिनम्। अलक्ष्यं राश्राख्यं निखिल निगमैरप्यतितरां रसाम्मेश्यः सारं किमिप सुकुमारं विजयते॥

मगवान् नित्य सत्य परिपूर्ण परात्पर तस्त्रके रूपमें एक हैं । उनके अनिरिक्त अन्य कुछ भी नहीं है । वे ही भगवान् विभिन्न विचित्र लीलाओंके भेदसे कहीं श्रीनारायण आदि विलास-परतत्त्वके रूपमें, कहीं श्रीराम-चुसिहादि स्वांश-परतत्त्वरूपमे, कहीं अन्तर्यामी परमात्मा-परतत्त्व-स्त्पमें और कहीं भेदर्राहत ब्रह्म-परतत्त्वसूपमें प्रकट हैं। मगवान् नित्य सम्बिटानन्द हैं । सत्-चित्-आनन्दरूपमें उनकी स्वरूपाशक्तिका ही विळास है। वे खरूपाशक्ति ही संधिनी, संविद् और ह्नादिनीक नामसे प्रकाशित हैं। भगवान्की ये ख़क्रपाशक्ति अमूर्त और मूर्त दोनों रूपोंमें ही नित्य त्रिधमान हैं। अमूर्त या मावरूपमें ये नित्य ही भगवान्में खरूपतः अन्तर्हित हैं और समूत्रस्पमें नित्य पृथक् ळीळायमान हैं। वस्तुतः शक्ति और शक्तिमान्का नित्य अभेद हैं। अतण्य भगवान्की ह्रादिनी शक्ति भाव या अमूर्तरूपसे शक्तिमान् परात्पर तत्त्वमें नित्य ही वर्तमान हैं।यही भगवान्का निविद्येप आनन्द-ब्रह्मरूप है । यहाँ परात्पर-तस्व भगवान् केवल 'ह्वादात्मा' हैं— आत्यिन्तिक सुखस्करूप हैं और जहाँ स्वरूपानन्दरूपा ये ही ह्वादिनी शक्ति मूर्तिरूपमें हैं, परात्पर-तत्त्व भगवान्से पृथक प्रकट हैं. वहां भगवान् केवल 'ह्रादात्मा' या आत्यन्तिक सुखखरूप ही नहीं हैं, मूर्तिमती ह्रादिनीके

द्वारा पृथक् रूपसे नित्य सेवित होनेके कारण वे स्वयं सुग्वश्वरूप हुए ही अनिर्वचनीय अत्यन्त मधुर दिव्य सुग्वका आखादन भी करते हैं तथा वितरण भी। 'ह्वादान्मापि ह्वादते ह्वादयित च।' ये ही हैं श्रीकृष्ण—ये ही हैं आनन्द-ब्रह्मके प्रतिष्टाख्यक्य पिष्णितम रसब्रह्म या समूर्त रसगज और इनसे पृथक मूर्तक्यमें प्रकट परम मधुर रसताको प्राप्त इनकी ख्यक्यभूता जो ह्वादिनी शक्ति हैं, वे ही नित्य पूर्ण आनन्द-ख्यक्यो भी आनन्द-रसाखादन करानेवाळी हैं—पिष्णूर्ण भाव या महाभावक्या श्रीराधाजी।

•रसं और 'भाव' दोनों एक ही परात्पर-तस्वके खरूप हैं। परात्पर-तस्व नित्य भावसमन्वित—भाव-परिरम्भित है। इसी रसके प्रस्नवणसे नित्य-निस्सरित और प्रवाहित आनन्दधारासे ही अनन्त विश्वके अनन्त आनन्द वैचित्र्यका विकास है। जो इस प्रकार समस्त भावों और समस्त रसींक मूळ हैं, वे ही महाभाव-परिष्मित रसराज आनन्दमयी श्रीराधा और उनकी वायव्यृहरूपा गोपसुन्द्रियोंसे परिवेष्टित अखिलासामृतम् ति सिचदानन्द-विग्रह द्विभुज मुरलीमनोहर श्रीकृष्ण हैं और वे ही वस्तुतः सत्-शास्त्रों, महान् मनीपियों और सर्वीच स्तरपर पहुँचे हुए महास्मा प्रेमियोंके द्वारा से स्व परम तस्व हैं।

जैसे एक मूर्तिमान् रसराज श्रीकृष्णके द्वारा ही समस्त रसोंका अस्तित्व और प्रकाश है, ईसे ही एकमात्र मूर्तिमती महानावस्वरूपा श्रीराधाके द्वारा ही अमूर्त-समूर्त सभी भावोंका विकास और विस्तार है तथा उन-उन विभिन्न भावोंक अनुसार ही तदनुरूप रसतस्वका ग्रहण होता है। एक ही विद्युत-उयोति विविध विभिन्न वर्णके बल्बों—विद्युत-प्रकाश-आधारोंके सम्पर्कमें आकर जैसे विभिन्न वर्णवाटी दिखायी देती है, वैसे ही एक ही भाव विभिन्न आधारोंके द्वारा उन-उनके अनुकूल रसतस्वका अनुभव करवाता है। एक ही रसका जो विभिन्न

क्योंमें आखादन है, उसमें आधार-भेदकी यह भाव-विभिन्नता ही कारण है। वेकुण्ठ आदिकी श्रीलक्ष्मी आदि, द्वारकाकी पृष्टमहिषी आदि और विभिन्न भावसमन्विता श्रीगोपाङ्गनाँ—सभी इन मूल-महाभावरूपा ह्वादिनी (गया) के ही विभिन्न विचित्र विकास हैं। इनमें गोपीमाव परम और चरम त्यागमय होनेके कारण सर्वश्रेष्ठ है।

धर्म सापेक्ष और निरपेक्ष—दो प्रकारका होता है; जिसमें दूसरी वस्तुकी अपेक्षा हो या जिससे दूसरी कोई विपरीत स्थित उत्पन्न हो सकती हो, वह सापेक्ष है। जैसे सत्य-भाषण धर्म है, पर सत्य-भाषणमें कहीं-कहीं विपरीत भावकी सृष्टि हो सकती है और कहीं-कहीं दूसरे किसीकी हानि भी हो सकती है। अतः वह सापेक्ष है। इसी प्रकार संसारके प्रायः सभी धर्म किसी-न-किसी प्रकारकी अपेक्षा रखनेके कारण सापेक्ष हैं, परंतु व्रजाङ्गनाओंका यह प्रेम-धर्म सर्वथा निरपेक्ष है। इसमें एकमात्र श्रीकृष्ण-सुखके अतिरिक्त और कुछ भी नहीं है, अन्य किसीकी भी अपेक्षा नहीं है।

अतएव गोपसुन्दिग्योंका प्रेम सर्वथा विशुद्ध है। वे निर्मल प्रेमकी प्रितमा हैं। इसीलिये वहाँ भगवान्का ऐश्वर्य भी प्रायः अप्रकट ही रहता है। उनके सामने कहीं ऐश्वर्यका प्रकाश होता भी है तो वह विरहकी स्थितिमें। मिलन और विरह दोनों ही रित हैं, पर मिलनमें रितका स्वस्थ अत्यन्त शीतल रहता है और विरहमें अत्यन्त उष्ण ! मिलनमें हदयको ऐसी ठंदक मिलनी है कि शीतलता पाकर जैसे जल घनीभूत हो जमकर वर्फ वन जाता है, वैसे ही हदयका प्रेम भी घनीभूत होकर जम जाता है। वहाँ उस मिलनानन्दमें मुग्य, महान् मोदसे प्रमुदित गोपी केवल माधुर्यमयी हो जाती है। अन्य सब कुछ उस माधुर्यमें लिप जाता है। 'प्रियतम श्रीकृष्ण मेरे अपने हैं, मेरे अपने प्राणवल्लभ हैं, मेरे अपने रमण हैं।' गोपीके अनुभवमें उस समय यही भान रहता है, श्रीकृष्णकी ईश्वरताका तनिक भी ज्ञान नहीं रहता। पर जब

विरहकी स्थिति होती है, तब उसके तीक्ष्ण तापसे वह जमा हुआ शीनल प्रेम उष्णताको प्राप्त होकर तरल हो जाता है और नेत्रपथसे उष्ण जलवाराके रूपमें प्रवाहित होने लगता है । इसीसे रासपञ्चा-ध्यायीमें—विरहकी स्थितिमें ही गोपीकी दिर्गे श्रीकृष्णकी भगवत्ता प्रतिभात होती है और वह कह उठनी है—

'आप केवल यशोदानन्दन ही नहीं हैं, समम्त प्राणियोंक अन्तरात्माके साक्षी हैं और ब्रह्माजीके द्वारा विश्वरक्षाके लिये प्रार्थना किये जानेपर यदुकुलमें आविर्भूत हुए हैंं'—

# न खलु गोपिकानन्दनो भवा-नखिलदेहिनामन्तरात्मदक् । विखनसार्थितो विश्वगुप्तये सख उदेयियान् सात्वतां कुले॥

(श्रीमद्भागवत १० । ३१ । ४ )

जैसे जमे हुए घीके बरतनमें नीचे तलेमें चमकती हुई काँचकी गोली पड़ी है, पर वह दिखायी नहीं देती; किंतु ज्यों ही घी गलता है त्यों ही वह नीचेकी गोली दीखने लगती है । इसी प्रकार भगवान्के विरहमें—भावी विरहकी आशङ्कामें भी मधुर प्रेमके तरल हो जानेपर उनके ऐश्वर्यकी झाँकी होने लगती है । जैसे रासपञ्चाध्यायीके प्रथमाध्यायमें जिस समय भगवान् श्रीकृष्ण गोपाङ्गनाओंको वापस लौट जानेको कहते हैं, उस समय भावी विरहकी आशङ्कामे गोपाङ्गनाओंका प्रेम उष्णताको प्राप्त होकर तरल हो जाता है और इससे वहाँ ऐश्वर्यको झाँकनेका अवसर मिल जाता है । तव वे कह उठतीं हैं—

'तुम सबके आत्मा हो, कुशल पुरुप अपने नित्य प्रिय आत्मामें प्रीति करते हैं और दु:ख देनेवाले पति-पुत्रादिसे—संसारसे कोई प्रयोजन नहीं रखते, इसीलिये हे परमेश्वर ! तुम हमलेगोंपर प्रस**न** हो जाओ.......

> कुर्वन्ति हि त्वयि रति कुशलाः ख आत्मन् नित्यप्रिय पतिसुतादिभिरार्तिदैः किम् । तन्नः प्रसीद् परमेश्वरः..... आदि ।

( श्रीमद्भागवत १० । २९ । ३३ )

प्रेमकी विद्युद्धिमें प्रधान तत्त्व है—सहज सम्पूर्ण समर्पण । स्त्र-सुखकी इच्छा, कामना, वासनाका तथा ममता, पृथक् अहंकार आदि सभीका समर्पण और श्रीभगवान्में ही वर्द्धनशील अनन्य नित्यप्रियता ।

संसारमें कोई भी, कुछ भी, न तो नित्य प्रिय होता है और न किसीमें सदा-सर्वदा प्रियता उत्तरोत्तर बढती ही रहती है। वहाँ कुछ दिनोंके त्यवहारके पश्चात किसी-न-किसी समय उससे मन हट जाता है, उतनी अनुरक्ति नहीं रहती, बल्कि कभी-कभी तो विरक्ति हो जाती है। एक समयकी परम प्रियतमा पत्नीका सङ्ग भी पतिको अच्छा नहीं लगता और वह कहने लगता है---देखो, में अभी आवश्यक कार्यमें त्यम्त हूँ, तुम इस समय मुझे अच्छी नहीं छगती ।' पुत्र-पौत्रादिके स्नेहमें सनी बृद्धिया पत्नी भी यदि पति उसके प्रतिकृत कुछ बोलता है तो उसे बुग मान जाती है, अलग रहना चाहती है। एक बार एक वुढ़िया माईके मुखसे यहाँतक सुना था कि 'यह बूढ़ा अब तो मर जाय तो सुन सुन्ती हो जायँ।' प्यारे पतिक मरणमें दु:स्व तो होता ही नहीं, वह मरण मनाती है। पुत्रके प्रति पिता, पिताके प्रति पुत्र आदिमें भी एंगे कुभाव आ जाते हैं। बहुत दिनोंके बीमार अत्यन्त आत्मीयसे भी मन ऊव जाता है और प्यारे घरवाले यह मनाने लगते हैं कि 'अव तो ईश्वर इनकी सन लें, इनको उठा लें तो येभी सुखी हो जायँ और घरवाले भी ।' बन्ध-बान्धवों और इष्ट-मित्रोंका त्याग तो मनकी

प्रतिकृ्ळतामें तुरंत हो जाता है । इसका प्रधान कारण है संसारमें सभी अपने मनके अनुकूछ अपना सुख चाहते हैं। इसलिये जहाँतक जिससे सुख मिळता है या मिळनेकी आशा-सम्भावना रहती है, वहाँतक प्रेम—प्रियता रहती है। पर सुखके स्थानपर जहाँ दुःख दिखायी देता है या दु:खकी सम्भावना भी दीखने छगती है, वहीं वह प्रेम—प्रियता नष्ट हो जाती है । किंतु विशुद्ध प्रेममें खसुखकी वासनाका लेश भी नहीं रहता । इसीसे वहाँ प्रियतमके सुखके लिये उनके प्रति सहज ही सम्पूर्ण समर्पण हो जाता है और ऐसा वह निर्मल प्रेम पल-पल बढ़ता **रहता है—'प्रतिक्षणवर्धमानम्**।' इस विशुद्ध प्रेमामृतमें एक ऐसा सुदुर्ङभ दिव्य महान् माधुर्य रहता है, जिसके रसाखादनके ल्यि परम रसामृतखरूप खयं भगवान् भी नित्य प्रसुष्य और स्रास्तित रहते हैं और इसीलिये खयं ह्वादात्मा— आत्यन्तिक सुख-खरूप होते हुए ही वे समर्पणमय प्रेमियोंके परम विशुद्ध दिव्य मधुर रसका सुखाखादन भी करते हैं और वितरण भी किया करते हैं। भगवान् श्रीकृष्ण खयं रसराजखरूप हैं, पर विशुद्ध भावमयी गोपसुन्दरियोंके विशुद्ध प्रेमरसका निरन्तर आखादन करनेके छिये छ<mark>ुचाते और उसका आ</mark>खादन करते-कराते रहते हैं। यही नित्य-रास है, जो अनादिकालसे निरन्तर चलता रहता है और अनन्त कालतक सतत चलता रहेगा ।

गोपाङ्गनाओंकी इस त्यागमयी रितका मूळ उद्गम—उत्स है— भगवान्की खरूपभूता ह्वादिनी शक्ति श्रीराधाजी। ये सब उसी मूळसे अङ्कुरित, पछ्छवित, प्रफुल्ळित और फिळत मधुर मनोहर अमर तरुवरकी शाखाएँ हैं, जिनके आश्रयमें—जिनकी शीतळ सुखमयी छायामें नित्य केवळानन्दखरूप भगवान् भी नित्य नव आनन्दका अनुभव करते हैं। आज उन्हीं श्रीराधारानीका, जो छीळाके ळिये समय-समयपर इस पुण्य-भूमिमें आविभूत हुआ करती हैं—मङ्गळमय आविभीव-दिवस है।

भीपा॰ मा॰ बि॰ १८—

आजके इस नीच खार्थ-कलुषित संसारमें 'प्रेम' शब्दका अर्थ प्रायः माना जाता है कि हम जिससे प्रेम करते हैं, वह हमें सुख दे, हमारे मनोरथ पूर्ण करे, हमारे मनके अनुकूल व्यवहार-बर्ताव करे, हमारे लिये त्याग करे, हमारा कृतज्ञ हो और हमारे प्रेम-ऋणका अधिक-से-अधिक बदला चुकाये । अभिप्राय यह कि प्रेमास्पदसे अपने सुखके लिये कुल माँगने तथा प्राप्त करनेको ही 'प्रेम' की संज्ञा दे दी गयी है । पर श्रीराधारानी और उनकी कायव्यूहरूपा श्रीगोपाङ्गनाओंने इसके सर्वथा विपरीत प्रेमका एक दूसरा ही खरूप—दूसरा ही अर्थ अपने जीवनमें चिरतार्थ किया है । उन्होंने दिया ही दिया और वे सदा देती ही रहेंगी। पर उन्होंने देनेको ही लेना माना तथा आगे भी सदा मानती रहेंगी । इसीसे उनका देना इतना मधुरातिमधुर है कि सर्वकाम, पूर्णकाम भगवान् श्रीकृष्ण उसे लालायित मनसे लेते रहते हैं और सदा लेना ही चाहते हैं। यथार्थमें विद्युद्ध प्रेम देना जानता है, लेना जानता ही नहीं।

प्रेमास्पद प्रेमीक प्रेमका आदर करें, यह बात तो दूर रही, वे चाहे उसके प्रेमको जाने ही नहीं, जानकर भी चाहे न मानें, चाहे उछटे नीच अपमान—धोर तिरस्कार करें, वर प्रेमके बढलेमें भीषण कष्ट, भयानक यातना दें—तब भी वह प्रेमी प्रेमास्पदपर रोष तो करे ही नहीं, उसके दोप भी उसको नहीं दिखायी दें, बल्कि उन दोषोंमें भी उसे प्रेमास्पदके पांचत्र प्रेम तथा अत्यन्त निकटकी आत्मीयताके ही दर्शन हों—यही प्रेमका यथार्थ आदर्श है।

राधामुख्या श्रीगोपाङ्गनाएँ इसी निर्मल प्रेमकी सजीव मूर्ति हैं। उनके पवित्र प्रेममें उनके लिये कुछ भी शेष नहीं बचता, उनका अपना अस्तित्य भी उनके अपने लिये नहीं रह जाता। वे केवल इतना जानती हैं कि वे श्रीकृष्णकी हैं; उनके देह-प्राण, मन-बुद्धि, अहंकार, आत्मा

\*

सभी श्रीकृष्णके हैं और प्रत्येक स्थितिमें—लोकदृष्टिमें प्रतिकृ्ल-से-प्रतिकृ्ल मानी जानेवाली अवस्थामें भी प्रेमास्पद श्रीकृष्णके मधुर प्रेम तथा उनके महान् दिव्य गुणोंके ही सहज मङ्गलदर्शन होते रहते हैं। गोस्तामी श्रीतुल्सीदासजीने चातक-प्रेम-प्रसङ्गमें यही कहा है—

बरिष परुष पाइन पयद पंस करो दुक टूक ।
तुरुसी परी न चाहिए चतुर चातकहि चूक ॥
उपरु बरिष गरजत तरिज उारत कुलिस कठोर ।
चितव कि चातक मेघ तिज कबहुँ दूसरी ओर ॥
पिब पाइन दामिनि गरज झिर झकोर खिर खीझि ।
रोष न प्रीतम दोष लिस तुरुसी रागहि रीझि ॥

( दोहावली २८२-२८४ )

मेघ अपने अनन्य प्रेमी चातकको खातीका जल तो कभी दे ही नहीं, वरं कठोर पत्थरों--ओलोंकी वर्षा करके उसके पंखोंके टुकड़े-कुकड़े कर डाले, इतनेपर भी प्रेमके तत्त्वको जाननेवाले चतुर चातकके प्रममें चूक नहीं पड़नी चाहिये । चातकका प्रेम इससे जरा भी न तो शिथिल होता है और न उसका प्रवाह ही रुकता है। मेघ गरज-गरज-कर बड़ी रूखी तथा कठोर ध्वनि करता हुआ, कठोर पत्थर तो बरसाता ही है, साथ ही बड़ी डाँट-डपटके साथ तरजकर---तड़ककर वज्र भी शिराता है। फिर भी, क्या चातक अपने प्रियतम मेघके सिवा किसी दूसरेकी ओर ताकता है ! कभी नहीं। इतना ही नहीं, मेघ विजली गिराकर, ओले बरसाकर, बिजली चमकाकर, गरजकर, वर्शाकी झड़ी **लगाकर और आँधीके प्रबल झोंके देकर अपनी स**च्ची खीझ प्रकट करता है अर्थात् वह चातकको दिखलाता है कि मैं तुम्हारा प्रियतम नहीं, पूरा रात्र हैं। इतने प्रत्यक्ष दोषोंको देखकर भी चातकको अपने प्रियतमके प्रति तनिक भी रोष नहीं होता । उसे अपने प्रियतमके दोष दीखते ही नहीं, वरं उसको मेघके इन कृत्योंमें अपने प्रति उसका अनुराग ही

दिखायी देता है और वह इसीपर रीझ जाता है (कि मेरा प्रियतम मुझे अपना समझकर खच्छन्दतासे मेरे साथ अपने मनकी करके आत्मीयताका परिचय देता हुआ सुख प्राप्त कर रहा है)।

बध्यो बधिक पर्यो पुन्य जल उलटि उठाई चींच।
तुलसी चातक प्रेम पट मरतहुँ लगी न खींच॥
( दोहावली ३०२ )

चातक (पपीहे) का एकाङ्गी प्रेम बहुत ऊँचा है। एक पपीहा उड़ रहा था। एक व्याधने उसे अपने बाणका छक्ष्य बनाया। चातक बुरी तरह घायछ हो गया। मरणासन्न अवस्थामें उड़ता हुआ चातक गङ्गाजीके जलमें गिर गया। मरते समय पपीहेने अपनी चोंच ऊपर उठा छी, इसिल्ये कि गङ्गाजल उसकी चोंचमें प्रवेश न कर सके। जिस गङ्गाजलके पानको मृत्युराय्यापर पड़ा हुआ प्रत्येक धार्मिक हिंदू अपना अहोभाग्य समझता है, उसी गङ्गाजलकी एक बूँद भी अनजानमें उसके मुँहमें चली जाय, इसे गङ्गाजीपर पड़ा हुआ चातक अपने प्रेमके लिये कलङ्ग मानता है। इसिल्ये उसने अपनी चोंचको ऊपर उठाये हुए मर जाना श्रेयस्कर समझा। इस प्रकार उस चातकने मरते समय भी अपने प्रेम-पटपर तनिक-सी भी खरोंच नहीं आने दी।

उच्नकाल अरु देह खिन, मग पंथी, तन ऊख। चातक बतियाँ ना रुचीं अनजल सींचे रूख॥ अनजल सींचे रूख की छाया तें बरु घाम। 'शुलसी' चातक बहुत हैं, यह प्रबीन की काम॥ (दोहावली ३१०-३११)

गरमीके दिन थे, एक पपीहा उड़ता हुआ लंबी यात्रापर जा रहा था । उड़ते-उड़ते उसे थकावटका अनुभव होने लगा था । गरमीके कारण उसकी देह जल रही थी । इतनेमें ही उसे एक सघन छायादार कहने लगा—'अरे चातक ! तुम थक गये दीखते हो । क्यों नहीं इस वृक्षकी छायामें घड़ीमर विश्राम कर लेते ! थकावट दूर हो जानेपर दूने वेगसे आगे जा सकोंगे ।' पपीहेने उसकी बात सुनी अनसुनी कर दी । वह आगे बढ़ता ही गया । बात यह थी कि जिस वृक्षपर वह दूसरा पक्षी बैठा था, वह किसी नदी (गङ्गा) के किनारे था । उसकी सिंचाई वर्षाके जलसे नहीं हुई थी । अतः वह उसकी दृष्टिमें त्याज्य था । मेघका अनन्य प्रेमी चातक क्या परोक्षरूपसे भी मेघके अतिरिक्त किसी अन्यका आश्रय ले सकता था ! आश्रय लेना तो दूर रहा, उसकी चर्चा भी उसे रुचिकर नहीं प्रतीत हुई । किसी अन्य जलसे सींचे हुए वृक्षकी छायाकी अपेक्षा घाम उसे वरणीय प्रतीत हुआ । चातक तो जगत्में अनेक हैं । परंतु इस प्रकारकी सूक्ष्म दृष्टि तो किसी प्रवीण—सूक्ष्मदर्शी चातककी ही हो सकती है ।

चढ़त न चातक चित कबहुँ प्रिय पयोद के दोष । तुरुसी प्रेम पयोधि की ताते माप न जोस ॥ (दोहावली २८१)

चातकके चित्तमें अपने प्रियतम मेघके दोष कभी चढ़ते ही नहीं, उसका चित्त सब अवस्थाओंमें प्रियतमके गुण ही देखता है; क्योंकि चातक प्रेमका समुद्र है, अतएव उसमें माप-तौल—लेन-देनका व्यवहार है ही नहीं।

असर्क्रमें प्रेम वही है, जो ध्वंसका प्रत्यक्ष कारण उपस्थित होनेपर भी ध्वंस-रहित रहे ।

पर इस कथनका यह अभिप्राय नहीं कि श्रीकृष्ण अपनी खरूपभूता श्रीराधारानी और विद्युद्ध प्रेमकी सजीव मूर्तियाँ श्रीगोपाङ्गनाओंका अपमान—तिरस्कार करते थे या उनको कष्ट-यन्त्रणा देते थे । यह तो उनके उस विशुद्ध प्रेमके खरूपका वर्णन है । जहाँ ऐसा प्रेम होता है, वहाँ भगवान् तो उसके ऋणी हो रहते हैं । और कभी उस ऋणसे अपनेको मुक्ति मिळना ही सम्भव नहीं मानते । और यह है भी सत्य ही । देनेपर लेना माननेवाळोंका ऋण तो उत्तरोत्तर बढ़ेगा ही । अतः भगवान्के ये वचन सत्य ही हैं कि 'मैं देवताओंकी आयुमें भी तुमलोगोंका बदला नहीं चुका सकता ।' 'न पारयेऽहं ''विश्वधायुषापि वः।'

वैसे देखें तो श्रीकृष्णने गोपाङ्गनाओंको दुःख भी बहुत ही सोघातिक दिया । जिन्होंने दुस्त्यज खजनोंका तथा आर्यपथका सहज परित्याग करके छोक-वेद-कुळकी कुछ भी परवा न करके सर्वसगर्पणपूर्वक श्रीकृष्णका सेवन किया, उन सबको वे सहसा छोड़कर मथुरा पथार गये और फिर कभी उन्हें बुलाने---मिल्लेका भी नाम नहीं लिया । यह क्या कम दुःख है ! पर गोपाङ्गनाओंका और श्रीराधारानीका भाव तनिक भी नहीं बदला, वरं उनका विश्रद्ध प्रेम इस कठिन वियोगकी स्थितिमें भी उत्तरोत्तर बढता ही गया । एक बार श्रीकृष्णके इस कठोर व्यवहारको लेकर राधासे सहानुभूति तथा विशेष स्नेह रखनेवाली हिताकािक्कणी एक सखीने श्रीराधासे इतना-सा वह दिया कि राघे ! श्रीकृष्ण बड़े ही निष्ट्रर--निर्दय हैं । उनपर विश्वास तथा उनके प्रति प्रेम करनेमें क्या लाभ है ! तुम उनके वियोगमें इतनी दुखी हो, रात-दिन जलती रहती हो, इसका उनको पूरा पता है; तब भी वे इस ओर तनिक भी ध्यान नहीं देते। ऐसी परिस्थितिमें तुम उनका मनसे त्याग कर दो तो सर्वोत्तम है, इस दु:खसे त्राण पानेका तो यही उपाय है । सखीकी यह बात सुनकर श्रीराधाजीको बड़ी मर्मपीड़ा हुई । पर वे अत्यन्त मधुर-हृदया होनेके कारण सखीका तीक्ष्ण तिरस्कार न करती हुई उससे कहने लगीं---

'सखी ! तुम ऐसी मूर्वता-भरी बातें मत करो । प्राणनाथकी निन्दा करके मेरे हृदयपर चोट मत पहुँचाओ । मेरे वे जीवनके जीवन सदा सुखी रहें । तुम मुझे उनके गुणोंकी और उनकी मीठी कुरालकी बात सुनाओ । वे दूर रहें या समीप, वस्तुतः वे मुझसे पलभर भी पृथक् नहीं रहते । वे निरन्तर (आठों पहर) मेरे हृदयमें बसे रहते हैं, कभी भी इधर-उधर नहीं जाते । मेरे हृदयमें तिनक भी दुःख-संताप नहीं है, वहाँ यदि ताप होता तो मेरे प्राण-प्रियतमका सुकोमल शरीर जल जाता । अतएव मेरे हृदयमें मुदिता तथा शीतलता भरी रहती है, इतना सुख रहता है कि वह वहाँ समाता नहीं । मुझको एक क्षणके लिये भी वे दुखी देख लेते हैं तो लगातार विलखने लगते हैं । सखी ! उनके सुखसे मेरे हृदयमें नित्य सुख-सागरकी लहरें उछलती रहती हैं!'—

### सस्ती ! जिन करी अयानी बात।

प्राननाथ की निंदा करि जिन करी हिएँ आघात।

मेरे जीवन के जीवन वे सुखी रहें दिन-रात॥

मोय सुनावी तुम तिन के गुन मधुर, किलत कुशलात।

तूर रहें या पास, न मोर्ते वे पलहू बिलगात॥

अंतर मेरे बसे निरंतर रहत, न इत-उत जात।

ताप जु रहे नेक मो अंतर, जरे सुकोमल गात॥

तातं रहें मोद-सीतलता, सुख नहिं हिएँ समात।

मोय दुखी जो देखें छिनहू, रहें सतत बिललात॥

तिन के सुख सिख! मेरे हियँ नित सुख-सागर लहरात॥

श्रीराधाकी इन उक्तियोंको सुनकर सखी स्तम्भित—चिकित हो गयी और श्रद्धापूर्ण उत्सुकताके साथ वह निर्निमेष श्रीराधाकी ओर देखती रह गयी—मानो वह श्रीराधाके श्रीमुखसे कुछ और सुनना

चाहती है। तब श्रीराधाने उसे समझाते हुए विशुद्ध प्रेमके खरूपका संकेत करके अपनी स्थिति बतलायी। वे बोर्ली—

ंभेरे वे एकमात्र परम प्रियतम जिससे परम सुखी हों, वही मेरा धर्म है, वही कर्म है और वही एक श्रेष्ठ कर्तव्य है। फिर वह चाहे सदाके लिये बन्धन हो, चाहे अविलम्ब मोक्षकी प्राप्ति हो; चाहे तमोमय अज्ञान हो या फिर चाहे अपरोक्ष ज्ञान हो; चाहे अनन्तकालीन खर्ग-सुख हो या चाहे घोर नरक-यन्त्रणा हो; चाहे अशान्तिके बादल लाये हों या चाहे सब ओर नित्य शान्ति विराजित हो; चाहे अतिशय दारिद्रण हो या चाहे अत्यन्त भोगविलास हो; चाहे कर्ममय जीवन हो या चाहे सम्पूर्ण कर्म-संन्यास हो। मेरा न तो बन्धन और मोक्षसे कुल सम्बन्ध है, न अज्ञान-ज्ञानसे और न खर्ग-नरकसे ही। न मेरे लिये परम भोगेश्वर्यका कोई भी बन्धन है और न घोर दारिद्रणका ही। मेरा किसी (प्राणी, परिस्थिति या पदार्थ) में भी न कहीं तनिक राग है और न वैराग्य ही है। एकमात्र प्रियतमका सुख ही मेरा जीवन है और वही मेरा सौभाग्य है। '—

जिससे परम सुली हों मेरे एकमात्र वे परम प्रेष्ठ ।
वही धर्म है, वही कर्म है, वही एक कर्तब्य श्रेष्ठ ॥
फिर चाहे वह चिर बन्धन हो, हो चाहे तुरंत ही मोक्ष ।
हो चाहे अज्ञान तमोमय, हो फिर मले ज्ञान अपरोक्ष ॥
हो अनन्तकालीन स्वर्गसुस्त, चाहे नरक-यन्त्रणा घोर ।
हों अशान्तिके बादल छाये, चाहे नित्य शान्ति सब ओर ॥
हो अतिशय दारिव्य भले, हो चाहे अतिशय भोगविकास ।
हो चाहे कर्मोंका जीवन, चाहे पूर्ण कर्म-संन्यास ॥
बन्ध-मोक्ष, अज्ञान-ज्ञानसे, स्वर्ग-नरकसे नहिं सम्बन्ध ।
रहा न भोगेश्वर्य, परम दारिव्य घोरका कुछ भी बन्ध ॥
नहीं किसीमें राग तनिक भी, नहीं किसीसे भी वैराग्य ॥
प्रियतमका, बस, एकमात्र सुस्त ही मेरा जीवन, सीभाग्य ॥

श्रीराधा महाभावरूपा हैं और बड़ी उदारताके साथ नित्य निरक्तर भावका प्रवाह बहाती रहती हैं। वे सर्वधा त्यागमयी हैं। उनमें खयुखकी वासना है ही नहीं। केवल श्रीकृष्णसुख-कामना है। साथ ही वे यह भी चाहती हैं कि जैसे मेरेद्वारा प्रियतम श्रीकृष्णको सुख होता है, वैसे ही मेरी कायव्यूह्म्पा समस्त गोपाङ्गनाओंके द्वारा भी उन्हें सुख मिले और उनके सुखसे मेरी वे सब सिख्याँ भी परम सुखी हों। वे श्रीकृष्णको केवल अपनी ही वस्तु मानकर उनको अपने ही प्रणयकक्षमें बंद नहीं रखतीं, बल्कि सबके सुखकी वस्तु बनाकर वे सबको सुखी करना चाहती हैं। उनके अनन्त विशुद्ध प्रेममें यह खाभाविक उदारता है।

राधा नहीं चाहतीं निज सुख निज प्रियतमसे किसी प्रकार ।
केवल प्रियतमके सुखसे वे होतीं परम सुखी अविकार ॥
केवल यही चाहतीं, प्रतिपल प्रियतम सुखी रहें अविराम ।
पक-पल उनको सुखी देखना-करना—यही एक, बस, काम ॥
भक्त-पराधीनता उनका है निर्मल स्वभाव अभिराम ।
राधा-पराधीन हो रहना लगता उन्हें अनुल सुखधाम ॥
राधा नहीं चाहतीं लेकिन उनपर अपना ही अधिकार ।
सभी प्राप्त हों प्रियतम-सुखको, करतीं यह अभिलाष उदार ॥
मुक्तहस्तसे वितरण करतीं प्रियको, प्रिय-सुखको भर मोद ।
सुखी करो सबको, नित प्रियसे कहतीं कर गंभीर विनोद ॥
मैं गुणहीन, मलीन सर्वथा, क्यों मुझपर इतना स्थामोह ?
मुझसे सभी अधिक सुन्दर, शुचि, मधुर, शील-सद्गुण-संदोह ॥
प्रेम-रसास्वादन कर सबका, मुझे करो प्रिय ! सुखका दान ।
रस-सागर ! नटनागर ! प्रियतम ! मेरे एकमात्र भगवान ॥

कैसा महान् आदर्श त्याग है ! इसीलिये रासमण्डलमें असंख्य गोपा**ङ्ग**नाओंका समावेश है और असंख्य रूपोंमें—प्रत्येक दो-दो गोपाङ्गनाओंक बीचमें अगणित रूपोंमें प्रकट होकर श्रीकृष्ण उनके विशुद्ध प्रेमका रसाखादन कर—करा रहे हैं। श्रीराधारानीकी ही महान् उदारताका यह कैसा विलक्षण आश्चर्यपूर्ण मनोहर फल है!

प्रेममयी व्रजरमणी-गण-मण्डलमें हुए सुशोभित इयाम । अगणित राशि तारिकामें अकलक पूर्ण विश्व विमल ललाम ॥ अथवा नव नीलाभ-इयाम धन दामिनि-दलमें रहे विराज । घन दामिनि, दामिनि घन अन्तर अगणित उभय अनुल श्रुति साज ॥

श्रीराधाका यह स्थाम-धेम सीमित नहीं है। वह अनन्त है और वे उसका वितरण करके परम सुखी होतीं हैं। वे हर समय सचेत और सचेष्ट रहती हैं कि उनकी सिखयाँ भी उन्हींकी भाँति प्रियतम-सुखका आखादन करें। प्रत्येक क्षेत्रमें उनका यह सहज उदार-खमाव कियाशील रहता है।

झ्लन-लीला हो रही है। प्रियतम श्रीकृष्ण और उनकी आत्म-खरूपा श्रीराधिकाजी एक हेमोज्ज्वल हिंडोलेपर विराजमान हैं। सिखयाँ झुला रही हैं। इतनेमें राधाजीके मनमें आता है कि यह सुख मेरी सिखयोंको भी मिले। मनमें क्या आता है, हमारी श्रीराधाका यह नित्यव्रत ही है। श्रीराधाजी प्रेम-कल्पलता हैं और सिखयाँ सब उस लताकी पल्लव-पुष्प-खरूपा हैं। अतएव प्रतिपल अपना रस देकर वे उनको प्रफुल्ल और पुष्ट करती रहती हैं। वे अपनी सिखयोंको सुखी किये विना सुखी नहीं हो सकतीं। इसिल्ये वे प्रियतम श्रीकृष्णको नेत्रोंके द्वारा इङ्गित करती हैं कि मैं जिस प्रकार प्रियतमकी बायीं ओर विराजमान हूँ, इसी प्रकार एक-एक करके सभी सिखयोंको अपनी दायीं ओर बैठाकर उन्हें सुख प्रदान करें। और इस इङ्गितके अनुसार ही स्थामसुन्दरके द्वारा सिखयोंके सुखदानकी मधुर एवं उदार लीला आरम्भ हो जाती है।

राधादिगिङ्गितनयाल्लिलितामघारिराकृष्य दक्षिणभुजं विनिधाय तस्याः।
कण्ठे परं भुजमसौ दवितांसदेशे
मध्ये तयोः स विवभौ तडितोरिवाब्दः॥
कौन्द्रश्रव्रवीत् पश्यताल्यो ज्योतिश्रके चले पुरः।
राधानुराधयोर्मध्ये पूर्णोऽयं मुदितो विधुः॥

राधाप्राणिप्रयतम रसिकिशिरोमणि श्यामसुन्दर पहले श्रीमती छिलताको अपनी दाहिनी ओर बैटाते हैं और अपनी दक्षिण भुजा उसके कंघेपर रखकर राधाकी भाँति ही उसे सुख देने लगते हैं। यह देखकर सखी कुन्दलता मृदु मुसुकानके साथ कहतीं हैं—'देखो-देखो, सिखयो! आज यह कलङ्किहीन पूर्ण चन्द्र अपनी प्रियतमा राधा और अनुराधाको अपने वाम और दक्षिणमें लिये ज्योतिर्मडण्लके साथ आकाशसे पृथ्वीपर उतर शोभा विस्तार करता हुआ झूल झूल रहा है।'

तदनन्तर इसी प्रकार छिलता, विशाखा आदि जितनी प्रमुख सिखयाँ वहाँ थीं, एक-एक करके सबको प्रियतम श्यामसुन्दर अपनी दाहिनी ओर बैठाकर और उन्हें सुख प्रदानकर रासेश्वरी निज प्राणेश्वरी श्रीराधाकी इच्छा पूर्ण करने छो। श्रीराधाको श्यामसुन्दरकी इस छीछासे बड़ा ही सुख मिल रहा है। पर सिखयोंके स्नेहसे सनी विश्वानन्ददायिनी श्रीराधाको कामना इससे पूर्ण नहीं हुई। उनके मनमें सखी-सुख-कामनाका एक नया खरूप उत्पन्न हो गया—

अथावरुह्य हिन्दोलाव् द्वाभ्यां द्वाभ्यां विराजितम् । विशासालल्लितादिभ्यां श्रीराधाऽऽन्दोलयत् प्रियम् ॥ ततोऽवरूढा छितादयस्तदा
राधेक्विः काञ्चनविल्छकादिकाः।
आरोहयामासुरधःस्थिताः सखीहिन्दोलिकां तां क्रमशो बलाच्छनैः॥
गोविन्दं दोलयामासुर्गायन्त्यस्ताः सरोधिकाः॥

वे चाहने लगीं कि 'मेरी प्राणिप्रया ये सिखयाँ प्रियतम श्यामसुन्दरके दोनों ओर हिंडोलेपर विराजित हों और मैं हिंडोलेसे उतरकर इनको झुलाऊँ ।' अतएव वे खयं नीचे उतर गर्यी । राधाके सुखसे ही परम-सुखी प्रियतम श्यामसुन्दर राधाके इक्कितके अनुसार दो-दो सिखयोंको दोनों ओर बैठाकर उन्हें सुख देने लगे और खयं श्रीराधा उन्हें झुलाने लगीं । सिखयोंने भी निज-सुख-कामनासे नहीं, प्राणिप्रयतम श्रीकृष्ण और अपनी आधाररूपा श्रीराधारानीकी इच्छा पूर्ण हो और वे सुखी हों, इसी हेतुसे इस छीलाको खीकार किया ।

इनके अतिरिक्त ऐसी सौभाग्यवती बहुत-सी सिखरोँ (मह्मरियाँ) थीं, जो केवल श्रीराधा-माधवके सेवा-सुखसागरमें ही नित्य निमग्न रहती थीं। इसीमें उनको परम सुख प्राप्त होता था। सखी-सुख-मनोरथा श्रीराधाके मनमें आया कि इन सेवामयी सिखरोंको भी स्यामसुन्दरके बगलमें बैठाकर झुलाया जाय और इस प्रकार इन्हें भी स्याम-सुख-रसका साक्षात् आखादन मिले। अतः लिलता आदि सिखरोंको झुला लेनेके बाद वे स्नेहाकुल हृदयसे इन सिखरोंको सेवाके छलसे और किसी प्रकार भी खीकार न करनेपर स्नेहके बलसे हिंडोलेपर उसी प्रकार प्रियतम स्यामसुन्दरके बायें-दाहिने दोनों ओर बैठाकर खयं प्रधान सिखरोंके साथ मधुर गीत गाती हुई उन्हें झुलाने लगीं।

सेवापरायणा सिवयोंने भी केवड और केवड परम प्रेमखरूपा अपनी जीवन-सर्वख श्रीराधारानीके सुखके छिये ही श्रीश्यामसुन्दरके साथ झूळना खीकार किया और इससे श्रीराधारानीको एवं राधारानीके सुखसे श्यामसुन्दरको सुखी होते देखकर उन्होंने अपना परम सौभाग्य माना । श्रीराधारानीका यह महान् त्यागमय कल्पनातीत आदर्श प्रेम और उनकी प्रेमानुगमन करनेवाळी सिखयोंकी राधा-सुख-स्पृद्दा सर्वथा अळीकिक हैं। उनका जीवन धन्य है, जो इस त्यागमय दुर्लभ प्रेम-रसका आखादन करके मानव-जीवनको सफल करते हैं।

वास्तवमें राधारानी और उनकी अनुगामिनी गोपसुन्दरियोंके प्रेममें सबसे बड़ी महत्त्वकी वस्तु है—उनकी अभिमानशून्यता, दैन्य और सम्पूर्ण त्याग । अवस्य ही वहाँ 'मान' होता है, पर वह मान विशुद्ध प्रेमका ही एक ख़रूप है, जो प्रियतमको सुख देनेके छिये ही होता है । वह मानकी 'छीछा' है, दूषित 'अभिमान'रूप मान नहीं । वहाँ तो नित्य अपनेमें गुणोंका सर्वथा अदर्शन तथा प्रियतममें अनन्त सद्गुणोंका समुद्र छहराता दीखता है। रहा त्याग, सो वह भी स्त्राभाविक ही है। त्यागसे ही प्रेमका उदय होता है। जहाँ जितना अधिक त्याग है—वहाँ उतना ही अधिक प्रेमका विकास है और उतना ही अधिक सुख है। 'स्न' तथा 'स्न' का अर्थ—स्वार्थ जितना सीमित होता है, उतना ही गंदा होता है और जितना विस्तृत होता है, उतना ही पवित्र होता है । राधारानीके स्वार्थकी सीमा असीम **है । अखिल्रमुवनमोहन धुरमुनिदु**र्लभ-चरण-रज:कण अनन्तसुख-समुद्र प्रेमरसमाधुर्यनिधि खयं भगवान्के पार्श्वमें बैठकर झ्लनेमें कितना सुख तथा गौरव प्राप्त **है उनको**—जरा कल्पना कीजिये । राधा चाहती तो वे अपने प्राणवळ्ळभका सारा सुख खयं अकेळी ही प्रहण कर सक्ती; क्योंकि श्रीकृष्ण सर्वथा उनके प्रेमाधीन हैं । परंतु राधाको यह स्वीकार नहीं है । वे अपने उन धुर-मुनि-ध्यानदुर्ऌभ प्राणनाथके सुखका सबमें वितरण करना चाहती हैं और चाहती भी उतना ही हैं, जितना उनको प्राप्त है। इसीसे ने स्त्रयं झूलेसे उतरकर सिखयोंको झूलेपर चढ़ाती हैं

और खयं अपने हाथों उन्हें झुलाती हैं तथा इसमें उससे भी अधिक सुखका अनुभव करती हैं, जितना खयं झूलेपर प्राणवल्लभके पार्श्वमें विराजकर झूलनेमें प्राप्त कर रही थीं । इस प्रकारके महान् त्यागकी नीवपर ही विशुद्ध प्रेमका मङ्गलमय आनन्दमय अखिल-विश्व-कल्याणकारी सुन्दर भव्य विशाल प्रासाद खड़ा होता है ।

सीतिया-डाह् या पर-सुख-असिहण्युता वहाँ होती है, जहाँ ख-सुख-वासना है । राधामें ख-सुख-वासनाका लेश-गन्ध नहीं है । इससे डाह, पर-सुख-असिहण्णुताकी तो कल्पना ही नहीं है । बल्कि यहाँ तो इच्छापूर्वक निज-सुखका त्याग और पर-सुख-विधान करके विशेष सुखकी प्राप्ति की जाती है। आज जो समस्त विश्व-मानसमें एक मयानक द्वेष, पर-सुख-असहिष्णता, भीपण कलह तथा हिंसाकी आग जल उठी हैं, एवं पता नहीं, वह कव भयानक मूर्तरूपमें भड़ककर मानवजातिका विनाश कर देगी, इसका प्रधान कारण है—स्वार्थका अत्यन्त संकृचित-सीमित हो जाना, मानवका एक छोटी-सी परिधिमें ही सुखकी कल्पना करना और ख-सुख-वासनाको ही एकमात्र जीवनका ध्येय वना लना । विश्ववन्युत्व या विश्वप्रेमकी कितनी ही लंबी-चौडी वार्ते की जायँ, विशाल योजनाएँ बनायी जायँ, सह-अस्तित्व या पश्चशीलके नारे लगाये जायँ--जबतक मानव पर-सुखको ही निज-सुख नहीं मानेगा, जबतक निज-सुखका त्यागी और पर-सुखका विधायक नहीं बनेगा. तबतक सच्चे अर्थमें विश्वव्रेमका उदय कभी नहीं होगा । हमारी श्रीराधारानीने विस्वकं सामने त्यागपूर्ण विशुद्ध प्रेमका जो एक महान् आदर्श उपस्थित किया है, वह अतुलनीय है—अनुपमेय है। उसका तनिक-सा भी भाव आजके विश्व-मानवमें आ जाय तो अखिल विश्व सबी हो सकता है।

यह तो विश्व-मानवके कल्याणकी बात हुई । पर आजका विषयवासना-विमुग्ध कामोपभोगपरायण मोहावृत—ईश्वर तथा सन्कर्ममें अविश्वास करनेवाला मानव इस ओर क्यों ध्यान देने लगा ! वह तो विनाशको ही विकास माने हुए हैं ! वस्तुतः इस प्रेमकी चर्चा तो कर नी है—प्रेमरसकी सच्ची पिपासावाले साधकोंके लिये । यह परम विशुद्ध प्रेम वस्तुतः केवल भगवान्में ही हो सकता है और इसका उदय भी उन्हीं सच्चे सौभाग्यशाली व्यक्तियोंक जीवनमें सम्भव है, जो मुक्ति-मुक्तिकी स्पृहाका सर्वथा त्याग करक एक मात्र श्रीराधा-माधव-चरणानुरागके लिये ही जीवनका एक एक क्षण लगानेको प्रस्तुत हैं।

इस प्रेमका आधार है त्याग । त्याग भी ऐसा-वैसा नहीं, सर्वत्याग सम्पन्न हो जानेपर बन्धनमुक्तिरूप जिस मोक्षकी प्राप्ति होती है, उस दुर्छभ मोक्षका भी त्याग कर देना पड़ता है । मोक्षका परित्याग या तो जगत्के भोगासक्त और पाप-परायण विषयी और पामर छोग करते हैं, या वे करते हैं, जिनको मोक्षसे भी बढ़कर कोई विशेष वस्तु मिछ जाती है । वह मोक्षसे भी श्रेष्ठ वस्तु है—भगवत्येम । यही पञ्चम पुरुषार्थ है । इसकी प्राप्ति—विशेषतया गोपीभावके रूपमें इस प्रेमकी प्राप्तिक साधन संक्षेपमें नीचे दिये हैं । प्रेमक साधकमें निम्नछितित प्रकारकी एकान्त अनन्य छाछसा, श्रद्धाविश्वासपूर्ण निश्चयबुद्धि और दढ़ साधन-प्रवृत्ति होनी चाहिये ।

'जिन श्रीराधामाधवका ग्रेम लाखों वार अग्निमें तपाये हुए स्वर्णक समान शुद्ध और उज्ज्वल है। (सोना तो अधिक-से-अधिक पाँच वार तपानेपर ही शुद्ध माना जाता है। पर श्रीराधा-माधवका ग्रेम परम विशुद्ध है, इसलिये उसे लाखों बार तपाये सोनेकी उपमा दी गयी है— यद्यपि यह भी उस विशुद्ध ग्रेमके उपयुक्त उपमा नहीं है। ) चकोरके नेत्र

जैसे चन्द्रमाकी ओर लगे रहते हैं और चातक जैसे अनन्य निष्ठासे मेघसे ही जलविन्दु प्रहण करता है, इसी प्रकार जिन श्रीराधाके माधवके प्रति और श्रीमाधवके राधाके प्रति प्रेम-नियम हैं, जो महाभावरूपा श्रीराधाजी और रसराज श्रीकृष्ण दोनों अनुपम परमानन्दके धाम हैं, जो पवित्र सौन्दर्य और माधुर्यके असीम सागर हैं, जो नित्य सत्-चित्खरूप हैं, उन श्रीराधामाधवकी दिव्य मधुर छविको ही मैं सदा सब दिशाओंमें देखता रहूँ । उनकी चरण-धूरूकी प्रीतिको छोड़कर कनी भी और कुछ भी चाहूँ ही नहीं। न कहीं कुछ भी और सुनूँ, न दूसरा कुछ भी मुखसे उचारण करूँ । मेरा मन सदा अनन्यभावसे श्रीराघेश्यामके नाम-गुणमें संलग्न रहे। श्रीराधा-माधव-युगलकी चरणरजका सुन्दर प्रेम निरन्तर प्रतिपल बढ़ता रहे और श्रीराधा-माधव-युगल-**सेवाका को**ई बहुत छोटा-सा काम मुझे मिल जाय । मैं राग-द्वेष, कामना, ममताका त्याग करके हृदयको अद्भ रक्लूँ और किसी सखी मञ्जरी ( श्रीराधा-माधवकी सेवामें संलग्न, सेवाके खरूप और सेवा-पद्धतिको जाननेवाली ) के अनुगत रहकर बुद्धि, मन और इन्द्रियोंका संयम करके मझरीके कृपा-प्रसादसे मुझे जो सेवाका कार्य मिले, उसे सदा करता रहूँ और इसीमें जीवनको सदा धन्य समह्यूँ और मेरा मन पवित्र आनन्दसे भरा रहे ।

लाखों बार तपाये उज्ज्वल शुद्ध स्वर्ण सम जिनका प्रेम । चन्द्र-चकोर मेघ-चातक सम नित्य परस्पर जिनके नेम ॥ परमानन्द्रधाम जो दोनों, महाभाव-रसराज अनूप । श्रुचि सौन्दर्य असीम सिन्धु, माधुर्य नित्य चिन्मय सद्ख्प ॥ उन राधा-माधवकी छबि मैं निरखूँ दिब्य मधुर सब और । उनकी चरण-पृक्षि-रति तजकर चाहुँ नहीं कभी कुछ और ॥ सुन् न कुछ भी कहीं और कुछ नहीं उचारूँ सुखसे अन्य ।
राभेश्याम-नाम-गुणमें ही लगा रहे मन सदा अनन्य ॥
युगल-चरण-रज-प्रीति निरन्तर पल-पल हो विद्वित अभिराम ।
मिले युगल-सेवाका मुझको छोटा-पा कोई कुछ काम ॥
राग-होप, कामना-ममता छोड़ रखँ में अन्तर-झुद्धि ।
मखी-मंजरीके अनुगत रह, कर संयम मन-इन्द्रिय-बुद्धि ॥
करूँ सदा सेवा जो मुझको मिले, वर्दा, मंजरी-प्रसाद ।
धन्य सदा समक्षुँ जीवन मैं, भरा रहे मन सुन्वि आहाद ॥

मञ्जरी-सेवापद्धतिमें नया साधक किसी मञ्जरीके अनुगत रहकर उनके आज्ञानुसार सेवा किया करता है—

# मखीनां सङ्गिनीरूपामात्मानं वासनामयीम्। आज्ञासेवापरां तत्तत्कृपालंकारभूषिताम्॥

इस प्रेमके साधकको चाहिये कि वह अपनेको अपनी सेवा-वामनाके अनुसार श्रीरूपमञ्जरी, श्रीरसमञ्जरी, श्रीरतिमञ्जरी आदि सिवयोंमेंसे किसीके साथ रहकर, उनके कृपारूपी आसूषणोंसे विभ्यित तथा निरन्तर उनकी आज्ञाके अनुसार सेवामें तयस्तासे संटरन समझे।

इन सर्वथा निष्काम सेविकाओंके प्रसाद तथा इनके आज्ञानुसार आचरणसे सेवाधिकार प्राप्त होता है और यह सेवाधिकार ही प्रेमके साधकको समस्त मोक्षोंसे उपरत करके नित्य-निरन्तर स्वयं भगवान्के साथ भगवत्प्रेममें वाँधकर सेवामें नियुक्त रखता है।

सेवाकी महत्ताका और सेवाके लिये मोक्ष-त्यागका सिद्धान्त वतलाते हुए भगवान् कपिछदेव कहते हैं—

श्रीरा० मा० चि० प० १९--

# सालोक्यसार्ष्टिसामीप्यसारूप्यैकत्वमप्युत । दीयमानं न गृह्णन्ति विना मत्सेवनं जनाः॥

(श्रीमद्भागवत ३। २९। १३)

'मेरे (भगवान्के) प्रेमीजन मेरी सेवाको छोड़कर, दिये जानेपर भी, भगवान्के नित्य धार्ममें निवासरूप—साछोक्य, भगवान्के समान ऐश्चर्य-भोग—सार्ष्ट, भगवान्की नित्य समीपता—सामीप्य, भगवान्के समान रूपप्राप्ति—सारूप्य और भगवान्के साथ एक हो जाना— ब्रह्मख्रुरूप प्राप्त कर लेना—ये पाँच प्रकारके मोक्ष नहीं प्रहण करने।

श्रीराधाजीके चरणोंमें ऐसी विनीत प्रार्थना करें, वे अपनी सहज कृपासे हमें ऐसी बुद्धि और साधना प्राप्त करा दें।

> श्रीराधारानी-चरन बिनवों बारंबार । बिषय-वासना नाम कर करी प्रेम संचार ॥ तुम्हरी अनुकंपा अमित अबिरत अकल अपार । मो पर सदा अहेतुकी बरसत रहत उदार ॥ अनुभव करवावो तुरत, जातें मिटें विकार । रीझें परमानंद्धन मो पै नंदकुमार ॥ परगो रहें। नित चरन-तल, अरगौ प्रेम-दरबार । प्रेम मिले मोय दुहुन के पद-कमलनि सुससार ॥ वोलो माधवश्रेम-मूरति श्रीराधारानीकी जय-जय!

# रसस्त्ररूप श्रीकृष्ण और भावस्त्ररूपा गोपाङ्गनासमन्वित श्रीराधाजीका तत्त्व-महत्त्व

(सं २०२३ वि के श्रीराधाष्टमी-महोत्सवपर प्रवचन )
नवलितवयस्कौ नव्यलावण्यपुञ्जौ
नवरसचलिचत्तौ नृतनप्रेमवृत्तौ ।
नवनिधुवनलीलाकौतुकेनातिलोलौ
स्मर निभृतनिकुञ्जे राधिकाकृष्णचन्द्रौ ॥
द्रुतकनकसुगौरस्निग्धमेघौघनीलच्छविभिरिबलवृन्दारण्यमुद्धासयन्तौ ।
मृदुलनवदुक्ले नीलपीते दधानौ
स्मर निभृतनिकुञ्जे राधिकाकृष्णचन्द्रौ ॥

#### रसब्रह्म

श्रुतियोंमें विभिन्न नामोंसे परात्पर ब्रह्म-तत्त्वका वर्णन किया गया है और प्रसङ्गानुसार वह सभी सत्य है तथा सभीमें एक पूर्ण सामञ्जस्य है। अन्न, प्राण, मन, विज्ञान (तैत्तिरीय उप० ३।३।५) आदि विभिन्न नामोंका निर्देश करनेके पश्चात् श्रुतिने 'आनन्द'के नामसे ब्रह्मका वर्णन किया—

आनन्द्रं ब्रह्मात व्यजानात्, आनन्दाद्धयेव खिल्वमानि भूतानि जायन्त्रे, आनन्द्रेन जातानि जीवन्ति, आनन्दं प्रयन्त्यभिसंविशन्ति । ( तैनिरीय उप०३।६)

अर्थात यह निश्चयपूर्वक जान लिया कि 'आनन्द' ही ब्रह्म है, आनन्दस्यरूप परात्पर तन्त्रमें ही ये समस्त प्राणी उत्पन्न होते हैं, उत्पन्न होकर आनन्दक द्वारा ही जीवित रहते हैं और अन्तमें आनन्दस्यरूपमें ही प्रविष्ठ हो जाते हैं।

श्रितयोंने विभिन्न प्रकारमे 'आनन्दब्रह्म' का मित्रम्तर वर्णन किया। परंतु परापर तत्त्वके स्वरूप-निर्देशकी चर्चा अभी अधूरी ही रह गयी। अतएव श्रुतिने परापर तत्त्वका रसख्यक्षपता या 'रसब्रह्म'की रहस्यमयी चर्चा करते हुए संक्षेपसे कहा-

यहै तत मुक्तम । रमो वै मः, रसश्होवायं लब्बाऽऽनर्न्दा भवति ।

( नैनिरीय उप० २ । ७ )

ंतो स्थयं कर्ताः स्थयंराप तत्त्व है, वही रस है—पूर्ण रमस्यस्य है। उस रसस्यको ग्राप्त करके ही जीव आनन्दयुक्त होता है।

जो 'आनन्दब्रस' जगतका कारण है, यह 'रसब्रह्म' ही उसका मूल है । यह उसब्रह्म' ही 'लीलापुरुपोरम' और 'रिसक ब्रह्म' है । जैसे मिविशेष ध्रुप ही निविशेष या अमून सुगत्यका विस्तार करता है, वैसे ही एक मिविशेष रमतत्त्वके अवल्यवनसे ही 'निविशेष आनन्द-तत्त्व' का प्रकाश होता है । अतएव जैसे ध्रुप ही मौरमकी प्रतिष्ठा है, वैसे ही 'रम' ही 'आनन्द' की प्रतिष्ठा है । सिवशेष रमब्रह्ममें ही निविशेष आनन्दब्रह्म प्रतिष्ठित है । रसस्त्रप भगवान् श्रीकृष्णने इसीसे 'ब्रह्मणों हि प्रतिष्ठाहम' की घोषणा करके इस मत्य सिद्धान्तकों स्पष्ट किया है।

### रसकी उपलब्धिमें भाव आवश्यक

इस 'रसंकी उपलब्धि 'भाव' के विना नहीं होती । भावुक' हुए विना 'रिसक' नहीं हुआ जाता । 'भावप्राद्ध' या भावसाध्य रसका प्रकाशन—आखादन भावके विना सम्भव नहीं । अतएव जहाँ 'रसंका प्रकाश है, वहाँ भावकी विद्यमानता है ही । इनीसे प्रेमरमाध्यादनकारी ज्ञानी पुरुपोंने यह साक्षात्कार किया है कि सृष्टिक मुख्यें - प्रकाश और प्रत्य सभी अवस्थाओंमें—भावपरिरम्भितः भावक द्वारा आर्चिङ्गत रसके उस्स—मूळ स्नेतसे ही रसानन्दकी निष्य धारा प्रवाहित है । इस प्रकार जिस रस और भावकी लीलासे ही—उनकी नृत्यभाङ्गमासे ही समस्त विश्वका विविध विलासवैचित्र्य सतत विकसितः अनुप्राणित और आर्वातत है, सभी रसी और भावोंका जो मुळ आत्मा और प्राण है, वह एक महाभावपरिरम्भित रसराज या आनन्दरस-विल्डास-विद्यान महाभाव-विक्तिणी श्रीराधासे समन्वित श्रीकृष्ण ही । दूसरे शब्दोंमें अभिस्नतत्व श्रीराधा-माध्य ही ) समस्त शास्त्रोंक तथा महाभनीपरींक द्वारा निष्य अन्वर्याय परात्पर परिपूर्ण तत्व हैं ।

## भावका अभिप्राय-भक्ति

भाव' शब्दका अभिप्राय भिक्ति'से हं । भगवान् भावसाध्य— भावप्राद्य हैं, इसका अर्थ है—वं भिक्ति प्राप्त होते हैं । भगवान्ने कहा है—में एकमात्र अनन्य भिक्ति ही प्राप्य हूँ—'भक्त्याहमेकया प्राह्यः' । यही परमानन्दका रसाखादन हे । भिक्तशून्य या भावरिहत होकर कोई भी ( किसी भी विषयसे किसी भी पिश्थितिमें ) इस आनन्दको प्राप्त नहीं कर सकता और समस्त भिक्तकी मृत्र आकर हैं— श्रीराधा । जैसे समूर्त रसराज श्रीकृष्णसे ही समस्त रसीका आविभीव हुआ है, वैसे ही मूर्तिमती महाभावख़क्रिपणी श्रीराधासे ही अमूर्त और मूर्त सभी भावोंका—विभिन्न भिक्त-भावोंका, भिक्त-बक्रपोंका विस्तार हुआ है और भावानुसार भक्ति-खरूपोंमेंसे खरूपानुसार ही रस-तत्वकी उपलब्धि होती है । जैसे एक ही प्रकाश-ज्योतिक नीले, पीले, लाल, हरे आदि विविध वर्णोंके स्फिटकोंपर पड़नेसे विविध वर्णविशेष दिखायी देते हैं, वसे ही भक्तिके रूपमें प्रकट श्रीराधा ही अमूर्त भावविशेषक रूपमें दास्य, सख्य, वात्सल्यादि भाववाले विभिन्न भक्तोंमें उसी रूपमें प्रकट होकर उसीके अनुसार उसीके उपयोगी रसतत्त्वको प्राप्त कराती हैं । पटरानी-रूपमें, लक्ष्मी आदिके रूपमें, गोपीरूपमें जितनी भी भगवान्की कान्ता देवियाँ हैं, वे सभी श्रीराधाकी समूर्त अवस्थाविशेष हैं । जिस अवस्थामें महाभावरूपा खयं राधा और रसराज श्रीकृष्ण प्रेमविलास-वारिधिमें लीलायमान हैं, जहाँ 'रमण' और 'रमणी'की भेदबुद्धिकी भी कल्पना नहीं रह जाती, वह सम्पूर्ण रस-भावाद्देत ही विशुद्ध प्रेमविलासकी असीम सीमा है—निरविध अविध है।

#### शक्ति और शक्तिमान्

श्रीराधाजी भगवान् श्रीकृष्णकी नित्य अभिन्न खरूपा-शक्ति हैं। शिक्तमान्में शिक्त दो रूपोंमें रहती है—'अमूर्त' रूपमें और 'मूर्त' रूपमें। शिक्तमान्में जो शिक्तकी नित्य सत्ता है, वह अमूर्त है और जो खरूपसे सर्वथा सर्वदा सब प्रकारसे अभिन्न होते हुए उस दिव्य शिक्त-सत्ताकी अधिष्ठात्रीरूपमें भिन्न रूपसे प्रकट विविध विचिन्न खरूपभूता छीछामयी-छीछाकारिणी है, वह मूर्त है। भगवान्कें अचिन्त्यानन्त खरूपोंमें जेसे 'आनन्द' खरूप प्रधान है, वैसे ही उनकी अचिन्त्यानन्त शिक्तयोंमें आनन्दरूपा 'ह्वादिनी' शिक्त प्रधान है। खयं रसरूप रसराज भगवान् जिस दिव्य आनन्दमयी शिक्तके द्वारा खरूपानन्दका रसाखादन करते हैं और प्रेमी भक्तोंको खरूपानन्द-रसका आखादन कराते हैं, उसी शिक्तका नाम 'ह्वादिनी' है। वही खरूपतः

नित्य अभिन और छीळामयी अधिष्ठात्री मूर्तिके रूपमें नित्य भिन्न है, वही श्रीराधा हैं। ये ही भक्ति-साम्राज्यमें प्रविष्ठ होकर छीळासे ही क्रमशः घनताकी अवस्थामें उन्नत होती हुई रित, प्रेम, स्नेह, मान, प्रणय, राग, अनुराग, भाव और महाभाव—नाम धारण करती हैं। यह महाभाव-प्रेमरसकी मूर्तिमान् दिव्य सजीव प्रतिमा ही श्रीराधा हैं। ये श्रीराधा परम पावन श्रीकृष्ण-ग्रेमकी ही प्रगादतम अवस्था 'मादनाख्य महाभावस्वरूपा' हैं। इसीको प्रेमराज्यके अनुभवी पुरुषोंने 'श्रीकृष्ण-प्रणयविकृति' कहा है। यह मादनाख्य महाभाव श्रीकृष्णप्रणयका ही परमघन विकार है, चरम और परम परिणित है, अवश्य ही वह नित्य है। विकार और परिणित छीळामें ही हैं।

## पूर्णब्रह्मके तीन रूप

परात्पर पूर्णब्रह्म-तत्वके तीन रूप हैं—ब्रह्म, परमात्मा और भगवान् । 'ब्रह्मेति परमात्मेति भगवानिति शब्द्यते' (श्रीमद्भागवत )। परात्पर तत्व रसरूप है, अतः इन तीनों ही क्योंमें रस-खरूपता विद्यमान है । पर छीछा-भेदसे तीनोंमें भेद है । ब्रह्म रसल्वरूप है, पर उस निर्विशेष निर्धर्म निष्क्रिय निर्धृण निराकार तत्त्वमें शक्तिका प्राकट्य नहीं है, अतः ब्रह्म तत्त्वतः 'रसरूप' होनेपर भी 'रसिक' नहीं है । परमात्मामें सगुण निराकार होनेसे शक्तिका आंशिक प्रकाश है; वह साक्षी है, द्रष्टा है, पर 'रसिक' वह भी नहीं है और पडेश्वर्यपूर्ण पूर्णशक्तिविकसित भगवत्स्वरूपमें शक्तिका विविध विचित्र विकास होनेके कारण जितने भगवत्स्वरूप हैं, सभी रसस्वरूप होनेके साथ ही 'रसिक' भी हैं । परंतु सभी (तत्त्वतः अभिन्न) भगवत्-खरूपोंमें समस्त रसोंका एक ही साथ पूर्ण प्रकाश नहीं होता । सम्पूर्ण रसछीछाविछास-मण्डित केवछ श्रीकृष्ण ही अखिळरसामृतमूर्ति हैं । अतएव श्रीकृष्ण 'रसिकशेखर' श्रीकृष्णका परम रस जिसके द्वारा

आखादित होता है और श्रीकृष्ण जिस अत्युन्नत भावमयी राधाके रसाखादनके लिये लालायित रहते हैं, वही मादनारूय महाभावरूपा शक्ति है। वहीं महाभावरूपा श्रीराधा हैं।

#### भक्तिके भेद और प्रेमाभक्तिके पाँच स्तर

भंक्तिक कई भेद हैं—सामान्य भक्ति, श्रीकृष्णमें कर्मापणादिस्य आरोपसिद्धा भक्ति कर्ममिश्रा-ज्ञानिष्ठा आदि सङ्गिसद्धा भक्ति, अकित्वना या केवत्य स्वस्थिसिद्धा भक्ति आदि । इनके प्रकार बहुत-से हैं—नवया, एकाद्श्या, शतया, सहस्रधा आदि । जो लोग कम, ज्ञान तथा योग आदिर्का भाँति भक्तिको साधनका अङ्ग मानते हैं, व अपने-अपने स्तरक भावानुसार मोश्रतकको प्राप्त हो सकते हैं, परंतु उन्हें पश्चम पुरुपार्थस्य भगवत्यम को प्राप्त नहीं होती । उनकी बहु साधन-भक्ति सकाम होनेपर भगवत्यमि और निष्काम होनेपर अन्तःकरणकी शुद्धिक द्वारा मोश्रप्रदायिनी होती है ।

प्रमन्दपा मिक्ति पाँच स्तर हैं—शान्त, दास्य, सख्य, वात्सत्य और मधुर । आनन्दखरूप निविशेष ब्रह्ममें शिक्ति अभिव्यक्ति नहीं हैं, परमात्मामें शिक्ति आशिक्त विकास होने के कारण वहाँ ह्वादिनी चित-शिक्ति भी अस्तित्व किंचित् प्रकट हैं । अतएव 'शान्त' मक्त मगवान्में ममतायुक्त न होनेपर भी सामान्यरूपसे माधुर्यका अनुभव करता हैं, पर उसकी यह साधारण माधुर्यकी अनुभूति भगवान् के एश्वयंज्ञानको हक नहीं सकती—यहाँतक कि श्रीवैकुण्ठका जो माधुर्यानुभव हैं, उसमें भी एश्वयंकी अनुभूति प्रत्यक्ष प्रकट रहती हैं । माधुर्यभावके साधनसे ही उत्पन्न प्रेमविशेष ही वास्तविक माधुर्यका अनुभव हैं । यही सर्वेतिम रसास्वादन हैं । इस माधुर्य-रसाखादनमें एश्वयंक्ति अनुभव सर्वथा अहश्य हो जाता है । श्रीवैकुण्ठसे लेकर द्वारकातक सभी धामोंमें माधुर्यक साथ ऐश्वर्धका पूर्ण प्रकाश हैं । यहाप

उसमें कुछ तारतम्य है और इसी एश्वयंशून्य माध्यकं विकासकी दृष्टिसे ही प्रेमीजन द्वारकामें श्रीकृष्णको पूर्ण, मथुरामें पूर्णतर और ब्रज-गोकुलमें पूर्णतम कहते हैं

> कृष्णस्य पूर्णतमता व्यक्ताभूद् गांकुछान्तरः। पूर्णता पूर्णतरना द्वारकामथुरादिषु॥

> > ( भक्तिरसामृतांसस्य )

इसका कारण यह है कि ब्रजकी लिखमें श्रीकृष्णक माधुयका पूण प्रकाश है । यहां भगवान् 'देव' नहीं हैं, 'नर —मनुष्य' हैं, अिक्टब्रिआण्डाधिपित परमेश्वर नहीं हैं—'निजजन' हैं । भगवान् यहां 'नरवपु' में नरलीला करते हैं । अवस्य ही यह कभी नहीं भूलना चाहिये कि भगवान्की यह 'नरलीला' प्राकृत नर-लीला—कमजित पाञ्चमीतिक जददहसम्पन्न जीवक कमिवशेष नहीं हैं । यह नगकृति नित्य सत्य सिन्चदानन्द—परमब्रह्मकी खरूप-लीला है । यहाँ जह माथाका राज्य नहीं है, भगवत्स्वरूषा चिन्टिति योगभायाका साम्राज्य है—विशुद्ध प्रेम, अनन्य प्रीति, एकमात्र शुद्ध माधुर्यका गज्य है । वेसे तत्त्वतः भगवत्स्वरूपमें पूर्ण, पूर्णतर और पूर्णतमका कोई भेद नहीं है । उनका कोई भी स्वरूप खण्ड, अपूर्ण, जड वस्तुओंकी माँति परस्पर भिन्न या प्रतियोगी नहीं है । वे नित्य ही सम रूपसे पूर्ण हैं । श्रुतिमें कहा है—

पूर्णमदः पूर्णामदं पूर्णात्पूर्णमुदच्यते । पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्णमेवावशिष्यते ॥

माधुर्यादि गुणसमूहके प्रकाशके तारतम्पकी दृष्टिमे ही उन्हें पूर्णतम, पूर्णतर और पूर्ण कहा गया है, जो लीला-साम्राज्यमें सार्थक और यथार्थ है।

# 'नर-भाव'की भगवान्की लीला, 'नरके कर्म' नहीं

परंतु यह बार-बार स्मरण रखना है कि इस माधुर्यका अर्थ पूर्णैश्वर्यमय नित्यखरूपिश्वत श्रीभगवान्की 'नर-भाव'की मधुरतम लीला है । इस 'नर-भावमें' प्राकृत मनुष्यंक कर्मकी कोई कल्पना नहीं है । यह केवल भगवत्सम्बन्धयुक्त हैं, भगवान्की ही चिन्मयी लीला है। भगवदेश्वर्यविहीन केवल मनुष्यभावको, चाहे वह कितना ही सुन्दर हो, श्रद्ध माधुर्य नहीं कहा जा सकता । भगवानुका यह 'नर-भाव' मनुष्यमें दिव्यप्रेमसुधा-रसमय खन्भाव—स्व-रूप-वितरणके लिये ही है । ईश्वरभाव रहनेसे ऐश्वर्यका प्रकाश रहता है और ऐश्वर्यमें मनुष्यके साथ समजातीयता न रहनेसे प्रेमास्पद भगवान् और प्रेमी मानवका निकटतम, निर्वाध, निःसंकोच मिलन नहीं हो सकता—मनुष्य ईश्वरको बहुत दूर मानता है और अपनेसे सर्वथा भिन्नजातीय **तथा** बहुत ही ऊँचा मानता है । उसमें ईश्वरके प्रति मान-सम्भ्रम रहता है, उनसे भय लगा रहता है और समीप जानेमें सदा ही उसे हिचक होती है । पर पूर्णैश्वर्यमय खयं भगवान्का ऐश्वर्य जब उनकी इच्छासे ही माधुर्यक द्वारा आच्छादित हो जाता है, तब प्रेमास्पद भगवान मनुष्य-से वनकर प्रेमी मनुष्यके बहुत समीप पहुँच जाते हैं और सजातीय नरळीळाके द्वारा परस्पर रसाखादन करते-कराते हुए दिव्य-रसका प्रवाह वहाते हैं । साधारण 'मनुष्य' और 'नराकृति परब्रह्म'में भेद यही है कि मनुष्य कर्मबद्ध पाम्बभौतिक जन्ममरणधर्मा देहसे जुड़ा हुआ है और भगवान्के खरूप, गुण, क्रिया आदि सभी वस्तुएँ उनसे नित्य अभिन, खरूपभूत, चिदानन्दघन हैं, अप्राकृत—दिव्य हैं और उनमें देह-देहीका भेद नहीं है।

# माधुर्य

'माधुर्य'का अर्थ जेंसे पूर्णेश्वर्यमय खयं-भगवान्की दिव्य 'नरछीछा' है, वैसे ही अशेष-अचिन्त्य-अतुल सौन्दर्य, लालित्य, सौशील्य, औदार्य, वैदग्ध्य आदि परम आकर्षक गुणसमूह भी हैं । वह ऐसा माध्य है, जो चराचर समस्त जगत्के साथ ही खयं श्रीकृष्णके चित्तको भी आकर्षित तथा विमोहित करता है । उन नराकृति परब्रह्मके नर-वपुका असमोर्ध्व सौन्दर्य, माधुर्य, वैचित्र्य, वैदग्ध्य ही उनका 'रूपमाधुर्य', 'वेणुमाधुर्य', 'ग्रेममाधुर्य' और 'छीलामाधुर्य' है । यह माधुर्यचतुष्ट्यी खयंभगवान् व्रजेन्द्रनन्दज श्रीकृष्णमें ही प्रकाशित है, अन्यत्र कहीं नहीं । यही इस रूपकी विशेषता है ।

अखिल-अनन्त-अतुल-सौन्दर्य-सुधा-सागर, कोटि-कोटि-कंदर्प-लावण्या-अय, रासरसिकरोखर, नित्य-निरितरायानन्दखरूप, दिव्यदीप्तिच्छ्टाविभूपित, आत्मारामगणाकर्षा, मुनिमनमोहन भगवान् श्रीकृष्णका मधुरातिमधुर खरूप नित्य किरोरि है । जिसके क्षणभरके लिये दृष्टिपथमें आते ही या जिसकी क्षणिक स्मृतिसे ही आनन्दाम्बुधि उमड़ उठता है, वह किरोरि रूप धर्मी है एवं बाल्य और पौगण्ड उस नित्य-किरोरि खरूपके धर्म हैं । पाँच वर्षतक कौमार, दस वर्षतक पौगण्ड और पंद्रह वर्षतक केरोरि माना जाता है । इसके बाद योवन है । वात्सल्यरसमें कौमार, सख्यरसमें पौगण्ड और उज्ज्वलरसमें केरोरि वयकी उपादेयता है । श्रीकृष्णका नित्य-खरूप किरोरि है । धर्मीके बिना धर्मकी सत्ता नहीं होती, अतः कैशोरिके बिना बाल्य और पौगण्डकी खतन्त्र सत्ता नहीं है । वात्सल्य और सख्यरसके आवेरामें नित्यकिरोरि श्रीकृष्णमें ही कमसे कौमार और पौगण्डकी अभिव्यक्ति होती है । इसी प्रकार श्रीराधाजी तथा उनकी कायव्यूहरूपा गोपाङ्गनाएँ भी नित्य किरोरी हैं ।

कैशोर-रूपमें ही श्रीराधा और उनकी कायव्यूहरूपा खरूप-शक्तियोंके साथ दिव्य रसलीला होती है। व्रजके अतिरिक्त कहीं भी काम कषायशुन्य नहीं है। उसमें किसी-न-किसी रूपमें आत्मसुख- कल्पना-लेश-गन्ध-रूप कपाय रहता ही है। परंतु श्रीराधा और उनकी कायव्यहरूबरूपा ब्रजाङ्गनाएँ नित्य ध्व-सुख-काम-लेश-कल्पना-गन्धशून्य हैं। एकमात्र श्रीकृष्ण-सुखके लिये उनका श्रीकृष्णके साथ सम्बन्ध है। श्रीकृष्णप्रेयसी ब्रजाङ्गनाओंक समस्त उद्यम, समस्त प्रयन केवल श्रीकृष्ण-सुख-विवानक लिये ही होते हैं।

# तामां श्रंकृष्णसंख्यार्थमेव केवलमुद्यमः।

( उज्ज्वलनीलमणि )

त्रजाङ्गनाओका—विद्यापस्यमं श्रीराधाका जीवन केवल श्रीकृष्ण-मुखमय हो है । उनका स्थान-पानः शयन-जागरणः, व्यवहार-वर्तावः आधा-आकाडता. मोग-याग तो सब श्रीकृष्णके सुखार्य हैं हो. उनकी भगवान श्रीकृष्णक भयानक वियोग-व्यवासे पीड़ित विरह-नापदस्य देहमें प्राणीकी रक्षाक छिपे होनेबाळा आर्त क्रस्ट्न मी श्रीकृष्ण-सुखके छिपे हैं । श्रीकृष्णक वियोगमें व परम संतमा हैं, मिळनसे उन्हें शीतल परमानन्दर्का प्राप्त होगी; पर इस अपने दु:स्वनाहा और आनन्द्रत्यामके टिये व नहीं रोती-कराहती । उनके उसे आते करदनमें भी केवल श्रीकृष्णसुख ही तात्पय है । यस्तुतः भिन्छन और वियोग—'सम्भोग' और 'विप्रलम्भ'— दोनों ही रित हैं और दोनोंमें ही परमानन्द-रसकी अनुभूति रहती है । संसारके प्राणी-पदार्थाक वियोगमें जहाँ केवल दुःख-ही-दुःख, रोना-ही-रोना है, वहाँ भगवान्के विथोगमें प्रेमीके मनमें प्रियतम श्रीकृष्णकी सुखरसमयी संनिधिका अनुभव होता है । वह होता है संयोग तथा वियोग दोनोंमें ही—संयोगमें बाहर और वियोगमें भीतर । वर संयोगमें जहाँ समय-स्थान आदिकी निर्याध स्थिति नहीं है, बहुत-से प्रतिबन्बक हैं और केवल एक ही स्थानपर परस्पर मिलन तथा दर्शन होते हैं, बहाँ वियोगमें समय-स्थानकी कोई वाधा नहीं, सर्वत्र निर्वाध खतन्त्र स्थित है और एक ही जगह नहीं, उस श्रीकृष्णवियोगके दिश्योन्मादमें सर्वत्र श्रीकृष्णका मिलन, उनके मधुर दर्शन प्राप्त होते हैं । श्रीराधाजी कहती हैं—

#### संगमविरहविकल्पे वरमिह विरहो न संगमस्तस्य। एकः स एव सङ्गे त्रिभुवनमपि तन्मयं विरहे॥

्मिलन और बिरह—इन दोनोंमें यदि विकल्प हो तो इनमें प्रियतमका विरह ही श्रेष्ठ है, उनके मिलनकी आवश्यकता नहीं है: क्योंकि मिलनमें केवल एक ही जगह वे एक दीखते हैं, पर उनके विरहमें तो तीनों लोक ही तन्मय (श्रीकृष्णमय) दीखते हैं।

#### 'जित देखों तित स्याममयी है।'

यहाँ निकुञ्जलीलाके एक मधुर प्रसङ्गका संकेत किया जाता है, जिससे यह पता लगेगा कि परम दृःखद वियोगमें सुखद मिलनके लिये होनेवाला क्रन्दन भी अपने सुखके लिये नहीं, सर्वथा कवल श्रीकृष्ण-सुखक लिये ही है।

रममय रसिकेन्द्रशिगेमिण भगवान श्रीकृष्ण दित्य परम रममयी श्रीराचाक साथ निकुन्नमें विराजमान हैं । एक अन्तरङ्ग मेविका सर्वा उनके पास है । नाना प्रकारका दिव्य रसालाप हो रहा है । श्रीराचा उस समय परमानन्द्रवरूप प्रियतम श्रीकृष्णको विशेष सुखानुभव करते जानकर आहाद-सुचा-मरितामें वहीं जा रही हैं । उनमें परमानिवचनीय रसमत्तताका आविर्माव हो रहा है । श्रीकृष्णने उनकी मिलन-रम-मत्तताको देखकर यह इच्छा की कि राजाका विरहजनित तीव मंताप कैसा होता है, उसमें किस प्रकारकी स्थित होती है, यह भी देखा जाय ।

सन्यसंकल्प श्रीकृष्णकी ऐसी इच्छा होते ही श्रीरावाके अनुरागसागरमें अकस्मात् आत्यन्तिक बाद आ गयी । यह संवर्धित प्रगाढ़ अनुराग ही प्रेमोर्ल्फ है। इस अवस्थामें एक ऐसी विरुक्षण तृष्णाका उदय होता है, जिससे वार-वार अनुमृत प्रियतम श्रीकृष्णका सङ्ग भी अननुभूत प्रतीत होता है। इस प्रगाढ़ अनुरागजनित प्रवल तृष्णामें निरन्तर निर्वाध श्रीकृष्ण-मिलन होनेपर भी ऐसा प्रतीत होता है कि श्रीकृष्ण मिले ही नहीं। कभी-कभी प्रेमोर्क्फकी स्थितिमें यहाँतक हो जाता है कि प्रत्यक्ष अति समीपमें स्थित न्यवधानशून्य मिलनकी स्थितिमें भी उनके अमिलनकी अनुभूति होती है।

## प्रियस्य संनिकर्षेऽपि प्रेमोत्कर्षस्वभावतः। या विइलेषधियाऽऽर्तिस्तत् प्रेमवैचित्त्यमुच्यते॥

( उज्ज्वलनीलमणि )

'प्रियतमके पास रहनेपर भी प्रेमके उत्कर्षके कारण उनके न रहनेकी—विरहकी स्फूर्ति होती है और उससे भाँति-भाँतिके विरहविकारोंका विकास होता है, तो उसे 'प्रेमवैचित्त्य' कहते हैं ।'

श्रीराधाके ऐसे ग्रेमवैचित्त्यका एक उदाहरण इस प्रकार दिया गया है—

आभीरेन्द्रसुते स्फुरत्यि पुरस्तीब्रानुरागोत्थया विद्यतेषज्वरसम्पदा विवशधीरत्यन्तमुद्धूर्णिता। कान्तं मे सखि दर्शयेति दशनैरुद्धूर्णशष्पाङ्करा राधा हन्त तथा व्यचेष्टत यतः कृष्णोऽप्यभूद्विस्मितः॥

'रसिकशेम्बर ब्रजेन्द्रनन्दनके समीप उपस्थित होनेपर भी परमानुरागमयी श्रीराया विपम विरहतापसे विकल हो गयीं और अत्यन्त उद्घूणित होकर दाँतोंमें तृण दबाकर कहने लगीं—'सखि ! मेरे प्रियतम प्राणवल्लम कहाँ हैं ! उनके तुरंत दर्शन कराओ ।' श्रीराधाकी इस प्रेमविद्वल्लाको देखकर श्रीकृष्ण विस्मित हो गये ।'' श्रीराधाके शरीरमें प्रेमवैचित्त्यके कारण विविध प्रकारके विरह-विकार उत्पन्न हो गये और खजन-प्रेमरसाखादनपरायण श्यामसुन्दर श्रीकृष्ण राधाकी विचित्र विरह-भङ्गिमा—परम अद्भुत प्रेमविकार-वैचित्त्यको देख-देखकर मुग्ध होने लगे। देखते-ही-देखते राधाका विरह-विकार अत्यन्त प्रवल हो गया और वे जोर-जोरसे ऋन्दन करने लगीं—

'कहाँ गये तुम, कहाँ छिपे ? हे नाथ ! रमण ! जीवन-आधार !' विरष्ट-प्रेमवैचित्त्य-विकल राधा कर उठी करुण चीत्कार॥ 'विषम विरष्ट-दावानलसे हो रहा दग्ध यह दीन शरीर। प्राण-पत्नेरू उड़ा चाहता, त्याग इसे, हो परम अधीर ॥ 'यद्यपि मैं अतिशय अयोग्य हूँ, सहज मिलन, गुण-रूप-विद्दीन। मान बढ़ाकर तुमने मेरा, मुझे कर दिया धष्ट, अदीन॥ लगी मानने तुम्हें प्राणवल्लभ, मैं मनमें कर अभिमान। लगा, तुम्हें मिलता होगा मुझसे कुछ सुख विशेष रसखान !॥ 'परमानन्दसुधार्णव तुम हो नित्य अनन्त अगाध अपार। क्या आनन्द तुम्हें दे सकती गुण-दृरिद मैं, दोषागार ॥ तो भी तुम मुझसे मिलते हो, हृदय लगाते, देते स्नेह। बरसाते रहते तुम संतत मुझपर प्रेम-सुधा-रस-मेह॥ सुन्दरियाँ हैं---गुण-शील-रूप-सौन्दर्यनिधान। उन्हें छोड़, तुम मुझे निरन्तर देते रहते शुचि रसदान॥ निश्चय ही मिलता होगा तुमको इससे अतिशय आनन्द। मुझसे बिखुड़ हो रहे तुम उस सुखसे विद्यत, हे स्वच्छन्द !॥ 'बिरह-वेदनासे यदि प्रियतम ! मेरे चले जायँगे प्राण। विश्वित सदा रहोगे फिर तुम इस सुखसे, प्राणींके प्राण !॥ करुण विलाप करोगे फिर तुम मेरे लिये नित्य, नँदलाल !। रह जायेंगे प्राण, न होगा दुःख तुम्हें, मेरे उर-माल !॥ 'मिलकर प्राण बचा लो मेरे अभी तुरंत परम सुकुमार। करो शीघ्र आनन्दलाभ फिर, प्रियतम हे व्रजराजकुमार !॥ तुम्हें तनिक सुख होता तो, रहता न मुझे प्राणींका मोह। कोटि-कोटि हैं प्राण निछावर तुमपर परानन्द-संदोइ॥

'हे नाथ ! हे रमण ! हे मेरे जीवनके आधार ! तुम कहाँ चले गये ! कहाँ जा छिपे !' ग्रेमवैचिन्यजनित विरहमे व्याकुल राधा करणस्वरमें चीन्कार करने लगीं—'प्राणनाथ ! तुम्हारे विरहकी विपम ज्वालाओंसे मेरा यह दीन शरीर दरध हुआ जा रहा है । मेरा प्राणपखेक, अत्यन्त अधीर हो उठा है और वह इस देह-पिक्सरको त्यागकर उड़ ही जाना चाहता है । यद्यपि में अतिशय अयोग्य हैं, सहज ही मलिन तथा गुण-रूपमे रहित हूँ, पर तुमने मुझ अयोग्यका मान बढ़ाकर मुझे धृष्ट वना देंन्यभावसे दृर कर दिया । मैं मनमें अभिमान करके तुमको अपना प्राण-बल्लम मानने लगी। हे रसखान ! मुझे लगा कि मुझसे तुमको कुछ विशेष सुख मिलता होगा । प्राणनाथ ! तुम परमानन्द-मुधाके नित्य अनन्त अगाध अपार समुद्र हो, ऐसे तुमको मैं गुणोंकी दरिद्ध तथा दोपोंकी आगार क्या आनन्द दे सकती हूँ । इतनेपर भी, तुम मुझ नगण्यमे मिळते हो, मुझे हृदय लगाते हो और स्नेह देते हो एवं नित्य-निरन्तर मुझपर ग्रेम-सुधा-रसकी वर्ष करते रहते हो । प्रियतम ! मुझसे सर्वथा श्रेष्ट गुण, शील, खप और सौन्दर्यकी निधान करोड़ों-करोड़ों सन्दरियाँ हैं: तम उनको छोड़कर अपना पवित्र रस निरन्तर मझे देते रहते हो । इससे ऐसा समझमें आता है कि तुमको मझसे अवध्य अतिशय आनन्द मिळता है । ( मैं योग्य नहीं भी हैं, तो भी तम मेरे प्रति विशेष स्नेह एखनेके कारण मुझसे आनन्द पाने होओगे।) अव तुम मुझसे विख्नुड गये, इससे तो हे निरङ्करा ! तुम मझसे मिळनेवाळे उस आनन्दसे विश्वत हो रहे हो । और यदि कहीं भीषण विरहवेदनासे मेरे प्राण चले जायँगे, तव तो हे मेरे प्राणोंक प्राग ! तुम इस सुखसे सटाके लिये बिद्धत हो जाओंगे । फिर तुम, हे नन्दलाल ! मेरे लिये सदा करूण विलाप करते रहोंगे और यदि मेरे प्राण रह जायँगे तो फिर, हे रमण ! हे मेरे कण्टहार ! तुमको यह दु:ग्व नहीं होगा । इसल्टिये तुम अभी शीघ-से-शीघ्र मिलकर मेरे पर्म सुकुमार प्राणोंको बचा लो । प्रियतम !

व्रजराजकुमार ! मुझे प्राणदान देकर तुम शीघ्र आनन्द प्राप्त करो ! मैं इसीलिये प्राण बचाना चाहती हूँ कि तुमको सुख मिले, तुम्हें जरा भी दुःख न हो । तुम्हें यदि मेरे मरनेसे कहीं तिनक भी सुख होता तो मुझे प्राणोंका मोह नहीं रहता । मैं प्रसन्नतासे मरती, अपनेको परम सौभाग्यशालिनी समझती । हे परमानन्दसंदोह ! मेरे तो कोटि-कोटि प्राण तुमपर सदा न्योछावर हैं।

यों प्रेमवैचित्त्योन्मादिनी प्रवल-विरहसंतसा श्रीराधा विलाप करती-करती मूर्च्छित होकर प्रियतम स्थामसुन्दरकी गोदमें ढुलक पड़ीं। अभीतक तो अखिल्रसामृतमूर्ति राधाप्राण श्रीकृष्ण राधाकी विचित्र प्रमावेशभिक्षमाको देख-देखकर मुग्ध और पुलकित हो रहे थे। पर अब उनसे नहीं रहा गया। उन्होंने दृढ़ संकल्पके साथ श्रीराधाके केशोंको सहलाते हुए बड़े मधुर स्वरमें कहा—

उठो, प्राणप्रतिमे ! मैं कबसे आया बैठा तेरे पास। कबसे तुझे निहार रहा हूँ, देख रहा ग्रुचि प्रेमोच्छ्वास॥ धन्य पवित्र प्रेम यह तेरा, हूँ मैं धन्य, प्रेमका पात्र। निरयानन्द-विधायिनि मेरी, तू ही एक ह्यादिनी मात्र॥

'मेरी प्राणप्रतिमा राधा ! उठो । मैं कबसे आकर तुम्हारे पास बैठा हूँ, मैं कबसे तुमको और तुम्हारे पिवत्र प्रेमोच्छ्वासको देख रहा हूँ । तुम्हारे इस पिवत्र प्रेमको धन्य है । मैं भी धन्य हूँ जो तुम्हारे इस प्रेमका पात्र हूँ । राधे ! मेरा नित्य आनन्दविधान करनेवाळी तुम्हीं हो और एकमात्र तुम्हीं मेरी ह्लादिनी—आह्लादरूपा हो ।'

भगवान् श्रीकृष्णके द्वारा प्रबुद्ध किये जानेपर राधाका 'प्रेमवैचित्त्य' भक्क हो जाता है। वे अपनेको प्रियतम श्रीकृष्णके क्रोडमें देखकर परम सुखी हो जाती हैं।

श्रीरा० मा० चि० २०-

श्रीत्रजाङ्गनाओंके प्रेममें कोई भी उपाधि, आवरण या किसी प्रकारका कोई अन्य हेतु नहीं है । वहाँ न ऐस्वर्धज्ञान है, न धर्माधर्मज्ञान है, न भाव-उत्पादनके छिये रूप-गुणादिकी आवश्यकता या स्पृति है और न स्वसुखानुसंधान ही है । जो रमण-रमणी-बोध कान्ताभावका जीवनस्वरूप है—व्रजाङ्गनाओंके पवित्र प्रेममें उसका भी अभाव है। वहाँ है केवल और केवल सहज परम त्यागस्वरूप अनुराग-महासागरका महाप्लावन और व्रजाङ्गनाएँ हैं नित्य निरन्तर उसीमें पूर्णतया निमग्न, उसमें अपनेको सर्वथा खोयी हुई । उनकी प्रत्येक गतिर्विधि, प्रत्येक चेष्टा, प्रत्येक क्रिया सर्वथा श्रीकृष्णसुखमय, श्रीकृष्णानुराग्की ही एकमात्र अभिव्यक्ति है । जिस परमानन्दमयी शक्तिसे परात्पर तत्त्व-- ब्रह्म अनादिकालसे सदा ही आनन्दी है. उसी परमानन्दमयी शक्तिका अनादि हैं । वे परमानन्दमयी भगवत्स्वरूपा पराशक्ति ही कायव्यूह-स्वरूपमें असंख्य मूर्तियोंमें प्रकट होकर स्वयं रसराजको अत्यन्त चमत्कारपूर्ण परमानन्द प्रदान करती रहती हैं। अनादि-अनन्त काल श्रीराचाकी यह स्वरूपासुकिन्धनी कृष्णानुकूळता—कृष्ण-सुखप्रदानकी पराकाष्ठा उत्तरोत्तर वर्षमान रहती है, यही परमाश्चर्य है । श्रीराधा-कृष्णका यह नधुरतम लीलविलास प्राकृत नीच कामोपभोग नहीं है. यह क्वर कृष्णसुखमयी प्रीतिका अनुभाव है । यह भगवत्प्रीति भगवत्खरूपा ह्वादिनीका ही परिपाक-विशेष हैं । जबतक प्राकृत जीवगत कामके संस्कार या इस प्रकारका कोई कामजनित पुरुष या नारीरूपका अभिमान रहेगा, तबतक कायन्यूहरूपा ब्रजाङ्गनाओंसे समन्वित श्रीराधा और रसराज भगवान्की दिव्य मधुरतम प्रेमलीलाका र**हस्य** समझमें नहीं आ सकता।

#### सिचदानन्द-शरीर श्रीकृष्ण और गोपाङ्गनाएँ

जो जिस विषयकी कामनावाले होते हैं, वे उस विषयमें ही दीन हैं। अर्थकामी अति दरिद्र एक पैसेके लिये दीन-दरिद्र है तो सम्राट सारी पृथ्वीका राज्य प्राप्त करनेके छिये दीन-दरिद है । दरिद्र तथा सम्राट् दोनों ही कामनाके कारण दीन हैं और उनकी यह दीनता कभी मिट नहीं सकती; क्योंकि समस्त प्राकृत विषयभोग अपूर्ण और विनाशी हैं । अतएव नयी-नयी कामना उठती रहती है, कामनाकी पूर्णतया नि:शेष पूर्ति कभी होती ही नहीं; और जबतक कामना है, तबतक दीनता है। एकमात्र भगवान् ही नित्य पूर्णकाम हैं, वे कदापि दीन नहीं हैं। उनमें जो यह भक्तोंके प्रेमरसक आखादनकी कामना-सी देखी जाती है, वह कामना नहीं है, वह तो हाम्बप-वितरणके लिये उनका प्रेम-अनुप्रह है; क्योंकि अपना ही ख़रूपभूत रस प्रेमियोंको वितरण करके उनसे वे वही रस लेते हैं और जितना लेते हैं, उससे असंख्यगुना अधिक देते रहते हैं। जगतको पवित्र प्रेमका पाठ सिखाते हुए वे त्याग तथा केवल 'देने'की ही महत्ताका परिस्थापन करते हैं। जगतके विषयानरागी मायाप्रस्त प्राणीमात्र भीषण कामानऌसे जल रहे हैं । कामका अर्थ है—जो पाञ्चभौतिक शरीर अन-जलादिके द्वारा संवर्धित है और मल-मूत्र जिसका परिणाम है, उसके तृप्त करनेकी इच्छा । प्राकृत वस्तुमें कभी विश्रद्ध रसका उदय नहीं हो सकता। जो छोग प्राकृत वस्त्र ओंमें रस मानते हैं, वे वस्तुतः भ्रममें हैं। कृमि, भस्म या विष्ठा जिस नश्वर प्राकृत शरीरका परिणाम है, उसमें कभी रस नहीं उत्पन्न होता, विरस या कुरसका ही उदय होता है। दिव्यरसके खरूप तो एकमात्र भगवान् श्रीकृष्ण ही हैं। अत: उनके सिवा किसीमें भी कभी परकीया-रसकी प्रतिष्ठा नहीं हो सकती। जो वैसा मानते-करते हैं, वे निश्चय ही नरकगामी होते हैं। वस्तुतः छोक्तक स्वकीया-रस भी वह दिव्य रस

नहीं है । अतएव नित्य सिंचदानन्दघनविष्रह भगवान् और उनकी स्वरूपाशिक्तयाँ जो श्रीकृष्णके रमण—खरूप-वितरण-लीलाकी उपकरणक्या हैं, वे अन-जलादिके द्वारा परिपुष्ट प्राकृत देहसे युक्त नहीं हैं । इसिल्ये उनका यह रासिवलास, उन देवियोंकी सर्वात्मसमर्पण-क्रिया और भगवान्का उन्हें खीकार करना कदापि लौकिक कामविलास नहीं हैं । वह विशुद्ध रसका ही विशुद्ध विलास है । नित्य पूर्णकाम, पूर्णेश्वर्यरूप भगवान्में सर्वात्मसमर्पण करना ही परम धर्म है और यही जीवका परम सौंभाय्य है । इसमें नारी-पुरुपका भेद नहीं है । भगवान् सबके आत्मा हैं, सब देवियोंक पतियोंके भी आत्मा हैं, सबके परम आधार हैं; अतः उनमें अनन्य अनुराग करना ही चरम पुरुपार्थ है ।

भगवत्व्वस्त्या भगवती साक्षात् छक्ष्मीजी श्रीभगवान्का स्तवन करती हुई (श्रीमद्भागवत ५ । १८ में ) कहती हैं—

स्त्रियं। व्रतेस्त्वा हृषिकेश्वरं स्वतो

ह्याराध्य लोके पितमाशासतेऽन्यम्।
तासां न त वै पिरपान्त्यपत्यं
प्रियं धनायूंषि यतोऽस्वतन्त्राः॥१९॥
स धे पितः स्यादकुतःभयः स्वयं
समन्ततः पाति भयातुरं जनम्।
स एक पवेतरथा मिथो भयं
नैवात्मलाभाद्धि मन्यते परम्॥२०॥
या तस्य ते पादसरोक्ह्याईणं
निकामयेत् साखिलकामलम्पटा।
तदेव रासीिष्सतमीिष्सतोऽचितो
यद्भग्नयाच्या भगवन् प्रतप्यते॥२१॥

मत्प्राप्तयेऽजेशसुरासुरास्यस्तप्यन्त उद्यं तप ऐन्द्रियेधियः।
प्राप्ते भवत्पादपरायणान्न मां
विन्दन्त्यहं त्वद्धृदया यतोजित॥२२॥
स त्वं ममाप्यच्युत शीर्षण वन्दितं
कराम्बुज यस्वद्ध्धायि सात्वताम्।
विभिषं मां लक्ष्म वरेण्य मायया
क ईश्वरस्येहितमूहितुं विभुः॥२३॥

'भगवन् ! आप इन्द्रियोंके अधीश्वर हैं, स्त्रियाँ तरह-तरहके कठोर व्रतोंके द्वारा आपकी ही आराधना करके अन्य छौकिक पतियोंकी इच्छा किया करती हैं। किंतु वे पति उनके प्रिय पुत्र, धन एवं आयुकी रक्षा नहीं कर सकते; क्योंकि वे खयं ही परतन्त्र हैं। सचा पति ( रक्षा करनेवाला ईश्वर ) वही है, जो स्वयं सर्वथा निर्भय हो और दूसरे भयभीत लोगोंकी सब प्रकारसे रक्षा कर सके। ऐसे पति एकमात्र आप ही हैं। यदि एकसे अधिक ईश्वर माने जायेँ तो उन्हें एक दूसरेसे भय होनेकी सम्भावना है। अतएव आप अपनी प्राप्तिसे वढ़कर और किसी लाभको नहीं मानते । मगवन् ! जो स्त्री आपके चरणकमलोंका पूजन ही चाहती है और किसी वस्तुकी इच्छा नहीं करती, उसकी सभी कामनाएँ पूर्ण हो जाती हैं। किंतु जो किसी एक कामनाको लेकर आपकी उपासना करती है, उसे वही वस्तु आप देते हैं; और जब भीग समाप्त होनेपर वह वस्त नर हो जाती है, तब उसके लिये उसे संतप्त होना पड़ता है । अजित ! मुझे पानेके लिये इन्द्रियसुखके अभिलापी ब्रह्मा, रुद्र आदि समस्त सुरासुरगण घोर तपस्या करते रहते हैं; किंतु आपके चरणकमलोंका आश्रय लेनेवाले भक्तके सिवा मुझको (आपकी सेविका लक्ष्मीको ) कोई नहीं पा सकता; क्योंकि मेरा मन तो सदा आपमें ही लगा रहता है। अभ्यत ! आप अपने जिस वन्दनीय कर-कमलको भक्तोंके मस्तकपर रखते हैं, उसे मेरे सिरपर नी रखिये। वरेण्य ! आप

मुझे कैवल श्रीलाञ्छनरूपसे अपने वक्षःस्थलमें ही धारण करते हैं, सो आप सर्वसमर्थ हैं। आप अपनी मायासे जो लीलाएँ किया करते हैं, उनका रहस्य कौन जान सकता है।

#### आनन्दकी तरतमता और सर्वोच प्रेमानन्द

श्रतिमें छौकिक आनन्द तथा ब्रह्मानन्दकी तरतमताके विषयमें विचार किया गया है। उससे यह सिद्ध होता है कि आनन्द 'निर्विशेष' नहीं है, उसमें तारतम्य है। तैत्तिरीय उपनिषद्में कहा गया है कि जो मनुष्य युवक हो, साधुखभाव हो, वेदोंका अध्ययन कर चुका हो, क्रमुकुराल हो, दढ़--खस्थ-शरीर हो, बलवान हो और धन-बैभवसे परिपूर्ण सारी पृथ्वी जिसके अधिकारमें हो, उसे जो आनन्द प्राप्त होता है, वह मनुष्यलोकका एक श्रेष्ठ आनन्द है। इस मनुष्यानन्दसे सौगुना आनन्द मनुष्य-गन्धर्व ( जो कर्मसाधनाके द्वारा गन्धर्वस्वको प्राप्त हुआ हो ) को है । मनुष्य-गन्धवीके आनन्दसे सौगुना आनन्द देवगन्धर्व (जन्मसे गन्धर्व) को है। इससे सौगना आनन्द चिरस्थायी पितलोकके पितरोंको है। उनसे सौगुना आनन्द आजानज ( शास्त्रोक्त कर्मविशेषके अनुष्ठानसे जो देवलोकमें उत्पन्न हुए हों ) नामक देवताओंको है । उसका सौगुना कमदेवोंको, उनसे सौगुना (आठ वसु, एकादश रुद्र, द्वादश आदित्य एवं अश्विनीकुमार ) देवताओंको, उनसे सौगुना इन्द्रको, इन्द्रसे सौगुना बृहस्पतिको और उससे सौगुना प्रजापति ब्रह्माको है। पर ये एक-से-एक बढ़कर समस्त आनन्द 'ब्रह्मानन्द'की तुलनामें सर्वथा तुच्छ हैं । उस ब्रह्मानन्दका यथार्थ परिमाण हो ही नहीं सकता । इसीसे श्रति कहती है।

यतो वाचो निवर्तन्ते अप्राप्य मनसा सह । आनम्दं ब्रह्मणो विद्वान् न विभेति कुतश्चनेति ।

( तैचिरीय उप॰ २।९।१)

'मनके सहित वाणी आदि सभी इन्द्रियाँ उसे न पाकर जहाँसे छौट आती हैं, उस ब्रह्मके आनन्दका ज्ञाता विद्वान् किसीसे भी भय नहीं करता।'

उस ब्रह्मानन्दसे भी परम उत्कृष्ट है—भक्त्यानन्द । भक्तिरसामृत-सिन्धुमें कहा है—

> ब्रह्मानन्दो भवेदेष चेत् परार्द्धगुणीकृतः। नैति भक्तिसुखाम्भोधेः परमाणुतुलामपि॥ (१।१।३८)

'ब्रह्मानन्दको यदि परार्घगुना कर दिया जाय, तब भी वह श्रीकृष्णभक्तिसुधा-समुद्रकी तुलनामें एक परमाणुके समान भी नहीं ठहरता।'

प्रह्लाद कहते हैं---

त्वत्साक्षात्करणाह्नाद्विशुद्धान्धिस्थितस्य मे । सुखानि गोष्पदायन्ते ब्रह्मण्यपि जगद्गुरो॥

'जगद्गुरो ! तुम्हारे साक्षात्कारजनित विशुद्ध आनन्द-समुद्रमें निमग्न मेरे लिये ब्रह्मानन्द भी गोष्पद (गौके ख़ुरसे बने हुए गड्ढे ) के समान प्रतीत होता है।'

श्रीमद्भागवतमें ऋषियोंने तथा प्रचेतागणने कहा है---

ं तुल्याम ल्वेनापि न खर्गे नापुनर्भवम् । भगवत्सन्निसङ्गस्य मर्त्यानां किमुताशिषः॥ (१।१८।१३;४।३०।३४) 'भगवर्यमी भक्तोंके क्षणमात्रके सङ्गके साथ खर्ग और मोक्षकी भी तुलना नहीं की जा सकती, फिर मनुष्योंके तुच्छ भोगोंकी तो बात ही क्या है ?'

प्रश्न होता है—ब्रह्मानन्दकी अपेक्षा भक्त्यानन्द—भगक्तसेवानन्द प्रेमानन्द श्रेष्ठ क्यों है १ वह इसिल्प्ये है कि ब्रह्मानन्द एकरूप है, उसमें विलास या नव-नवायमानता (नित्य नया-नया विकास) नहीं है । भगधत्सेवानन्दमें अनन्त वैचित्रीका विलास है । भगवत्सेवानन्दमें भी श्रीकृष्णसेवानन्द सर्वश्रेष्ठ है । परंतु गोपीभावापन्न माधुर्य-रसप्रेमी भक्त 'सेवानन्द' (सेवासे मिल्नेवाला आनन्द) भी नहीं चाहते । वे तो केवल 'अहैतुकी सेवा' चाहते हैं । सेवानन्दमें सेवकके मनमें अपने आनन्दका अनुसंधान, आवेश, अभिसंधि या पिपासा रह सकती है; पर श्रीकृष्णके माधुर्यप्रेमी भक्त उस आनन्दको भी विष्न मानते हैं, यदि वह सेवामें वाधक हो ।

एक दिन निकुञ्जमें एक गोपी श्रीराधामाध्रवको पंखा झल रही थी। श्रीराधामाध्रवको पंखेकी ह्वासे सुख मिला और उनकी सुखमयी मुखाकृतिको देखकर गोपीको इतना आनन्द प्राप्त हुआ कि उस आनन्दके कारण उसमें 'स्तम्भ' नामक सार्त्विक भावका उदय हो गया, इससे हाथमें जडता आ गयी और क्षणभरके लिये पंखा झलना रूक गया। इस विष्नको देखकर गोपीने अपने उस आनन्दको धिक्कार देकर उसका बड़ा तिरस्कार किया और भविष्यमें ऐसे आनन्दकी प्राप्ति न हो—इसका निश्चय किया।

#### विशुद्ध माधुर्यमें ऐश्वर्यका अदर्शन तथा विशुद्ध प्रेममयी गोपाङ्गनाओंकी महिमा

भगवान्के प्रति होनेवाली भक्तिमें भेद रहता है—यहाँतक कि व्रजधामके माधुर्य-प्रेमकी अनुभूतिमें भी तारतम्य पाया जाता है।

दास्य, सख्य, वात्सल्य--मधुर-रसके ही अङ्ग हैं; पर इनमें भी रूप तथा कर्ताके भेदसे तरतमता आ जाती है । वैसे, शान्तरस-(शान्तरस वस्तुतः माधुर्यकी कोटिमें बहुत ही थोडे अंशमें आता है) की अपेक्षा दास्य-प्रेममें, दास्यकी अपेक्षा सख्य-प्रेममें, सख्यकी अपेक्षा वात्सल्य-प्रेममें श्रेष्ठता है। उन सवकी अपेक्षा वजाङ्गनाओंके माधुर्यमें उत्कृष्टता है, किंतु ह्लादिनीके निकासकी तरतमताके अनुसार इनके प्रेम तथा माधुर्यमें भी तारतम्य है । इन सत्र गोपाङ्गनाओंमें भी ह्रादिनी-सार महाभावरूपा श्रीराघाका प्रेम सर्वश्रेष्ठ है । श्रीराघामें सभी प्रकारके प्रेमका पूर्ण प्रकाश है। यों तो व्रजके दास्य, सख्य तथा वात्सल्य-प्रेममें भी ऐश्वर्यका विकास नहीं है। दास्यभावके प्रेमी श्रीकृष्णको सेन्य मानव मानकर, सम्वागण अपने-अपने भावानुसार समानरूपसे सखा मानकर, वात्सल्य-प्रेममयी यञ्जोदा और नन्दबाबा उन्हें पुत्र मानकर ही उनसे यथोचित ग्रेम करते हैं। ऐश्वर्यकी भावना उनमें कभी जाप्रत् ही नहीं होती। इसीसे सखा गोपबालक श्रीकृष्णको हार जानेपर उन्हें घोड़ा बना लेते और उनपर चड्ढी करते हैं । नन्द-यशोदा वरुगळोकका आश्चर्य और मोहनके मुखमें विश्वरूपका दर्शन करनेपर भी उन्हें अपना पुत्र ही मानते हैं, कभी परमेश्वर नहीं मानते । वसुदेव देवकीके समान उनमें ऐश्वर्ययुक्त भक्ति नहीं है और कायत्र्यूहरूपा गोपाङ्गनाओंसहित श्रीराधा तो उन्हें अपना परमप्रेष्ठ मानती हैं एवं सर्वया श्रीकृष्णसुख्वाञ्छामयी होकर नित्य-निरन्तर उनकी खच्छन्द सेवामें सतत प्रवृत्त रहती हैं । उनके सामने भगवान्का ऐश्वर्यमय चतुर्भुज रूप भी कभी प्रकट नहीं हो सकता । इसीसे भगवान् श्रीकृष्ण अपनेको उनका नित्य ऋणी मानते हैं, बदला चुका ही नहीं सकते। वे कहते हैं---

न पारयेऽहं निरवद्यसंयुजां स्वसाधुक्तत्यं विबुधायुषापि वः । या माभजन् दुर्जरगेहश्चक्काः संवृद्दच्य तद् वः प्रतियातु साधुना ॥

( भीमद्भा॰ १० । ३२ । २२ )

गोपाङ्गनाओ ! तुमने मेरे लिये घर-बारकी उन कठिन बेड़ियोंको तोड़ डाला, जिन्हें बड़े-बड़े योगी-यित भी नहीं तोड़ पाते । मेरे साथ तुम्हारा यह मिलन सर्वथा निर्दोष है । यदि मैं देवताके शरीरसे—अमरजीवनसे अनन्त कालतक तुम्हारे ग्रेम, सेवा और त्यागका बदला चुकाना चाहूँ, तो भी नहीं चुका सकता । मैं सदाके लिये तुम्हारा ऋणी हूँ । तुम अपने सौम्य खभावसे, प्रेमसे मुझे उऋण कर सकती हो । परंतु मैं तो तुम्हारा ऋणी ही हूँ ।

भगवान्की यह नित्य प्रतिज्ञा है कि 'जो जिस भावसे शरण होकर मुझे जैसे भजता है, वैसे ही मैं उसे भजता हूँ—उसके भजनके अनुरूप फल प्रदान करता हूँ'——

ये यथा मां प्रपद्यन्ते तांस्तथैव भजाम्यद्दम् । (गीता)

परंतु श्रीगोपाङ्गना और विशेषरूपसे श्रीराधाजीके लिये भगवान्की यह प्रतिज्ञा सदा असफल ही रहती है। इसका कारण यही है कि श्रीराधा तथा गोपाङ्गनाओंमें न तो धर्म, अर्थ एवं भोगकी कामना है न वे मोक्षकी ही कामना करती हैं। उनकी तो एकमात्र कामना, लालसा, स्पृहा, इच्छा, तृष्णा, वासना—कुछ भी कहें, है 'प्रियतम श्रीकृष्णका सुखविधान'। उनकी मनोकामना पूर्ण करें तो श्रीकृष्णको उनसे सुख ही प्राप्त करना पड़ेगा। श्रीकृष्ण बदलेमें कुछ दे ही नहीं सकते। अतएव यहाँ श्रीकृष्ण कभी भी दाता नहीं हैं, सदा ऋणी

हैं और यह ऋण नित्य नव-नव रूपमें बढ़ता ही जाता है । एवं चमत्कारकी बात तो यह है कि ऋणदाता गोपसुन्दरियाँ अपनेको सदा-सर्वदा लेनेवाळी अनुभव करती हैं और श्रीकृष्ण उनके इस बढ़ते हुए ऋणको सदा बढ़ाते ही रहना चाहते हैं । प्रेमका अद्भुत चमत्कार!

श्रीकृष्णके साथ काम, कर्म, लोक, धर्म, शास्त्र, मोक्ष आदि किसी भी भाव, वस्तु या मनोरथसे शून्य विद्युद्ध प्रेममय निरुपाधिक संयोग एकमात्र श्रीव्रजाङ्गनाओंका ही है । ऐसा और कहीं भी न हुआ है, न है । इन गोपियोंकी मूल आधाररूपा और इनमें सर्वश्रेष्ठ हैं—श्रीराधाजी, जो अचिन्त्य-अनिर्वचनीय परम त्यागकी सहज सुन्दर दिव्य चेतन प्रतिमा हैं । श्रीराधा अङ्गी हैं—गोपाङ्गनाएँ उनके अङ्ग-प्रत्यङ्ग हैं । वे श्रीराधामाधवके अद्भुत अनिर्वचनीय कामगन्ध-लेश्चान्य दिव्य विद्यसरसके आस्वादनवैचित्र्यका सम्पादन करनेवाली हैं, उनके रसाखादनकी उपकरणरूपा हैं । श्रीराधाजी भी नित्य अपने हृदयकी परम पवित्र स्लेह-सुधा इन गोपाङ्गनाओंके जीवनमें उँडेलती रहती हैं और इनके द्वारा श्रीकृष्णका सुखसम्पादन होते देखकर नित्य प्रमुदित-प्रफुल्लित रहती हैं ।

भगवान् श्रीकृष्णके सम्या बृहस्यतिजीके शिष्य परम ज्ञानी उद्भव वजमें श्रीगोपाङ्गनाओंकी प्रेम-विद्वलता तथा भगवान् श्रीकृष्णमें उनकी प्रेम-तन्मयताको देखकर प्रेमानन्दपूर्ण इदयसे श्रीराधामुख्या गोपियोंको नमस्कार करते हुए कहते हैं—

> नायं श्रियोऽङ्ग उ नितान्तरतेः प्रसादः स्वर्याषितां निलनगन्धरुचां कुतोऽन्याः। रास्रोतस्वेऽस्य भुजदण्डगृहीतकण्ठ-छन्धाशिषां य उदगाद् वजवल्लवीनाम्॥

आसामहो चरणरेणुजुषामहं स्यां

वृन्दावने किमिप गुल्मलतौषधीनाम्।

या दुस्त्यजं स्वजनमार्थपथं च हित्वा

भेजुर्मुकुन्दपद्दवीं श्रुतिभिर्विमृग्याम्॥

या वै श्रियार्चितमजादिभिराप्तकामै
योगेश्वरैरिप यदात्मनि रासगोष्ठश्वाम्।

कृष्णस्य तद् भगवतश्चरणारिवन्दं

न्यस्तं स्तनेषु विजद्वः परिरभ्य तापम्॥

वन्दे नन्दव्रजस्त्रीणां पादरेणुमभीक्षणशः।

× × ×

(श्रीमद्भा० १०। ४७। ६०—६३)

भगवान् श्रीकृष्णने रासोत्सवके समय इन व्रजाङ्गनाओंके गलेमें अपनी भुजा डाल-डालकर इनके मनोरथ पूर्ण किये । इन्हें भगवान्ने जिस कृपा-प्रसादका वितरण किया, इन्हें जैसा प्रेमदान दिया, वैसा प्रेम भगवान्की परम प्रेयसी, नित्यसङ्गिनी, नित्य वक्षःस्थलविहारिणी लक्ष्मीजीको भी प्राप्त नहीं हुआ । कमलकी-सी सुगन्ध और कान्तिसे सम्पन्न देशङ्गनाओंको भी वह नहीं मिला, फिर दूसरी लियोंकी तो वात ही क्या है ? मेरे लिये सबसे श्रेष्ठ यही होगा कि मैं इस वृन्दावनधाममें कोई क्षुद्र झाड़ी, लता या ओषि ही बन जाऊँ—जिससे इन व्रजाङ्गनाओंकी चरणधृिल मुझे निरन्तर सेवन करनेको मिलती रहे । इन गोपियोंकी कैसी महिमा है ! जिनका त्याग अत्यन्त कठिन है, उन खजनोंका तथा आयपथ—लोक-नेदकी श्रेष्ठ मर्यादाका सहज परित्याग करके इन्होंने भगवान्की पदवीको—उनके परम प्रेमको प्राप्त कर लिया है, जिसको श्रुतियाँ नित्य ढूँढ़ती रहती हैं, पर पाती नहीं (नेति-नेति पुकारकर रह जाती) हैं । खयं भगवती लक्ष्मीजी जिनकी पूजा करती रहती हैं, ब्रह्मा, शंकर प्रभृति परम समर्थ

देवता तथा पूर्णकाम, आत्माराम एवं बड़े-बड़े योगेश्वर अपने हृदयमें जिनका चिन्तन करते रहते हैं. भगवान् श्रीकृष्णके उन्हीं दुर्लभ चरणारिवन्दोंको रासलीलाके समय गोपाङ्गनाओंने अपने बक्षःस्थलपर धारण किया और उनका आलिङ्गन करके अपने हृदयके (चिरकालीन) तापको—विरह-वेदनाको शान्त किया ! उन नन्दबाबाक ब्रजमें रहनेवाली गोपाङ्गनाओंकी चरणधूलिको में बार बार नमस्कार करता हूँ।

भगवान् श्रीकृष्णकी भाँति ही श्रीराधागनीका दिःय 'सचिदानन्द-वपु' नित्य है और जैसे भगवान् श्रीकृष्णका छीछ।से आविर्माव होता है, वैसे ही प्रियतम श्रीकृष्णके सुखसम्पादनार्थ और लाँकिक दृष्टिसे त्यागमय परम प्रेमकी दीक्षा-शिक्षा देकर विश्वको पवित्र करनेके छिये श्रीराधाजीका भी मङ्गलमय आविर्माव हुआ करता है । आज उन्हीं राधारानीक मङ्गलप्राकट्यका महामहोत्सव-पर्व है ।

श्रीराधारानीने तथा उनकी अङ्गभूता श्रीगोपाङ्गनाओंने अपने सर्वत्यागमय अनिर्वचनीय परम प्रेमके द्वारा ही रसमय भगवान् श्रीकृष्णके यथार्थ स्वरूपके दर्शनका एवं उनके यथार्थ मिलनका सौभाग्य प्राप्त किया । श्रुतियोंके तथा महापुरुषोंके नित्य अन्वेपणीय रासविहारी व्रजेन्द्रनन्दन भगवान् श्रीकृष्णकी परम दुर्लभ सर्वाङ्ग-प्रेमसेवाका सर्वाङ्गपूर्ण नित्य अधिकार प्राप्त किया । इस गोपीप्रेम या राधा-प्रेमके यथाराक्ति यथार्थ अनुकरणसे ही इस दिव्य प्रेमराज्यमें प्रवेश प्राप्त हो सकता है और वह श्रीराधारानी अथवा उनकी अङ्गभूता व्रजाङ्गनाओंके आनुगत्यजनित अनुग्रहके बिना प्राप्त नहीं हो सकता; क्योंकि परम त्यागमय प्रेमकी शिक्षा इस विषय-जगत्में तो सम्भव ही नहीं, साधन-जगत्में भी परम दुर्लभ है । प्रायः सभीमें किसी-न-किसी प्रकारकी कामना वर्तमान रहती है—भले ही वह ऊँची-से-ऊँची अपवर्ग-मोक्ष-

की कामना ही क्यों न हो। विशुद्ध प्रेमसेवाका वास्तविक सरूप तो ये श्रीगोपाङ्गनाएँ ही हैं—श्रीराधाजी ही हैं। अतः परम प्रेमस्वरूपिणी श्रीगोपाङ्गनाओंके तथा परमोत्कृष्ट श्रीकृष्णप्रेमि-शिरोमणिस्वरूपा श्रीकृष्णकी हृदयेश्वरी नित्यनिकुक्षेश्वरी महाभावस्वरूपा श्रीराधाजीके आनुगत्यसे ही इस दिव्य प्रेमके स्वरूपका कुछ पता छग सकता है और प्रेमराज्यमें प्रवेशका अधिकार मिल सकता है। श्रीराधाजीके प्रत्यक्ष आनुगत्यकी हमारी स्थिति न हो तो उनकी किंकरी किसी मक्षरी-सखीका आनुगत्य करके सचिदानन्द्धनरस प्रेमिवप्रह परम प्रियतम श्रीकृष्णकी सेवाका सौभाग्य प्राप्त करना चाहिये। आइये, एक साधक भक्तके साथ मिलकर उन्हींकी भाषामें हम मक्षरियोंमें अन्यतमा श्रीरूपमञ्जरीकी प्रार्थना करें—

श्रीरूपमञ्जरि निजेश्वरयोः पदाब्ज-सेवामृतैरिवरतं परिपूरितासि । त्वत्पादपङ्कजगती मिय दीनजन्तौ दृष्टि कदा विकिरसि खरुपाभरेण॥

'हे श्रीरूपमञ्जरी ! आप अपने खामी श्रीकृष्ण एवं खामिनी श्रीराधांक चरणकमलोंकी विविध सेवारूप अमृतसे नित्य-निरन्तर परिपूर्ण रहती हैं । देखें—वह दिन कब आता है, जब आप मुझ दीनपर अपनी कृपाभरी दृष्टि डालेंगी ! मुझे तो आपके चरण-कमलोंका ही सहारा है।'

बोलो, भाव एवं रसरूप श्रीराधामाधवकी जय-जय!

# श्रीराधाके दिव्य रूप और उनके आराधनका महत्त्व

( सं० २०२५ वि० के श्रीराघाष्ट्रमी-महोत्सवपर प्रवचन )

रसविलतमृगाक्षीमौलिमाणिक्यलक्ष्माः

प्र**मुदितमुरवैरिप्रेमवा**पीमराली

व्रजवरवृषभानोः पुण्यगीर्वाणवल्ली

स्नपयति निजदास्ये राधिका मां कदा नु ॥ वजकुलमहिलानां प्राणभूताखिलानां

पशुपपतिगृहिण्याः कृष्णवत् प्रेमपात्रम्।

सुलितलितान्तःस्नेह्फुल्लान्तरात्मा

स्नपयति निजदास्ये राधिका मां कदा नु॥

परात्पर समग्र भगवान्का खरूप-तत्त्व और उनका भगवत्खरूप सचिदानन्द-शरीर

परात्पर परमतत्त्व-ख़रूप एक है । उसकी प्रधानतया तीन नाम-रूपोंमें अभिन्यक्ति होती है—'श्रह्म', 'परमात्मा' और 'भगवान्'—

#### ब्रह्मेति परमात्मेति भगवानिति राब्द्यते । ( श्रीमद्भागवत १।२।११ )

—या यों कह सकते हैं— 'निर्गुण-निराकार-निर्विशेष', 'सगुण-निराकार-सिवशेष'। अंगर 'सगुण-साकार-सिवशेष ।' तीनोंकी पृथक्-पृथक् अनुभूति होती है—तीन प्रकारकं साधकोंको । निर्गुण-निराकार ब्रह्मकी ज्ञानियोंको, सगुण-निराकारकी योगियोंको और सगुण-साकारकी भक्तोंको । वस्तुतः ये तीन पृथक्-पृथक् भिन्न तत्त्व नहीं हैं । एक ही सत्य तीन रूपोंमें नित्य प्रकाशित है । इन तीनोंका तथा इनसे संयुक्त समस्त तत्त्वोंका जो एक समप्र खरूप है, वही परात्पर परमतत्त्व खयं-भगवान् हैं । वे भगवान् सिचन्यय ब्रह्म ( निराकार-निर्गुण ब्रह्म ) की, अविनाशी अमृत ( नित्य-तत्त्वज्ञानरूप मुक्ति ) की, शाश्वत नित्यवर्म ( भक्तिरूपी परमवर्म ) की और ऐकान्तिक सुख ( प्रेमरसमय परमानन्द ) की प्रतिष्ठा या आश्रय हैं—

# ब्रह्मणां हि प्रतिष्ठाहममृतस्याव्ययस्य च। शाश्वतस्य च धर्मस्य सुखस्यैकान्तिकस्य च॥

(गीता १४। २७)

महाभारत, श्रीमद्भगवद्गीता तथा श्रीमद्भागवतके समग्र-भगवान् श्रीकृष्ण इन्हीं परात्पर परतत्त्व स्वयं-भगवान्के रूपमें ज्ञानियोंके उपास्य निर्विशेष अखण्ड चित्सत्तामात्र ब्रह्मको अपनी महिमा बता रहे हैं—

#### मदीयं महिमानं च परं ब्रह्मोति राब्दितम् । (श्रीमद्भागवत ८ । २४ । ३८ )

'मेरी महिमा ही परब्रब-राब्दसे कही जाती है।'

पग्नपुराणमें भगवान् शंकर श्रीवृन्दावन-विहारीकी वन्दना करते हैं---

यन्नखेन्दुरुचि ब्रह्म ध्येयं ब्रह्मादिभिः सुरैः । गुणत्रयमर्तातं तं चन्दे वृन्दावनेश्वरम्॥ 'जिनके नखचन्द्रकी ज्योतिरूप ब्रह्मका ब्रह्मदि देवगण भी ध्यान करते हैं, उन त्रिगुणातीत बृन्दावनेश्वरकी मैं बन्दना करता हूँ।

इसीसे केवल ब्रह्मको प्राप्त होना समग्र-भगवान्को पूर्णरूपसे प्राप्त होना नहीं है । भगवान् श्रीकृष्ण ज्ञानको परानिष्ठाका वर्णन करते हुए 'विशुद्ध बुद्धि' आदि साधनोंके द्वारा 'ममतारहित' तथा 'प्रशान्त-अन्तःकरण' होनेपर ब्रह्मभावकी योग्यताका प्राप्त होना बतलाते हैं । इसके बाद कहते हैं—

> ब्रह्मभूतः प्रसन्नात्मा न शोचित न काङ्क्षित । समः सर्वेषु भूतेषु .....॥ (गीता १८ । ५४ )

'वह साधक साधनाके परिपक्त होनेपर ब्रह्मरूप हो जाता है। (तदनन्तर उस ब्रह्मके साथ एकात्मताको प्राप्त हुए पुरुषके लक्षणोंका वर्णन करते हुए कहते हैं कि) वह प्रसन्नात्मा (आनन्दमय) हो जाता है, न शोक करता है, न आकाङ्का करता है और सब भूतोंमें समत्व-लाम कर चुकता है।'

पर अभी भगवान्को 'जो कुछ तथा जैसे कुछ वे हैं'—'यावान् यश्चासित' उस रूपमें तस्वतः जानना अवशेष रह जाता है । अतः इसके वाद भगवान् कहते हैं कि वह साधक मेरी (भगवान्की) परामकि— (परमप्रेम) को प्राप्त करता है—'मक्क कं लगते पराम', जिसके द्वारा वह साधक भगवान्को समप्ररूपसे जानकर उनकी छीछामें प्रविष्ट हो जाता है।

यहाँ संक्षेपमें इतना ही समझना है कि ब्रह्म, परमात्मा और भगवान्—इन सबका जो एक महान् सम्मिल्टित दिब्य तत्त्वरूप है, वहीं समग्ररूप है और वहीं श्रीकृष्ण हैं।

भीरा० मा० चि० २१--

ये जहाँ सगुण कहे जाते हैं, वहाँ भी निर्गुण ही हैं और साकार होकर भी निराकार ही हैं; क्योंकि न तो इनमें प्रकृतिजनित सत्त्व-रज-तम गुण हैं और न इनका चिन्मय भगवत्खरूपसे अतिरिक्त कोई पाञ्चभौतिक देह ही है।

योऽसौ निर्गुण इत्युक्तः शास्त्रेषु जगदीश्वरः । प्राकृतेहेंयसंयुक्तेर्गुणैर्हीनत्वमुच्यते ॥

'शास्त्रोंमें जगदीश्वरको जो निर्गुण कहा गया है, इससे उनमें किसी हेयगुण (प्राकृतिक सत्त्वादि) गुणोंके संयोगका ही अभाव बतलाया गया है।' इसीसे वे निर्गुण हैं।

इसी प्रकार उनके भगक्खकूप दिव्य शरीरमें भौतिक मेद-मांस-अस्थि आदि भी नहीं हैं । पद्मपुराणमें कहा गया है——

> न तस्य प्राकृता मूर्तिर्मेदोमांसास्थिसम्भवा । ....सर्वोत्मा नित्यविद्राहः ॥ ( पद्मपुराण, पाताल० ७७ । ४३ )

'श्रीमगवान् शी श्रीमूर्ति प्राकृतिक मेद-मांस-अस्थि आदिके द्वारा निर्मित नहीं है । वह सबका आत्मखरूप नित्य श्रीविग्रह है ।'

भगवती श्रीरुक्मिणीजी प्रियतम भगवान् श्रीकृष्णसे कहती हैं---

त्वक्दमश्रुरोमनखकेरापिनद्धमन्त-र्मासास्थिरकक्तमिविट्कफपित्तवातम् । जीवच्छत्रं भजति कान्तमतिर्विमूढा या ते पदाब्जमकरन्दमजिद्यती स्त्री॥ ( श्रीमद्भागवत १० । ६० । ४५ )

'जिसको आएके चरणारिवन्द-मकरन्दकी सुगन्ध सूँघनेको नहीं मिली है, वहीं मूद स्त्री (बाहर ) किसी चमड़ी, दादी-मूँछ, रोम, नख और केंशोंके द्वारा ढके हुए और भीतर मांस, हड्डी, खून, कीड़े, मल्ड-मूत्र, कफ, पित्त और वातसे भरे हुए पुरुष-शरीररूप जीते हुए शव ( मुर्दे ) को प्रियतम पति समझकर सेवन करती है ।'

इससे सिद्ध है कि भगवान् श्रीकृष्णका दिन्य शरीर इन भौतिक पदार्थोंसे रहित दिन्य भगवत्स्वरूप है।

पद्मपुराण, पातालखण्डके एक कथा-प्रसङ्गमें आया है कि एक बार भगवान् शंकरको सजल-जलद-नील-स्निग्यश्यामवर्ण अखिल-कल्याण-गुण-मन्दिर भगवान् श्रीकृष्णने दर्शन देकर हँसते हुए उनसे इस प्रकार सुधा-मधुर वचन कहे—

यद्य मे त्वया दष्टमिदं रूपमलौकिकम् ।
धर्नाभृतामलप्रेमसिश्चदानन्द्विष्रहम् ॥
नीरूपं निर्गुणं वापि क्रियाद्दीनं परात्परम् ।
वदन्त्युपनिषत्संघा इदमेव ममानघ ॥
प्रकृत्युत्थगुणाभावादनन्तत्वात्तथेश्वरम् ।
असिद्धत्वान्मद्गुणानां निर्गुणं मां वदन्ति हि ॥
अदृद्यत्वान्ममेतस्य रूपस्य चर्मचश्चुषा ।
अरूपं मां वदन्त्येते वेदाः सर्वे महेश्वर ॥
(पद्मपुराण, पातालखण्ड २ । ६६—६९ )

"हे अनघ ! तुमने जो आज मेरा यह अलौकिक रूप देखा हैं, उपनिषत् समूह मेरे इसी घनीभूत निर्मल प्रेममय सिचदानन्दमय रूपका ही निर्मुण, निराकार, निष्क्रिय और परात्पर ब्रह्म कहकर प्रतिपादन करते हैं । मुझमें प्रकृतिजनित गुण न होने तथा मेरे (भगवत्स्वरूपभूत) गुण लोकदृष्टिमें सिद्ध न होनेके कारण सब मुझे 'निर्मुण' कहते हैं । मेरा कहीं अन्त न होनेसे लोकोंमें मैं 'ईश्वर' कहा जाता हूँ । महेश्वर ! चर्मचक्षुओंके द्वारा मेरा यह चिदानन्दमय

दिव्य रूप किसीको दीखता नहीं, इसीलिये वेदसमूह मुझे अरूप या 'निराकार' कहते हैं।''

## भगवान्की खरूपाशक्ति श्रीराधाजीका खरूप-तत्त्व और उसका दिव्य चिन्मय शरीर

अतएव ये सगुण-साकार भी वस्तुतः निर्गुण-निराकार ही हैं। ये नित्य सिवदानन्द हैं। साथ ही, इनमें इनकी खरूपाशक्तिका नित्य दिन्य विलास है। निर्विशेषता हो या सिवशेषता, उस खरूपाभिन्न शक्तिका कभी, किसी भी क्षण इनमें अभाव नहीं होता—सत्-चित्-आनन्द-खरूप सत्तांक छिये उसका होना अनिवार्यरूपसे आवश्यक है। वह खरूपा-शक्ति ही भगवान्को नित्य शक्तिमान् रखती है। वह भगवान्से पृथक् वस्तु नहीं हे, न कहीं बाहरसे उसका आना-जाना होता है। वह नित्य खरूपगत है। वही दिन्य मूल प्रकृति है। संधिनी, संविद् और ह्वादिनीक नामसे वही प्रकाशित है। वही अनन्त शक्तियोंकी मूलाधार है। उसीका नाम 'श्रीराधा' है। भगवान् शिव पार्वतीजीसे कहते हैं—

तित्रया प्रकृतिस्त्वाद्या राधिका कृष्णवल्लभा। तन्कलाकोटिकाटखंशा दुर्गोद्यास्त्रिगुणात्मिकाः॥ तस्याङ्घिरजसः स्पर्शात् कोटिविष्णुः प्रजायते॥

( पद्मपुराणः, पातालखण्ड ६९ । ११७-११८ )

'उनकी प्रियतमा कृष्णवस्त्रभा श्रीराधिका ही आद्याप्रकृति हैं। उन राधिकाके कोटि-कोटि कलांशसे ही त्रिगुणमयी दुर्गा आदि देवियोंका प्रादुर्भाव होता है। उन राधिकाके पद-रज-स्पर्शसे करोड़ों विष्णुओंका ( व्यापक-पालक शक्तियोंका ) उदय हुआ करता है।'

श्रीराधाके स्वरूप-तत्त्वकी महिमाके प्रसङ्गमें ब्रज्जवैवर्तपुराणमें आया है—

"श्रीभगवान्के श्रीअङ्गसे सर्वश्रेष्ठ भगवान्की अभिन्न-सरूपा महाराक्ति मूल प्रकृति राधाका आविर्भाव हुआ । वे ही पाँच रूपोंमें अभिव्यक्त हुईं—राधा, छक्ष्मी, दुर्गा, सरस्रती और सानित्री । इनमें मूल प्रकृतिरूपा श्रीराधा भगवान्के प्रेम और प्राणोंकी अधिदेवी तथा पद्मप्राणस्वरूपिणी हैं । वे परमात्मा श्रीकृष्णको प्राणोंसे भी बढ़कर प्रिय हैं, सम्पूर्ण देवियोंमें अग्रगण्य हैं, सबकी अपेक्षा इनमें सुन्दरता अधिक है । इनमें सभी सद्गुण सदा विद्यमान हैं। ये परम सौभाग्यवती और मानिनी हैं। इन्हें अनुपम गौरव प्राप्त है । परब्रह्मका वामार्द्धाङ्ग ही इनका खरूप है। ये ब्रह्मके समान ही गुण और तेजसे सम्पन्न हैं। इन्हें परावरा, सारभूता, परमाद्या, सनातनी, परमानन्दरूपा, धन्या, मान्या और पूज्या कहा जाता है । ये नित्यनिकुञ्जेश्वरी, रासकीड़ाकी अधिष्ठात्री देवी हैं । परमात्मा श्रीकृष्णके रासमण्डलमें इनका आविर्भाव हुआ है। इनके विराजनेसे रासमण्डलकी विचित्र शोभा होती है। गोलोकघाममें रहनेवाली ये देवी 'रासेश्वरी' एवं 'सुरसिका' नामसे प्रसिद्ध हैं। रासमण्डलमें पश्चारे रहना इन्हें बहुत प्रिय है। ये गोपीके वेषमें विराजती हैं । ये परम आह्लादखरूपिणी हैं । इनका विप्रह संतोष और हर्षसे परिपूर्ण है । ये निर्गुणा ( लैकिक त्रिगुणोंसे रहित खरूप-भूतगुणवती ), निर्लिप्ता ( छौिकक विषय-रागसे रहित ), निराकार ( पाञ्चभौतिक शरीरसे रहित, दिव्यचिन्मयखरूपा ), आत्मखरूपिणी ( श्रीकृष्णकी आत्मा ) नामसे विख्यात हैं । इच्छा और अहंकारसे ये रहित हैं। भक्तोंपर कृपा करनेके लिये ही इन्होंने अवतार धारण कर रक्खा है । वेदोक्त विधिके अनुसार ध्यान करनेसे विद्वान् पुरुष इनके रहस्यको समझ पाते हैं । सुरेन्द्र एवं मुनीन्द्र तथा ईश्वर-कोटिके देवता भी अपने चर्मचक्षुओंसे इन्हें देखनेमें असमर्थ हैं। ये अग्निशुद्ध नीले रंगके दिन्य वस्न धारण करती हैं । अनेक प्रकारके दित्र्य भूषण इन्हें सुशोभित किये रहते हैं । इनकी कान्ति करोड़ों

चन्द्रमाओंके समान प्रकाशमान है । इनका सर्वशोभासम्पन श्रीविष्रह सम्पूर्ण ऐश्वयोंसे सम्पन्न है। भगवान् श्रीकृष्णके भक्तको दास्य-रति प्रदान करनेवाली एकमात्र ये ही हैं; क्योंकि सम्पूर्ण सम्पत्तियोंमें ये इस दास्यसम्पत्तिको ही परम श्रेष्ठ मानती हैं। श्रीवृषभानके घर पुत्रीके रूपसे ये पधारी हैं । इनके चरणकमलका संस्पर्श प्राप्त कर प्रथ्वी परम पित्रत्र हो गयी है । मुने ! जिन्हें ब्रह्मा आदि देवता नहीं देख सके, वे ही ये देवी भारतवर्षमें सबके दृष्टिगोचर हो रही हैं। ये स्नी-रत्नोंमें साररूपा हैं। ये भगवान् श्रीकृष्णके वक्षः स्थलपर इस प्रकार विराजती हैं, जैसे आकारास्थित नवीन नील मेघमें बिजली चमक रही हो। **इन्हें** पानेके लिये ब्रह्माने साठ हजार वर्षोतक तपस्या की थी । उनकी तपस्याका उद्देश्य यही था कि इनके चरण-कमलके नखके दर्शन सलभ हो जायँ, जिससे मैं परम पित्र बन जाऊँ; परन्तु खप्नमें भी वे इन भगवतीके दर्शन प्राप्त न कर सके, फिर प्रस्यक्षकी तो बात ही क्या है। उसी तपके प्रभावसे ये देवी वृन्दावनमें प्रकट हुई हैं—अराधामपर इनका पंचारना हुआ है, जहाँ ब्रह्माजीको भी इनका दर्शन प्राप्त हो सका । ये ही देवी भगवती राधाके नामसे प्रसिद्ध हैं।

(ब्रह्मवैवर्तः प्रकृतिखण्ड १। ४१—५३)

ब्रह्माजीने श्रीराधासे कहा है-

श्रीकृष्णस्त्वमियं राधा त्वं राधा वा हरिः स्वयम्। .....**रित केन निरू**पितम्॥

× × ×

अस्यांशा त्वं त्वदंशो वाप्ययं केन निकपितम्।

'आप राधा श्रीकृष्ण हैं, या खयं श्रीहरि ही राधा हैं—इसका 'निरूपण कौन करे।' 'आप इनका अंश हैं या ये आपका अंश हैं—इसका निरूपण कौन करे।'

नारदपद्मरात्रमें भगवान् शिवके ये वचन हैं—
यथा ब्रह्मस्वरूपश्च श्रीकृष्णः प्रकृतेः परः।
तथा ब्रह्मस्वरूपा च निर्लिप्ता प्रकृतेः परा॥
(२।३।५१)

'जैसे श्रीकृष्ण विकाररूपा प्रकृतिसे परे ब्रह्मखरूप हैं, वैसे ही श्रीराधाजी प्रकृतिसे परे निर्लिप्त ब्रह्मखरूपा हैं।'

## भगवान् श्रीराधामाधव दोनों नित्य 'परस्परविरोधिगुणधर्माश्रयी'

यहाँ यह प्रश्न होता है कि भगवान् तथा उनकी शक्ति श्रीराधाजी एक ही कालमें एक ही साथ 'निर्गुण भी, सगुण भी', 'निराकार भी, साकार भी', 'अत्र्यक्त भी, व्यक्त भी' आदि कैसे हैं ! इसका उत्तर स्पष्ट है कि भगवान् सर्वथा, सर्वदा, स्यभावतः ही नित्य 'परस्परविरोधिगुणधर्माश्रयी' हैं ।

वे अजन्मा होते हुए भी जन्म लेते हैं, अविनाशी होते हुए भी अन्तर्धान होनेकी लीला करते हैं, समस्त लोकोंके महान् ईश्वर होते हुए भी भक्तोंके पराधीन रहते हैं (गीता ४। ६\*)। जिनके भीतर-वाहर नहीं हैं, पूर्वापर नहीं है, जो जगत्के पूर्व भी हैं, पर भी हैं, बाहर भी हैं, भीतर भी हैं, जो खयं जगत् हैं, वे अव्यक्त नराकृति ब्रह्म यशोदा मैयाके हाथों उनके अपने प्राकृत पुत्रकी तरह ऊखलमें रस्सीसे बँघ जाते हैं। (श्रीमद्भागवत १०। ९। १३-१४†)

अजोऽपि सजन्ययातमा भूतानामीश्वरोऽपि सन् ।
प्रकृति स्वामधिष्ठाय सम्भवाम्यात्ममायया ॥
† न चान्तर्न बहिर्यस्य न पूर्व नापि चापरम् ।
पूर्वापरं बहिश्चान्तर्जगतो यो जगन्च यः ॥
तं मत्वाऽऽत्मजमन्यक्तं मर्त्यलिङ्गमधोक्षजम् ।
गोपिकोल्ख्रके दाम्ना बबन्ध प्राकृतं यथा ॥

वे एक होकर ही असंख्य गोपियोंके साथ असंख्य रूपोंमें रासकीड़ा करते हैं।

उनमें एक ही साथ बृहत्त्व और क्षुद्रत्व, विभुत्व और अणुत्व, अपरिच्छिन्त्व और परिच्छिन्त्व विद्यमान रहते हैं । इसी प्रकार उनकी खरूपा-शक्ति राधिकामें भी 'परस्परिवरोधी गुण-धर्म' साथ-साथ रहते हैं । वे भी निर्गुण, निराकार, निर्हित, आत्मरूरूप, निरीह, निरहंकार होते हुए नित्य दिध्य भावविष्रहरूपा हैं तथा भक्तानुष्रह-विष्रहा हैं—

निर्गुणा च निराकारा निर्छिप्ताऽऽत्मस्वरूपिणी। निरीहा निरहंकारा भक्तानुग्रहविग्रहा॥ एवं—

विभुरिप कलयन् सदातिवृद्धिं गुरुरिप गौरवचर्यया विद्दीनः। मुदुरुपचितविक्रमापि गुद्धो जयति मुरुद्विषि राधिकानुरागः॥

श्रीराधाका प्रेम विभु (पूर्ण) होनेपर भी सदा वर्धनशील, गुरु (सर्वोत्कृष्ट) होनेपर भी गौरव आदिसे विहीन है और उसमें बढ़ी हुई विक्रमा होते हुए भी वह शुद्ध है।

गुद्ध प्रेम श्रीराधाका है निस्य पूर्ण, विभु, निस्य अपार । किंतु देखता कमी निस्य, बदता रहता पछ-पछ सुखसार ॥ अति गुरु, वह सर्वोस्कृष्ट, अति गौरवमय, अस्यन्त महान । गौरव-अहंकारसे विरहित किंतु पिषत्र दैन्यकी खान ॥ बदी हुई विक्रमा अनोखी आती उसमें बिना प्रयास । किंतु सुनिर्मल सरछ, बदाती नित ग्रुचिता-सरछता-मिठास ॥ निस्य विरुद्ध धर्म-गुण-आश्रययुक्त ग्रुख राधा-अनुराग । धन्य-धन्य प्रियतम-स्वभाव-अनुगत नित ग्रुचि विरागमय राग ॥

महाभावखरूपा श्रीराधाके द्वारा ही अमूर्त-मूर्त सभी भावोंका विकास-विस्तार तथा उन-उन भावोंके अनुसार तदनुरूप रसतस्वका प्रहण होता रहता है। परात्पर भगवान् श्रीकृष्ण स्वयं रसखरूप हैं और उन्हींकी अभिन्नखरूपा आनन्दरूपिणी श्रीराधा भावखरूपा हैं। इन्हींकी व्यक्त लीलाक्षेत्रमें नित्य व्यक्त लीला चलती है और ये ही अव्यक्त लीलाक्षेत्रमें खरूपगत लीलामय रती हैं। इनकी कायव्यूहरूपा भावसमन्विता श्रीगोपाङ्गनाएँ इन्हीं मूल महाभावरूपा ह्वादिनी शक्ति श्रीराधाके अनन्त विचित्र विकास-विलास हैं। इस भाव में परम और चरम स्थाग है।

इस पित्रतम प्रेमराज्यके दिव्य छीलाक्षेत्रमें श्रीराधाजी, उन अत्यन्त मधुर दिव्य अमृतफलयुक्त नित्य वृक्षकी शाखा-प्रशाखारूपा श्रीगोपाङ्गनाएँ अथवा इनके अनुगत रहनेवाले इसी श्रेणीके विशुद्ध प्रेमी भक्तोंके द्वारा जो कुछ भी भोग-स्याग, वासना-कामना, साधन-भजन और चेष्टा-क्रिया आदि होते हैं, सब सहज ही अपने प्रियतम भगवान्की सेवाके लिये ही होते हैं। प्रियतम भगवान्की सेवा बनती रहे और उन्हें सुख प्राप्त होता रहे, यही उनके जीवनका—जीवनके प्रत्येक विचार-आचारका एकमात्र प्रयोजन होता है। वे सेवाके द्वारा प्रियतम भगवान्को सुखी करना चाहते हैं, पर खयं सुखी होनेके लिये उनकी सेवा करते हों—यह बात उनकी कल्पनामें भी कभी नहीं आती। यह सत्य है कि प्रियतमको सुखी देखनेपर—उनके द्वारा अवाञ्छनीय होनेपर भी उन्हें कोटि-कोटिगुना अधिक सुख मिलता है; परंतु वे इस निजसुख-प्राप्तिके लिये सेवा नहीं करते, वरं जिस निजसुख-प्राप्तिके लिये सेवा नहीं है, उसे वे महान् अपराध मानकर उसका तिरस्कार तथा वर्जन करते हैं।

एक बार एक प्रेमिका गोपी अपने प्रियतम भगवान्की सहज सेवा कर रही थी। उसको दिखायी दिया—भगवान्के मुखमण्डलपर प्रसन्तता छा रही है । यों उनकी प्रसन्नमुद्रा देखते ही गोपीका सुख-समुद्र उमड़ा । नेत्रोंमें प्रेमाश्रु आ गये । सुख-सागरमें निमग्न होनेसे देह-स्तम्भरूप सात्त्रिक भावका उदय हो गया । क्षणभरके छिये सेवाका कार्य रुक गया । बादमें जब चेतना हुई, तब उसने अपने इस सुखको प्रियतमकी सेवाका बायक मानकर असहा पश्चात्ताप-पीड़ाका अनुभव किया । अपनेको तथा अपने उस सुखको उसने धिकार दिया । वस्तुतः इस प्रकारके प्रेमीजन सेवाके जरा-से व्यवधानको भी सहन नहीं कर सकते । उनका स्मरण, चिन्तन, कर्म—सभी कुछ सहज ही प्रियतम भगवान्का सेवा-सुखखरूप ही हो जाता है ।

सेवा करती नित प्रियतमकी, प्रियको सुख पहुँचाने हेतु। करती सब मर्यादा-रक्षा, देती तोड़ सहज श्रुति-सेतु॥ प्रियतमको सुख पहुँचे, उसका एकमाश्र इतना ही धर्म। नहीं समझती अपने भले-बुरेका अन्य दूसरा मर्म॥ उसकी सेवासे नित होता प्रियतमको द्युचि सुख स्वच्छन्द। इसे देखकर मिलता उसको छाखोंगुना अधिक आनन्द॥ पर निजसुख वह होता यदि प्रियतम-सुखमें बाधक क्षण एक। तो वह उसे मानती पातक, घोर दुःख, तजती सविवेक॥ नरक-स्वर्गको, दुःख-सुखोंको करती नहीं कभी परवाह। एकमात्र मन रहती बढ़ती नित प्रिय-सुखकी निर्मल चाह॥ सेवा-सुख-स्वरूप प्रियतमका बन जाता उसका सुचि रूप। अहं-रहित नित होती रहती उससे सेवा परम अन्प॥

जैसे पुष्पमें मधुका संचार कैवल मधुप्रेमी मधुका किये ही होता है, वैसे ही श्रीराधा जिसकी आदर्श हैं उस गोपीका—उस प्रेमी भक्तका प्रेम-रस—उस भक्तरूपी धुन्दर धुगन्धित सरोजमें संचरित प्रेम-मधु और इस प्रकारके प्रेमका अभ्युदय करनेमें निमित्त होनेवाले श्रवण-कीर्तनादि साधन भी सब प्रियतम श्रीकृष्ण-मधुकरके

लिये ही होते हैं । इन सन्नपर उन्हींका एकान्त एकाधिकार होता है।

एक भक्त वह है, जो कर्म करके भगवान्के अपण करता है। ऐसे भक्तके लिये भगवान् गीता (९ । २७-२८) में कहते हैं कि 'तुम जो कुछ भी खाते हो, इवन करते हो, दान करते हो, तप करते हो, कुछ भी करते हो—सब मेरे अपण करो । इसका फछ होगा शुभाशुभ फल्रूप कर्मबन्धनसे मुक्ति और अन्तमें मेरी (भगवान्की) प्राप्ति।'

दूसरा भक्त वह है, 'जो भगवान्की सेवाके लिये (तदर्थ) ही कर्मोंका भलीमाँति आचरण करता है, उसकी न कर्ममें आसक्ति है न फलमें—अतएव उसका कर्मोद्वारा बन्धन होता ही नहीं ।' (गीता ३।९)

तीसरा भक्त वह है, 'जो राग-द्वेषसे सर्वथा रहित है, भगवान्के परायण है, भगवान्का ही भक्त है, वह अपना कोई कर्म करता ही नहीं, भगवान्का ही कर्म करता है— 'मत्कर्मकृत्' (गीता ११। ५५)। उनके द्वारा सहज ही सतत भगवान्की सेवा होती है।'

इस प्रकार भगवत्सेवा ही जिसके जीवनका खभाव-खरूप वन गयी है, वही प्रेमी भक्त है—वही गोपी है । गोपीके पास अपना मन नहीं है, भगवान्का मन ही उसका मन बन गया है । उसके अपने खतन्त्र प्राण नहीं हैं, भगवान्के प्राण ही उसे अनुप्राणित रखते हैं । उसके अपने देहसम्बन्धके सभी सम्बन्धी तथा कर्म प्रियतम भगवान्के छिये परित्यक्त हो गये हैं—

> ता मन्मनस्का मत्राणा मद्धे त्यक्तदैहिकाः। (श्रीमद्भागवत १० । ४६ । ४)

वस्तुत: उसमें सुख-दु:खका भोग करनेवाले अपने पृथक् 'अहं' का अस्तित्व ही नहीं रह जाता । भगवान्का 'ख' उसके 'ख'को आत्मसात् कर लेता है । अतएव उस प्रेमी भक्तका—उस गोपीका प्रत्येक विचार-आचार केवल भगवत्प्रीतिके लिये ही होता है । निज सुखके लिये संसारके भोगोंकी तो बात ही क्या, मुक्तितककी भी कामना उसमें नहीं रह जाती—

होता है उससे, बस, केवल प्रियतमका सुख-प्रीति-विधान। स्वयं सुखी होनेकी वाञ्छा तनिक न पाती मनमें स्थान॥ वह स्वसुख-कामना-वासनाका सबथा सहज त्यागी होता है।

#### कामके नीच-उच्च खरूप

विषयी मनुष्य पाप तथा नरकके बीजरूप 'विषय-भोगोंकी कामना' करता है; दिग्य भोग चाहनेवाला पुरुष वैध पुण्यकम करके खर्गकी कामना करता है; मुमुक्षु साधक अन्तःकरणकी शुद्धिके द्वारा तत्वज्ञानरूप मोक्षकी कामना करता है और भक्त भी भक्तिके द्वारा भगवान्को प्रसन्न करके अपनी रुचिके अनुकूल भगवान्के दर्शन तथा सालोक्यादिकी कामना करता है । ये सभी एक-से-एक ऊँचे हैं। पहले पापकर्मा भोगकामीके अतिरिक्त अन्य तीनों ही—पुण्यपुरुष हैं और उनका यह 'काम' भाव अपने अपने क्षेत्रमें सर्वथा सराहनीय और अवश्य सेवनीय है; पर श्रीराधा एवं उनके अनुयायी भक्तगण इन सभीसे आगे बढ़े हुए हैं। वे भगवान्से कुछ भी पानेके लिये अपनी कोई रुचि ही नहीं रखते। वे तो केवल भगवान्के 'लीलाक्षेत्र' बने रहते हैं। इसी त्यागमय सर्वोच परम प्रेमका साकार दिन्य विष्रह श्रीराधा हैं। इसील्ये नित्य, सर्वतन्त्र-खतन्त्र श्रीभगवान् प्रेमविवश हुए श्रीराधाके अधीन रहते हैं।

#### नीच काम

'काम' रहेगा, तबतक होंगे 'पाप', मिलेंगे 'दुःख' अपार । 'काम-नाश'का देते ग्रुभ संदेश इसीसे गीताकार**⊗ ॥** उच्च <sup>'</sup>काम'

भौतिक सुख-ऐश्वर्यं, विविध स्वर्गादि देवलोकोंके भोग-प्राप्ति हेतु जो होता है जीवोंका तन-मन-धन-संयोग॥ यज्ञ-दान-तप-सेवा-पूजा-देवाराधन-पुण्याचार । वह भी 'काम' सुनिश्चित हैं; है शुद्धः, तद्दि बन्धन-आधार॥

# आदर्श उच्च 'काम'

सबसे ऊँचा है वह सरपुरुषोंद्वारा सेवित ग्रुभ 'काम'। परमादर्श, सफलकर हुँजीवन, शास्त्रविचार, कर्म निष्काम॥ अन्तःकरण-ग्रुद्धिके द्वारा देता मोक्ष-तत्त्वका ज्ञान। है मुसुञ्जुजनका नित वाब्छित, क्लाध्य, 'विनाशक मोहाशान'॥

#### सर्वोच 'काम'

इससे ऊँची भक्ति-'कामना', जिससे सर्वेश्वर भगवान। सेवित होते निस्य, अनन्तैश्वर्थ-भूति-श्री-मोद-निधान॥ बार-बार दर्शन देते, करते जनकी रुचिके अनुसार। देते सालोक्यादि पञ्चविध मुक्ति सहज ही परम उदार॥

## कामनाशका उपाय और काम तथा प्रेमका भेद

'काम' सृष्टिका मूल', काम है सहज जीवका निज संस्कार।

जिह रात्रुं महाबाहो कामरूपं दुरासदम् ॥
† पहले एक वह आत्मा ही था, उसने कामना की—
आत्मैवेदमम् आसीदेक एव । सोऽकामयत ।
( बृहदारण्यक ० ३ । १ । ५ )

 <sup>#</sup> भीतावक्ता भगवान् श्रीकृष्णः—देखिये गीताः, तृतीय अध्यायका अन्तिम अंश—

अतः िमटा देना उसका अस्तित्व असम्भव-सा ब्यापार ॥ कभी 'काम-रिपु'का केवल वल-संयमसे होता न विनाश । 'प्रेम'-रूप आते ही पर वह होता नष्ट, बिना आयास ॥ 'काम-नाश'का इसोलिये है साधन एक नित्य अब्यर्थ— 'त्याग-विश्चाद प्रेम'में परिणत कर दे उसे, समझकर अर्थ ॥ 'प्रेम'-रूपमें परिणत हो, फिर काम नहीं रह जाता 'काम'। लीह स्वर्ण बन जानेपर ज्यों हो जाता है शुद्ध छलाम ॥ 'काम' नित्य 'विषमिश्रित मधु' है, 'प्रेम' नित्य श्चि सुधा अन्प । काम 'दु:खपरिणामी' निश्चित, 'प्रेम' नित्य आनन्दस्वरूप ॥ 'काम' अन्धतम प्राप्त कराता निन्दित नरक, तमोमय छोक । 'प्रेम' ज्योतिमय रवि देता सुख, दिव्य लोक, निर्मंछ आलोक ॥ 'काम' स्व-सुखमय, सदा चाहता विविध भोग-अपवर्ग-पदार्थ। 'प्रेम' स्यागमय प्रियसुखकामी, सुनिवाध्छित 'पञ्चम पुरुषार्थ'॥

#### प्रेम

पर जिनमें अपनी रुचि कुछ भी नहीं, नहीं कुछ पाना शेष ।
नहीं कामना भुक्ति-मुक्तिकी नहीं वासनाका लवलेश ॥
साधन-साध्य प्रेम-सेवा ही, त्यक्त सभी विधि काम-विचार ।
सालोक्यादि मुक्ति, दर्शन भी सेवा बिना नहीं स्वीकार ॥
वहीं त्यागमय परम प्रेम है, रिसक प्रेमियोंका आदर्श ।
परमहंस-तापस-ऋषिवािक्छित वही सुदुर्लभ 'परमोत्कर्ष'॥

#### राधा---प्रेमप्रतिमा

राधा इसी नित्य निर्मल अति त्याग-प्रेमकी केवल मूर्ति। परम प्रेमरूपा वह करती नित माधव-मन-इच्छा-पूर्ति॥ नहीं 'त्याग' करती वह कुछ भी, करती नहीं कभी वह 'प्रेम'। स्वयं प्रतिष्ठा 'त्याग-प्रेम' की, सहज शुद्ध ज्यों निर्मल हेम॥ उसके दिन्य प्रेम-रस-आस्वादनमें हिर नित रहते लीन। नित्य स्वतन्त्र, पूर्ण वे रहते प्रेमविवश्च राधा-आधीन॥

# वर्तमान भौतिक जगत्के लिये भी राधाभावके परिचय तथा प्रचारकी परमावस्यकता

मानवके गौरव तथा अभिमानके प्रतीक वर्तमान विज्ञानके विकासद्युति-सम्पन्न खर्णयुगमें अथवा आध्यात्मिक दृष्टिसे प्रायः सर्वत्र विस्तृत
तमोमय घोर अज्ञानके युगमें, जिसमें प्रतिक्षण वर्धमान, नित्य अतृप्त
भोगिलिप्साके प्रभाव तथा मानवोचित त्यागके अभावसे मनुष्य असुर बन
गया है—मानवके कर्तव्यपर गम्भीर विचार करना परमावश्यक है।
यदि इस पतनके प्रवाहकी गति नहीं रुकी तो पता नहीं, विश्वमानव
कितने दीर्घकालके लिये, कितने घोर अन्यकार-गर्तमें गिरनेको
बाध्य होगा।

जलकी धारा जबतक प्रवाहित रहती है, उसका गंदापन नष्ट होकर उसका वह जल निर्मल, शुद्ध बनता चला जाता है; परंतु शुद्ध जल भी यदि एक गड्ढेमें भरकर बंद कर दिया जाता है तो वह अत्यन्त मिलन हो जाता है, सड़कर वह गंदे कीड़ोंकी विहार-स्थली बन जाता है और नाना प्रकारके रोग-विस्तारमें कारण बनता है। इसी प्रकार जबतक सर्वलोक-कल्याणकारिणी भारतीय आर्य-संस्कृतिके अनुसार मानवकी जीवनधारा—विचार-कर्म-धारा अपने 'अहं को अखिल विश्वप्राणियोंके 'अहं में मिलाकर—अपने 'स्व'को सबमें देखकर सबके सुख-हित-सम्पादनमें अखण्डरूपसे प्रवाहित थी, तबतक सबका कल्याण ही अपना कल्याण समझा जाता था तथा सर्वहितकारी विचार एवं कियाकलाप चलते थे। परंतु जबसे मानवका 'स्व' छोटे-से सीमाबद्ध दायरेमें रुककर संकृचित और सीमित हो गया है, तबसे वह गड्ढेमें इकट्ठे हुए सड़े जलकी भाँति दूषित हो गया है। इसीसे उस 'स्व'का अभिलित 'अर्थ'—'स्वार्थ' भी बहुत ही संकृचित होकर अत्यन्त निम्नस्तरपर आ गया। इसी नीच स्वार्थक कारण सर्वत्र त्यागका अभाव

बढ़ता जा रहा है और मनुष्य विभिन्न कारणोंकी उद्भावना करके एकदूसरेका शत्रु बनकर अपने ही विनाशपर तुल गया है। आज केवल
राजनीतिमें ही नहीं, प्रायः सभी क्षेत्रोंमें—हमारा ही नहीं, व्यक्तिगत
जीवनसे लेकर समस्त विश्वगत मानव-जीवनतक प्रायः इसी विनाशकी
भयानक भूमिपर आ गया है। इसीलिये लोक-कल्याणकारी विज्ञानका
भी मानवकी विपरीतदर्शिनी तामसी बुद्धिके कारण अवाञ्छनीय जनविध्वंसकारी उद्दण्ड प्रलय-काण्डोंमें प्रयोग किया जा रहा है। ऐसे
दुस्समयमें त्यागकी महिमा बतलानेवाले साधनकी—त्यागमय पवित्र
चित्रके अध्ययन, परिचय, दर्शन और तदनुरूप जीवन-निर्माणके पुनीत
कार्यकी बड़ी आवश्यकता है।

आध्यात्मिक जगत्क साधन-क्षेत्रमें तो सर्वोच्च साधनपदपर समारूढ़ तीत्र मुमुक्षु---मोक्षकामी पुरुष भी बन्धनमुक्तिक खार्थवश मोक्षकी कामना करता है । यद्यपि यह कामना कामना नहीं मानी जाती, वह त्याज्य नहीं, वरं वड़े पुण्यफलोंसे प्राप्त, आदरणीय और वरणीय है, तथापि खार्थत्यागकी अत्युच्च मूमिकापर पहुँचनेके लिये इस कामनाका त्याग भी परभावश्यक है । इसके लिये भी ऐसे पुनीत चरित तथा परम पावन साधनक परिचयकी अनिवार्य आवश्यकता है । ऐसा त्यागमय जीवन सर्वत्यागमयी 'श्रीराधाजी'का है और इस प्रकारका साधन ख-सुख-वाञ्छा-कल्पना-लेशगन्धसे श्रून्य पवित्रतम 'ग्रेम' है ।

श्रीराधाजीके तथा श्रीगोपाङ्गनाओंके पुनीत चरितमें इसी परम त्यागमय पुनीत साधन तथा साध्य-खरूपके दर्शन प्राप्त होते हैं। अतएव उसका गम्भीर हृदयसे संयतेन्द्रिय होकर जितना भी स्मरण-चिन्तन-मनन किया जाय, उतना ही मङ्गल है।

प्रेम सीमित 'ख'-रूपको तथा अपने सीमित खार्थको भुलाकर प्रेमास्पदके अखण्ड स्मरण तथा उसीके सुग्व-हित-सम्पादनरूप स्वार्थमें अपनेको खो देता है, परंतु इतनेपर भी न अभिमान करता अहसान । आजका मानव यदि यह पाठ सीग्व वह सचा धर्मभक्त, जातिनक्त, दशनक्त, विश्वभक्त या विश्वमय प्रभुका अनन्य भक्त वन सकता है । पर इसके अभावमें आज मनुष्य धर्म, जाति, देश, विश्व तथा विश्वात्मा भगवान्को भूळकर अपने कल्पित तथा सीमित नाम-रूपके सेवन तथा सुख-हित-सम्पादनमें लगा है, जिसका परिणाम पतन और विनाश है । इसीलिये प्रेम-साधनकी आवश्यकता है । इस प्रेम-साधनमें संलग्न होनेक लिये मनुष्यको वनना है—सचा प्रेमी। अर्थात् एकमात्र प्रेमास्पद्को सुखका—सेन्य सुखका विषय तथा अपनेको एकमात्र उसके सुखका सेवक—या सुखका आश्रय वना लेना । इसके लिये राधा-चरित्रके, राधा-जीवनके स्मरणकी, राधांके त्यारामय आदर्श जीवनके अध्ययनकी आवश्यकता इसीलिये इस प्राचीन परम्परागत गधा-प्राकट्य-महोत्सवको नवीन रूपमें मनानेका यह क्षुद्र प्रयास है । अभी तो क्वल विचारमात्र ही है, प्रयासका प्रारम्भ नहीं हुआ है । ऐसे प्रयासके लिये गंथा-जीवनसे परिचित तथा उसमें श्रद्धा-सम्पन्न प्रयास करनेवालोंकी आवश्यकता है । अभी तो न रङ्गमञ्ज है और न अभिनेता ही । केवल बाह्य विचारमात्र है । श्रीराधा इस अभावकी पूर्ति करेंगी, तभी कुछ होगा । तबतक इस उत्सवसे जो कुछ सद्भावना प्राप्त होती है, वही एक परम लाभकी वस्तु है । श्रीराधाचरितको समझनेके लिये तपस्या तथा संयमकी तो आवश्यकता है ही, वार-बार उनके चरित्रको गम्भीरतासे हृद्यंगम करना भी अत्यन्त प्रयोजनीय है ।

श्रीरा० मा० चि० २२--

### श्रीराधाका परिचय तथा पूजन

मेरी उन श्रीराधाजीनं कृपा-परवश होकर मुझको अपने खरूपका जो कुछ परिचय करायाः उसका मोटा रूप यह है---

#### मेरी आराध्या राधाका खरूप-तत्त्व

राधारानी देतीं प्रियको पल-पल नया-नया आनन्द। उम आनँदसे शत-शतग्ण आनन्द प्राप्त करतीं खच्छन्द ॥ तन-मन-धन-जीवन-मति-गति, सब वस्तु, कर्म-आचार-विचार। प्रियतमके सब सहज समर्पित नित सुख-सेवा-रत, अविकार ॥ किंतु न रहता उन्हें कभी भी अपने देनेका कुछ भान। कभी न आता उनके मनमें निज कृतिका किंचित् अभिमान॥ रागरहित श्रङ्गार विलक्षण, भोगरहित नित भोग महान। प्रियतम-सुख हित दैन्ययुक्त सब हैं, अभिमानरहित अतिमान॥ निजसुख-वान्छा-विरहित ममता, नित विरागमय प्रिय-आसक्ति। भोजन-पान स्वाद्विरहित निज, प्रिय-सुख-हेतु मुक्त अनुरक्ति॥ मिलन काम-तमका न कभी हो पाता उनमें लेश-प्रवेश। रहता नित्य प्रकाशित श्रुचितम दिन्य ज्योतिमय प्रेम-दिनेश॥ संयमपूर्ण सहज चलते नित देह-गेहके सब व्यवहार। वे भी सब प्रिय-सुख-साधन ही होते, निजको सदा बिसार ॥ अतुलनीय मौन्दर्य-ज्ञील, मद्गुण, स्वभाव, सद्भाव, सुरूप। यं कृष्णाकर्षी पावन दिब्य मेरी राधाके नित्य सेविका वे प्रियतमकी, विनय-विनम्न सहज मन-दीन । कहतीं, सदा मानतीं निजको दुर्लभ स्थाम-प्रेम-धन-हीन॥ किंतु क्याम नित रीझे रहते, करते नित नूतन मनुहार। परमाराध्य मानते, निर्मल मनसे प्रियतम नन्दकुमार॥

इसके एक-एक शब्दपर तथा उसके अर्थपर ध्यान दीजिये और तद्जुसार अपना जीवन निर्माण करनेका सत्प्रयास श्रीराधा-माधवके अनुप्रह-बलके आधारपर ही अत्यन्त दीनताके साथ कीजिये । श्रीराधाके इस भावपर सदा खूब लक्ष्य रखिये—-'राधा कभी भी अपनेमें प्रेम या कोई गुण नहीं देखतीं, वे सदा ही अपनेमें अशेष ब्रुटियोंके-डोषोंक दर्शन करती हैं और अपनेको सेवाके अयोग्य मानती हुई भी निगन्तर प्रियतमके उदार रसमय हृदयकी वदान्यताक भगेसे उन्हींको एकमात्र जीवनका परमाराध्य मानकर उनकी अहर्निश पूजा किया करती हैं। उनकी पूजा-आराधना-अर्चनामें कभी विराम नहीं आता । रहती है और चलती ही रहेगी। इस प्रकारके परम श्रेष्ठ परम त्यागमय जीवन-दर्शनसे युक्त श्रीराधाका-—जो भगवानुकी अभिन्नखरूपा होनेपर भी भगवान्की नित्य आराधिका वनकर परम प्रेमका अनुष्ठान करती हैं और उससे सहज ही हमारे सामने एक परमोज्ज्वल आदर्श उदाहरण उपस्थित हो जाता है,—हमें नित्य निरन्तर पूजन-आराधन मिक्तपूर्वक करना चाहिये । इससे उनके प्रियतम भगवान् श्रीकृष्णकी टमपर कृपा-सुधा-धारा अनायास अनवरतरूपसे वरसने लगेगी । भगवान् श्रीकृष्णने भगवान् शिवसे कहा है---

> सक्तद्वां प्रपन्नो वा मित्रयामेकिकां सुत । सेवतेऽनन्यभावेन स मामेति न संशयः॥ यो मामेव प्रपन्नश्च मित्रयां न महेश्वर । न कदापि स चाप्नोति मामेवं ते मयोदितम्॥ सक्तदेव प्रपन्नो यस्तवास्मीति वदेदिप । साधनेन विनाप्येच मामाप्नोति न संशयः॥ तस्मात् सर्वप्रयत्नेन मित्रयां शरणं वजेत् । आश्रित्य मित्रयां रुद्ध मां वशीकर्तुमहेसि॥

( **वद्म**पुराण, धातालम्बण्ड ८२ । ८३---८६ )

"वस्स! जो व्यक्ति केवल एक बार हम दोनोंकी शरणमें आकर अथवा एकमात्र मेरी प्रिया (श्रीराधा) की ही शरणमें आकर उनकी अनन्य भावसे सेवा करता है, वह निस्संदेह मुझको प्राप्त होता है। महेश्वर! इसके विपरीत जो केवल मेरी शरण आ गया है पर मेरी प्रियाक्ता शरण नहीं आया, वह मुझको कभी प्राप्त नहीं होगा—यह में सन्य कहता हूं। जो ध्यक्ति एक वार भी हम छोगोंकी शरण आकर भी तुमलोगोंका हूँ। यो कह देता है, वह विना ही साधन मुझको प्राप्त होता है—इसमें कोई संदेह नहीं है। अतएव सब प्रकारसे प्रयन्त करके मेरा प्रियतमा राजाकी शरण प्रहण करे। हे रुद्ध! यदि मुझे वशमें करना चाहते हो तो मेरी प्रियतमा (राधा) का आश्रय प्रहण करे। ।

हमी प्रकार श्रीराधाकी प्रसन्नता प्राप्त करनेके लिये उनके नित्य परमाराध्य प्रियतम मगवान् श्रीकृष्णके अनन्यशरण होकर उनकी उपासना आराधना करनी चाहिये। जो श्रीराधाजीकी तो उपासना करता है. पर श्रीकृष्णकी अवहेलना करता है, उसपर श्रीराधाजी प्रसन्न नहीं होतीं।

अतएव साधकोंको सन्चे मनसे श्रीराधाके नित्य परमाराध्य भगवान् श्रीकृष्णकी और श्रीकृष्णकी आत्मरूपा परमप्रिया श्रीराधाजीकी उपासना करनी चाहिये। अभिग्राय यह कि युगळखकूपकी उपासना-आराधना करनी चाहिये।

पर इस प्रेमराज्यके साधनमें त्यागकी बहुत बड़ी तथा अनिवार्य आवस्यकता है। कहीं श्रीराधाप्रेष्ट भगवान् श्रीकृष्णसे तथा उनकी प्राणेश्वरी श्रीराधासे कुछ सुख प्राप्त करनेकी वासना न जाग उठे, इससे हमें सर्वथा तथा सर्वतोमुखी त्यागमूर्ति भन्नरी रूपसे उपासना करके —

उत्तरीत्तर दिन्य प्रलोभनोंकी बहुछतामें भी परम त्यागके तपस्यापूर्ण पंचित्र आदर्शपर दृढ़ रहते हुए श्रीराधा-माधवको प्रसन्न करनेका प्रयास करना चाहिये।

आज श्रीराधा-जन्माष्टमी-महोत्सवका महान् पवित्र पर्वदित्रम है । हमलोग श्रीराधा-माधवसे प्रार्थना करें कि वे हमपर अपनी सहज ऋपाकी वर्षा करें, जिससे हमलोग लोक-परलोक तथा दिव्य भोग-मोक्षके प्रलोभनोंसे वचकर उनकी प्रेम-रसमयी सेवा करनेका सुअवसर तथा सौभाग्य प्राप्त कर सकें।

#### प्राथना

श्रीराधामाध्य कर हमपर सहा कृपायर्षा भगवान— दुकरा सकें सभी भोगोंको जिससे, दें यह ग्रुभ वरदान ॥ सहज त्याग दें लोक और परलोकोंके हम सारे भोग। लुभा सकें न दिख्य लोकोंके भोग, मोक्षका ग्रुचि संयोग॥ बने रहें हम रस-निकुञ्जकी श्रुद्ध मञ्जरी सेवारूप। सखी-दासियोंकी दासी, अतिशय नगण्य, अति दीन अनुष्॥ पड़ती रहे सदा हमपर उन सखि-मञ्जरियोंकी पद-धूल। करती रहे कृतार्थ, बनाती रहे हमें सेवा-अनुकूल॥

बोलो श्रीकृष्णवञ्छभा श्रीराधारानी तथा उनके परमाराध्य श्रीकृष्णकी जय जय !!



# श्रीराधामाधवका दिन्य स्वरूप

( सं० २०२६ वि० के श्रीगवाष्टमी-महोत्सवपर प्रवचन )

दृरादपास्य स्वजनान् सुखमर्थकोटि सर्वेषु साधनवरेषु चिरं निराशः। वर्षन्तमेव सहजाद्भृतसौख्यधारां श्रीराधिकाचरणरेणुमहं सारामि॥ अमन्द्रप्रमाङ्करूथसकलनिर्वन्धहृद्यं द्यापारं दिव्यळ्वि मधुरलावण्यललितम्। अलक्ष्यं राधास्यं निखिलनिगमैरप्यतितरां रसाम्भोधेःसारं किमपि सुकुमारं विजयते॥

### श्रीराधामाधव---प्रेमतत्त्व और रसतत्त्व

भगवान् श्रीकृष्ण सिन्चदानन्दखरूप हैं। सत्, चित्, आनन्द—
ये तीनों शक्तियाँ नित्य ही पूर्णरूपमें उनके खरूपगत हैं। शक्ति
और शक्तिमान्में कोई भेद नहीं होता। इन परात्पर भगवान्के सिवा
अन्य कुळ भी नहीं है। पर इनकी शक्तियाँ जहाँ अमूत्रू त्यमें हैं,
वहां लीलाका प्राकट्य नहीं हे और जहाँ मूर्त्रूपमें हैं, वहाँ वे नित्य
अभिन्न होते हुए भी भिन्नरूपमें स्थित होकर नित्य लीला करती रहती
हैं। जिस सम्स्पेमें लीलाका प्राकट्य नहीं है, वह भगवान्का भिविंशेप

न्नसरूप' है और जहाँ छीलाका प्राकट्य है, वहाँ वे 'सगुण निराकार परमात्मा' और 'सगुण साकार छीलापुरुषोत्तम भगवान्' हैं। भगवान्की अभिन्न खरूपाशक्तिकी छीलाके अनन्त भेद हैं; पर उनमें चिच्छक्ति, मायाशक्ति और जीवशक्ति—ये तीन प्रधान हैं। चिच्छक्ति 'अन्तरङ्गा', मायाशक्ति 'बहिरङ्गा' और जीवशक्ति 'तटस्था' हैं। ये भायाशक्ति और जीवशक्ति ही गीतोक्त 'परा' और 'अपरा' प्रकृतियाँ हैं।

सत्, चित्, आनन्द—ये तीनों शक्तियाँ भगवान्से अभिन्न और एक ही शक्तिके तीन रूप हैं। इनमें 'आनन्द' चित्-खरूपाशक्तिका प्रत्यक्ष रूप है। आनन्द 'ह्लादिनी', सत् 'संबिनी' और चित् 'संवित्' शक्ति हैं। अन्तरङ्गा चिष्ठक्ति—आनन्द ही ह्लादिनी श्रीराधा हैं। ये श्रीराधिका श्रीकृष्णकी सर्वथा अभिन्न नित्य खरूपाशक्ति हैं। मूर्तिमती ह्लादिनी शक्ति नित्य आनन्दाकर, आनन्दयोनि तथा आनन्दखरूप श्रीकृष्णको अनिवचनीय मधुर दिव्य आनन्दका आखादन कराती हैं और उनके आनन्दसे खयं भी अचिन्त्य दिव्य सुखका आखादन करती हैं।

श्रीकृष्ण। श्रीराधाजीसे नित्य अभिन्न तथा सर्वथा एक होते हुए ही 'आनन्दब्रक्ष'के प्रतिष्ठाखरूप ( ब्रह्मणो हि प्रतिष्ठाहम् ) परिपूर्णतम रसराज या अचिन्त्य रस-ब्रह्मतत्व हैं । इन श्रीकृष्ण और श्रीराधाके रूपमें ही वस्तुतः विद्युद्ध अनन्य 'रस' और 'ग्रेम' हैं । ये इस जड-प्राकृत जगत्से सर्वथा अतीत हैं । श्रीकृष्ण सर्वेश्वर्यरूप 'खयं-भगवान्' हैं । उनमें जैसे दिव्य अनन्त ऐश्वर्यका प्रकाश है, वैसे ही उनकी अन्तरङ्गा खरूपाशक्ति ह्वादिनी श्रीराधाजीमें भी है । जैसे भगवान् श्रीकृष्णका असमोद्ध्व माधुर्य अनन्त ऐश्वर्यसे समावृत है, वैसे ही श्रीराधाजीके श्रीकृष्णाकर्षी परम मधुर खरूपपर भी ऐश्वर्यका दिव्य आवरण है । पर जहाँ अनावृत लीला है, वहाँ भगवान् सर्वाकर्षकत्वादि खरूपभूत गुणोंसे सम्पन्न, मधुरतम अप्राकृत विचित्र लीला विहार-परायण

हैं । यह सर्वापेक्षा अन्तरङ्ग रसराज-खरूप ही 'रसतत्त्व' है और इस रसतत्त्वको नित्य नव-नव रूपमें आनन्द प्रदान करनेवाली अप्राकृत परमाह्वादखरूपा श्रीराधा ही 'प्रेमतत्त्व' हैं । ये नित्य एक ही दो रूपोंमें लीलायमान, नित्य परस्पर आकृष्ट हैं । श्रीकृष्ण आकृष्ट हैं— प्रेमक प्रति; और श्रीराधा अकृष्ट हैं— रसके प्रति ! इनकी यह प्रेम-रसमयी अन्तरङ्ग-खरूपभूता लीला ही श्रीराधा-माधवका नित्य विलास-विहार है । इसमें सर्वदा सर्वत्र केवल पवित्रतम, प्राकृत जगत्तसे अतीत माधुर्य-ही-माधुर्य है ।

# राधाजी श्रीकृष्णकी और श्रीकृष्ण राधाजीकी आत्मा

श्रीकृष्णकी आत्मा श्रीरावाजी हैं और राविकाजीकी आत्मा श्रीकृष्ण हैं । दोनोंमें लेशमात्र भी अन्तर नहीं है । भगवान् श्रीकृष्णके अन्तर्यान हो जानेपर वियोग-दुःख-कातरा रानियाँ कालिन्दी—यमुनाजीके तटपर आती हैं और कालिन्दीकी अधिष्ठात्रीदेवीको मूर्तिमती तथा प्रफुछित देखकर पूलती हैं— जेसे हम श्रीकृष्णकी धर्मपिनयाँ हैं, वैसे ही तुम भी हो; हम विरहाशिमें जली जा रही हैं, पर तुम प्रसन्न दीखती हो । कल्याणि ! इसका कारण वताओ । रानियोंकी यह बात सुनकर यमुनाजी हँस पड़ी; फिर प्रियतमकी पत्नी होनेके नाते उन्हें अपनी ही वहन मानकर उनके दुःखसे द्वित होकर बोळीं—

आत्मारामस्य कृष्णस्य ध्रुवमात्मास्ति राधिका । तस्या दास्यवभावेण विरहोऽस्मान् न संस्पृशेत् ॥ तस्या प्रवांशविस्ताराः सवाः श्रीकृष्णनायिकाः । नित्यसंयोग प्रवास्ति तस्याः साम्मुख्ययोगतः ॥ स एव सा स सैवास्ति वंशी तत्येमस्रिका ।

( स्कन्द०, भा० मा० २ । ११-१३ )

"आत्मामें ही रमण करनेके कारण भगवान् श्रीकृष्ण 'आत्माराम' हैं और उनकी आत्मा हैं—श्रीराधाजी । मैं दासीकी तरह श्रीराधाकी सेवा करती रहती हूँ । उनकी सेवाक प्रभावसे भगवान्का विरह मुझे स्पर्श नहीं करता । नगवान्की जितनी भी रानियाँ हैं, सब श्रीराधाक ही अंशका विस्तार हैं । भगवान् श्रीकृष्ण और श्रीराधा सदा एक-दूसरेके सम्मुख हैं, उनका परस्पर नित्य संयोग है; इसिल्ये राधाक स्वरूपमें अंशतः विद्यमान श्रीकृष्णकी अन्य गिनयोंको भी भगवान्का संयोग प्राप्त हैं (इस बातको वे जानतीं नहीं )। श्रीकृष्ण ही गथा हैं और राधा ही श्रीकृष्ण हैं । उन दोनोंका ग्रेम ही वंशी है ।"

#### आतमा तु राधिका तस्य तयैव रमणादसौ । आत्माराम इति प्रोक्त ऋषिभिर्मूढवेदिभिः॥ ( स्कन्दपुराण )

"श्रीराधिकाजी भगवान् श्रीकृष्णकी आत्मा हैं । उनमें सदा रमण करनेक कारण ही रहस्य-रसके ममेज्ञ ज्ञानी पुरुष श्रीकृष्णको आत्मारामः कहते हैं।"

इसी प्रकार भगवान् श्रीकृष्ण कहते हैं कि 'मैं राघाके हृदयमें आत्मारूपसे स्थित हूँ'—

# अहं राधाया हृदये आत्मरूपेण संस्थितः। श्रीराधाका तत्त्व, महत्त्व, स्वरूप आदि

श्रीराधाजीके तत्त्व, महत्त्व, स्ररूप, महाभाव, प्रेम तथा लीलांक शास्त्रोंमें असंख्य वचन हैं। यहाँ केवल भगवत्त्वरूप त्रिदेव—भगवान् शिव, भगवान् नारायण, भगवान् ब्रह्मा और स्वयं भगवान् श्रीकृष्णकं कुळ वचन उद्भृत किये जाते हैं। इन वचनोंसे श्रीराधाजीके स्वरूप-महत्त्वका कुळ अनुमान हो सकेगा। ( ? )

मगवान् शिव कहते हैं—

यथा ब्रह्मस्वरूपश्च श्रीकृष्णः प्रकृतेः परः ।
तथा ब्रह्मस्वरूपा च निर्छिपा प्रकृतेः परा ॥
आविभीवस्तिरोभावस्तस्याः कालेन नारद् ।
न कृत्रिमा च सा नित्या सत्यरूपा यथा हरिः ॥
( नारदपञ्चरात्र, द्वितीय गत्रि, तृतीय अध्याय ५१, ५४ )

'जंसे ब्रह्मस्वरूप शीकृष्ण प्रकृतिसे पर-—अतीत हैं, वैसे ही श्रीराधा भी ब्रह्म तरूपा, निर्किता और प्रकृतिसे अतीत हैं । नारद ! समयपर उनका आविर्माव और निरोमाव होता है । हरिकी तरह ही वे भी अकृत्रिमा, नित्या और सत्यरूपा हैं ।'

राधा रासेश्वरी रम्या रामा च परमात्मनः ॥
रासोद्भवा कृष्णकान्ता कृष्णवक्षःस्थलस्थिता ।
कृष्णप्राणाधिदेवी च महाविष्णोः प्रसूरिप ॥
सर्वाद्या विष्णुमाया च सत्या नित्या सनातनी ।
ब्रह्मस्वरूपा परमा निर्लिशा निर्गुणा परा ॥
( नारद्पञ्चरात्र, द्वि० रा०, अ० ४ । ४८, ५० )

भरमात्माकी पराशक्ति राधा रासेश्वरी, रम्या, रामा, कृष्णकामिनी, रासोद्भवा, कृष्णकान्ता, कृष्णवश्वःस्थळित्यता, कृष्णप्राणाधिदेवी और महाविष्णुकी भी जननी हैं। वे ब्रह्मख़क़्पा, परमा, निर्विष्ता ( संसारासिक्तसे सर्वथा रिटत, निर्वेष ), निर्गुणा ( प्राकृत गुणोंसे अतीत ख़क्पभूत सौन्दर्य-माधुर्यादि गुणोंसे युक्त ) एवं परा ( प्रपञ्चातीत ख़क्रपस्थित ) हैं।

( २ )

#### देवर्षि नारदजीसे भगवान् शिव कहते हैं—

अन्तरङ्गस्तथा नित्यविभूतैस्तैश्चिदादिभिः।
गोपनादुच्यते गोपी राधिका कृष्णवल्लभा ॥
देवी कृष्णमयी प्रोक्ता राधिका परदेवता।
सर्वलक्ष्मीस्वरूपा सा कृष्णाह्लादस्वरूपिणी ॥
ततः सा प्रोच्यते विश्व ह्लादिनीति मनीपिभिः।
तत्कलाकोटिकोटखंशा दुर्गाद्यास्त्रिगुणात्मिकाः॥
सा तु साक्षान्महालक्ष्मोः कृष्णा नागयणः प्रमुः।
नैतयोर्विद्यते भेदः स्वल्पोऽपि मुनिसत्तम॥
इयं दुर्गा हर्ग रुदः कृष्णः शक इयं शची।
सावित्रीयं हरिर्वह्ला धूमोर्णासी यमा हरिः॥
वहुना कि मुनिश्चेष्ट विना ताभ्यां न किचन।
चिद्विल्लक्षणं सर्वं राधाकृष्णमयं जगत्॥
इत्थं सर्वं तयोरव विभूति विद्वि नाग्द।
न शक्यते मया वक्तुं वर्षकोटिशतैरपि॥

( पद्म०, पाताल०, अध्याय ८१ । ५२ - ५८ )

"नारदजी! श्रीकृष्णप्रिया गया अपनी चैतन्य आदि नित्य रहनेवाळी अन्तरङ्ग विभूतियोंसे इस प्रपञ्चका गोपन—संरक्षण करती हैं, इसिल्ये उन्हें 'गोपी' कहते हैं। वे श्रीकृष्णकी आराधनामें तन्मय होनेके कारण 'राधिका' कहलाती हैं। श्रीकृष्णमयी होनेसे ही वे 'परा देवता' हैं। सम्पूर्ण-लक्ष्मीस्वरूपा हैं। श्रीकृष्णके आह्रादका मूर्तिमान् खरूप होनेके कारण मनीपीजन उन्हें 'ह्रादिनी' शक्ति कहते हैं। दुर्गादि त्रिगुणामिका शक्तियाँ उनकी कलके करोड़बेंका भी करोड़बाँ अंश हैं। श्रीगाधा साक्षात् महालक्ष्मी हैं और नगवान् श्रीकृष्ण साक्षात् नारायण हैं। भुनिश्रेष्ठ ! इनमें थोड़ा सा भी दभे

नहीं है । श्रीराधा दुर्गा हैं और श्रीकृष्ण रुद्ध । श्रीकृष्ण इन्द्र हैं तो ये साक्षात् ब्रह्मा हैं। ये शक्षण यमराज हैं तो ये उनकी पत्नी धूमोर्गा हैं। अधिक क्या कहा जाय, उन दोनोंके विना किसी भी वस्तुकी सत्ता नहीं है। जड-चेतनमय सारा संसार श्रीराधाकृष्णका ही खक्षण है। नारदजी! इस प्रकार सबको उन्हीं दोनोंकी विभूति समझो। मैं नाम ले-लेकर गिनान लगूँ तो सा करोड़ वर्षोमें भी उस विभूतिका वर्णन नहीं कर सकता।"

#### भगवान नारायणके वचन

भगवान् श्रीनागयण कहते हैं---

प्राणाधिकप्रियतमा सर्वाभ्यः सुन्दरी परा॥
सर्वयुक्ता च संभाग्यभागिनी गौरवान्विता।
वामाङ्गार्थस्वरूपा च गुणेन तंजसा समा॥
परावरा सारभूता परमाद्या सनातनी।
परमानन्दरूपा च धन्या मान्या च पूजिता॥
गसकीडाधिदेवी श्रीकृष्णस्य परमात्मनः।
गसमण्डलसम्भूता रासमण्डलमण्डिता॥
रासेश्वरी सुरसिका रासावासनिवासिनी।
गोलोकवासिनी देवी गोपीवेषविधायिका॥
परमाह्वादरूपा च संतोषहर्षरूपिणी।
निर्मुणा च निराकारा निर्लिप्ताऽऽत्मस्वरूपिणी॥
निरीहा निरहंकारा भकानुत्रहविष्रहा।
वेदानुसारिध्यानेन विश्वाता सा विचञ्चणा॥
दिष्टद्या न सा चेदोः सुरेन्द्रैर्मुनिपुङ्गवैः।
विह्वगुद्धांशुक्थरा नानालंकारभूषिता॥

कोटिचन्द्रप्रभा पुष्टसर्वश्रीयुक्तविद्रहा।
श्रीकृष्णभक्तिदास्यैककरी च सर्वसम्पदाम्॥
अवतारे च वाराहे वृषभानुसुता च या।
तत्पादपद्मसंस्पर्शात् पवित्रा च वसुंधरा॥
ब्रह्मादिभिरदृष्टा या सर्वेर्दृष्टा च भारते।
स्त्रीरत्नसारसम्भूता कृष्णवक्षःस्थले स्थिता॥
यथाम्बरे नवधने लीला सौदामनी मुने।
पिष्टवर्षसहस्राणि प्रतप्तं ब्रह्मणा पुरा॥
यत्पादपद्मनखरदृष्ट्यं चात्मगुद्धये।
न च दृष्टं च स्वप्नेऽपि प्रत्यक्षस्य तु का कथा॥
तैनैव तपसा दृष्टा भुवि वृन्दावने वने।

( श्रीदेवीभागवत ९ । १ । ४४---५७ )

"ये परमात्मा श्रीकृष्णको प्राणसे भी बहकर प्रिय हैं। सम्पूर्ण देवियोंकी अपेक्षा इनमें सुन्दरता अधिक है। इनमें सभी सद्गुण सदा विद्यमान हैं। ये परम सीभाग्यवती हैं। इन्हें अनुपम गौरव प्राप्त है। परब्रह्मका वामार्द्धाङ्ग ही इनका स्वय्त्य है। ये ब्रह्मके समान ही गुण और तेजसे सम्पन्न हैं। इन्हें परावरा, सारम्ता, परमाद्या, सनातनी, परमानन्दरूपा, धन्या, मान्या और पूज्या कहा जाता है। ये नित्यनिकुञ्जेश्वरी रासकीड़ाकी अधिष्ठात्री देवी हैं। परमात्मा श्रीकृष्णके रासमण्डलमें इनका आविर्माव हुआ । इनके विराजनेसे रासमण्डलको विचित्र शोभा होती है। गोलोकधाममें रहनेवाली ये देवी 'रासेश्वरी' एवं 'सुरसिका' नामसे प्रसिद्ध हैं। रासमण्डलमें पथारे रहना इन्हें बहुत प्रिय है। ये गोपीक वेपमें विराजती हैं। ये परम आह्वादस्वरूपिणी हैं। इनका विप्रह संतोप और हपसे परिपूर्ण है। ये निर्गुण (प्राकृतिक त्रिगुणोंसे रहित स्वरूपभृत दिश्य-गुणवती), निराकारा (पाञ्चभौतिक शरीरसे रहित, दिश्य-गुणवती),

निर्किंश ( र्लोकिक विषय-गगसे रहित ), आत्मख़रूपिणी ( श्रीकृष्णकी आत्मा ) नामसे विख्यात हैं । इच्छा और अहंकारसे रहित हैं । भक्तोंपर कृपा करनेक लिये ही इन्होंने अवतार घारण कर रक्खा है । वेदोक्त विधिक अनुसार ध्यान करनेसे विद्वान पुरुष इनके रहस्यको रापञ्च पात हैं । सुरेन्द्र एवं मुनीन्द्र तथा ईश्वरकोटिके देवता भी अपने चर्म-चक्षुओंसे इन्हें देखनेमें असमर्थ **हैं** । ये नीले रंगके दिन्य वस्त्र धारण करती हैं, अनेक प्रकारके दिन्य आभूग्य इन्हें सुशोभित किये रहते हैं । इनकी कान्ति करोड़ों चन्द्रमाओंके समान प्रकाशमान है । इनका सर्वाङ्गसम्पन्न श्रीविग्रह सम्पूर्ण ऐस्वयंसि सम्पन्न है । ये भगवान् श्रीकृष्णकी मक्ति एवं दास्यकी एकमात्र प्रदान करनेवाछी तथा सम्पूर्ण सम्पत्तियोंको देनेवाळी हैं । स्वेतवाराहकल्पमें श्रीवृपभानुके घर पुत्रीके रूपसे ये प्रधारी हैं । इनके चरण-कमलका संस्पर्श प्राप्तकर प्रथ्वी परम पवित्र हो गयी है । मुने ! जिन्हें ब्रह्मा आदि देवता भी नहीं देख सके. वे ही ये दंशी भारतवर्षमें सबके दृष्टिगोचर हो रही हैं। ये श्रीमय रुनोंके सारसे प्रकट हुई हैं । ये सगवान् श्रीकृष्णके वक्षःस्थरणार इस प्रकार विराजती हैं, जैसे आकाशस्थित नवीन नील मेघोमें विजली वामक रही हो । इन्हें पानेके लिये ब्रह्माने माठ हजार वर्षोतक तपस्या की है । उनकी तपस्याका उद्देश यही था कि इसके चरण-कमलके सम्बक्ते दर्शन सुलभ हो जायँ, जिससे मैं परम पंथित पन जाऊँ ।' परंतु खप्नमें भी वे इन मगवतीक उर्धन पाप न कर सके, किर प्रत्यक्षकी तो बात ही क्या है । उसी तपके प्रभावसे ये देवी 'बन्दावन' नामक वनमें ब्रह्मकि सामने प्रकट हुई हैं--वराधामपर इनका पंचारना हुआ है ।''

### भगवान् ब्रह्माके वचन

( ? )

ब्रह्माजी श्रीराधासे कहते हैं---

त्वं कृष्णाङ्गार्द्धसम्भृता तुल्या कृष्णेन सर्वतः। श्रीकृष्णस्त्वमयं गधा त्वं राधा वा हिनः खयम्॥ निह वेदेषु मे दए इति केन निरूपितम्।

× × ×

पुरुषाश्च हरेरंशास्त्वदंशा निखिलाः स्त्रियः॥ आत्मना देहरूपा त्वमस्याधारस्त्वमेव हि। अस्यास्तु प्राणेस्त्वं मातस्त्वत्प्राणेरयमीश्वरः॥ किमहो निर्मितः केन हेतुना शिल्पकारिणा। नित्योऽयं च तथा कृष्णस्त्वं च नित्या तथास्विके॥ अस्यांशा त्वं त्वदंशो वाष्ययं केन निरूपितः।

( ब्रह्मचैवर्तपुराण, श्रीकृष्णजन्मस्वण्ड, अध्याय १५ । १०१--२, १०४--१०७ )

'तुम श्रीकृष्णके आन्ने अङ्गसे प्रकट हुई हो, अतः सभी दृष्टियोंसे श्रीकृष्णके समान हो । तुम स्वयं श्रीकृष्ण हो और ये श्रीकृष्ण स्वयं राधा हैं, अथवा तुम राधा हो और ये स्वयं श्रीकृष्ण हैं— इस बातका किसीने निरूपण किया हो, ऐसी वात मैंने वेदोंमें नहीं देखी है ।'

× x x

'जैसे समम्त ब्रह्माण्डमें सभी जीवधारी श्रीकृष्णके अंशांश हैं, उसी प्रकार उन सबमें तुम्हीं शक्तिरूपिणी होकर विराजमान हो। समस्त पुरुष श्रीकृष्णके अंश हैं और सारी स्त्रियाँ तुम्हारी अंशभूता हैं। परमात्मा श्रीकृष्णकी तुम देहरूपा हो, अतः तुम्हीं उनकी आधारभूता हो । माँ ! इनके प्राणोंसे तुम प्राणवती हो और तुम्हारे प्राणोंसे परमेश्वर श्रीहिंग प्राणवान् हैं । अहो ! क्या किसी शिल्पीने किसी हेतुसे इनका निर्माण किया है ! कदापि नहीं । अस्विके ! ये श्रीकृष्ण नित्य हैं और तुम ही नित्या हो । तुम इनकी अंशस्वरूपा हो या ये ही तुम्हारे अंश हैं, इसका निरूपण किसने किया है !

( ? )

#### श्रीब्रह्माजी श्रीकृष्णका स्तवन करते हैं----

अनादिमाद्यं पुरुषोत्तमोत्तमं श्रीकृष्णचन्द्रं निजभक्तवत्सलम् । स्वयं त्वसंख्याण्डपति परात्परं राधापति त्वां शरणं व्रजास्यहम् ॥ गोलोकनाथम्बमनावलीलो र्वालावनीयं निजलोक्लीला । वैकुण्ठनाथोऽसि यदा त्वमेव लक्ष्मीस्तदेयं वृषभानुजा हि॥ रामचन्द्रो जनकात्मजेयं त्वं भूमो हरिस्त्वं कमलालयेयम्। यन्नावनारोऽस्मि यदा तदेयं श्रीदक्षिणा स्त्री पतिपन्निम्ख्या॥ त्वं नार्गसहोऽसि रमा हृदीयं नारायणस्त्वं च नरेण युक्तः। तदा त्वियं शान्तिरतीव साक्षा-च्छायेव याता च तवानुरूपा॥ त्वं ब्रह्म चेयं प्रकृतिस्तटस्था कालो यदेमां च विदः प्रधानम्। महान् यदा त्वं जगद्रश्ररोऽसि राधा तदेयं सगुणा च माया॥ यदान्तरात्मा विदितश्चतुर्भि-स्तदा त्वियं लक्षणरूपवृत्तिः। यदा विराडदेहधरस्त्वमेव तदाखिलं वा भवि धारणेयम्॥ श्यामं च गौरं विदितं द्विधा मह-स्तवैव साक्षात्पुरुषोत्तमोत्तम। गोलोकधामाधिपति परेशं परात्परं त्वां शरणं व्रजाम्यहम् ॥ सदा पठेद यो युगलस्तवं परं गोलोकधाम प्रवरं प्रयाति सः। (गर्ग० गोलोक० १६। २२-२८)

"आप अनादिकालसे वर्तमान तथा सबके उत्पत्ति-स्थान हैं। सर्वश्रेष्ठ 'पुरुषोत्तम' आपकी उपाधि है। आप अपने मक्तजनोंपर दया करनेवाले और 'श्रीकृष्ण' नामसे विख्यात हैं। समस्त ब्रह्माण्डोंके आप खयं खामी हैं। आपसे परे दूसरा कोई नहीं है। आप राधिकाजीके प्राणनाथ हैं। मैं आपकी शरणमें आया हूँ। आप गोलोकके नायक हैं। आपकी लीलाएँ बहुत-सी हैं। अपने धाममें लीला दिखलानेवाली यह श्रीराधा भी लीलावती हैं। आप जहाँ वेकुण्ठाधिराज हैं, वहाँ ये वृषमानुकी लाइली ही 'लक्ष्मी' हैं। जब भूमण्डलपर आप श्रीरामचन्द्र हैं तो ये विदेहकुमारी 'सीता' हैं। आप श्रीविष्णु हैं तो ये 'कमलाल्या'। जब आप यज्ञावतार धारण करते हैं तब ये पत्नियोंमें शिरोमणि 'दक्षिणामूर्ति' बन जाती हैं।

आप भगवान् नृसिंह हैं तो आपके हृदयमें स्थित इनका नाम 'रमा' है। आप नर-नारायणके वेषमें पधारते हैं तो ये 'शान्ति' कहलाती हैं। आपके साथ इनका अत्यन्त सादश्य है। छायाकी भाँति ये निरन्तर आपका अनुसरण किया करती हैं। आप ब्रह्म हैं, तो ये 'तटस्था प्रकृति' ( जीव ) बन जाती हैं । जहाँ आप काल हैं, वहाँ ये 'प्रधान' रूपा हैं । जब आप संसारका बीजभूत महद्रूूप धारण करते हैं, तब ये 'सगुण माया'के रूपमें प्रकट होती हैं। आप मन, बद्धि, चित्त एवं अहंकार—इन चारोंसे युक्त अन्तरात्मा होते हैं तो इनका 'लक्षण' अथवा 'वृत्ति'वा रूपमें अवतार होता है । आपके विराट्म्हप होनेपर तो ये सम्पूर्ण चराचरको धारण करनेवाली 'धरा' नामसे प्रसिद्ध होती हैं। पुरुषोत्तम ! ये जो स्थाम और गौर—दो प्रकारके रूप दिखायी देते हैं, खयं आपके ही तेज हैं । आप गोलोक वामक प्रभु हैं । महान् पुरुप भी आपक अवीन रहते हैं, आप परसे भी पर-अर्थात् सर्वश्रेष्ठ हैं । मैं आपकी शरण लेता हूँ । जो पुरुप इस युगल-स्तवका सदा पाठ करता है, उसे उत्तम गोलोकधाम, जो सबमें प्रधान गिना जाता है, प्राप्त हो जाता है।"

### भगवान् श्रीकृष्णके वचन

खयं श्राकृष्ण कहते हैं----

त्वं में प्राणाधिका राघं प्रेयसी च वरानने।
यथा त्वं च तथाहं च भेदे। हि नावयोधुंवम् ॥
यथा क्षारे च धावल्यं यथाग्नेदीहिका सती॥
यथा पृथिव्यां गन्धश्च तथाहं त्विय संततम्।
विना मृदा घटं कर्तुं विना स्वर्णेन कुण्डलम् ॥
कुलालः स्वर्णकारश्च ग हि शक्तः कदाचन।
तथा त्वया विना सृष्टिमहं कर्तुं न च क्षमः॥
सृष्टेराधारभूता त्वं वीजरूपे।ऽहमच्युतः।

त्वं मे शोभास्वरूपासि देहस्य भूषणं यथा। कृष्णं वदन्ति मां लोकास्त्वयैव रहितं यदा॥ श्रीकृष्णं च तदा तेऽपि त्वयैव सहितं परम। त्वं च श्रीस्त्वं च सम्पत्तिस्त्वमाधारखद्धपिणी ॥ सर्वशक्ति खरूपासि सर्वरूपोऽहमक्षरः । यदा तेजःखरूपोऽइं तेजोरूपासि त्वं तदा॥ न शरीरी यदाहं च तदा त्वमशरीरिणी। सर्ववीजसक्तपोऽहं सदा योगेन सुन्दरि॥ त्वं च शक्तिसहूपा च सर्वस्त्रीहृपधारिणी। ममाङ्गांशस्त्ररुपा त्वं मूलप्रकृतिरीश्वरी॥ शक्त्या बुद्धया च शानेन मया तुल्या वरानने। आवयोर्भेदबुद्धि च यः करोति नराधमः॥ तस्य वासः कालसूत्रे यावश्चन्द्रदिवाकरौ। पूचान् सप्त परान् सप्त पुरुषान् पातयत्यधः॥ कोटिजन्मार्जितं पुण्यं तस्य नइयति निश्चितम्। अज्ञानादावयोर्निन्दां ये कुर्वन्ति नराधमाः॥ पच्यन्ते नरके घोरे यावचन्द्रदिवाकरौ।

( ब्रह्मवैवर्तपुराण, श्रीकृष्णजन्मखण्ड १५ । ५७--७० )

"सुमुखि राघे ! तुम मेरे छिये प्राणोंसे भी बढ़कर प्रियतमा हो । जैसी तुम हो, बैसा मैं हूँ; निश्चय ही हम दोनोंमें कोई भेद नहीं है । जैसे दूधमें धवछता, अग्निमें दाहिकाशक्ति और पृथ्वीमें गन्ध होती है, उसी प्रकार तुममें मैं नित्य व्याप्त हूँ । जैसे कुम्हार मिट्टीके बिना घड़ा नहीं बना सकता तथा जैसे खर्णकार सुवर्णके बिना कदापि कुण्डल नहीं तैयार कर सकता, उसी प्रकार मैं तुम्हारे बिना सृष्टि-रचनामें समर्थ नहीं हो सकता । तुम सृष्टिकी आधारभूता हो और मैं अन्युत बीजरूप हूँ । साध्व ! जैसे आभूपण शरीरकी शोभाका हेतु है, उसी प्रकार तुम मेरी शोभा हो । जब मैं तुमसे

अलग रहता हूँ, तब लोग मुझे 'कृष्ण' 📜 (काला-कद्धटा ) कहते हैं और जब तुम साथ हो जाती हो, तब वे ही छोग मुझे 'श्रीकृष्ण' ( शोभाशाली कृष्ण ) की संज्ञा देते हैं । तुम्हीं श्री हो, तुम्हीं सम्पत्ति हो और तुम्हीं आधारस्ररूपिणी हो । तुम सर्वशक्तिस्ररूपा हो और मैं अविनाशी सर्वरूप हूँ। जब मैं तेज:खरूप होता हूँ, तब तुम भी तेजोरूपिणी होती हो । जब मैं शरीररहित होता हूँ, तब तुम भी अशरीरिणी हो जाती हो । सुन्दरि ! मैं तुम्हारे संयोगसे ही सदा सर्वजीजखरूप होता हूँ । तुम शक्तिखरूपा तथा सम्पूर्ण स्नियोंका स्वरूप धारण करनेवाली हो । मेरा अङ्ग और अंश ही तुम्हारा खरूप है । तुम मूल्प्रकृति ईश्वरी हो । वरानने ! शक्ति, बुद्धि और ज्ञानमें तुम मेरे ही तुल्य हो । जो नराधम हम दोनोंमें भेदबुद्धि करता है, उसका 'कालसूत्र' नामक नरकमें तबतक निवास होता है, जबतक जगत्में चन्द्रमा और सूर्य विद्यमान हैं । वह अपने पहले और बादकी सात-सात पीढ़ियोंको नरकमें गिरा देता है। उसका करोड़ों जन्मोंका पुण्य निश्चय ही नष्ट हो जाता है। जो नराधम अज्ञानवश हम दोनोंकी निन्दा करते हैं, वे जबतक चन्द्रमा और सर्यकी सत्ता है, तबतक घोर नरकमें पकाये जाते हैं।"

## श्रीराधाप्रेम—दिव्य मधुर-रस

प्राकृत जगत् कामजगत् है । इस प्राकृत जगत्में सभी कुछ जघन्य काम-दोषसे दूषित है । प्रकृतिसे पर, अज, अन्यय, अन्युत, रस-भावमय भागवत-राज्य दूषित काम-राज्यसे सर्वथा अतीत है । वहाँ जाकर तो काम जल-मुनकर भस्मका ढेर हो गया है, या यों कहना चाहिये कि चिन्मय 'प्रेम-रस'श्वरूप श्रीराधा-माधव तथा श्रीराधाकी कायव्यूहरूपा श्रीकृष्णरस-भावितचित्ता गोपाङ्गनाओंके प्रेमराज्यकी सीमामें कामका प्रवेश ही नहीं है । वहाँकी सारी रस-प्रेमकी दिव्य

छीलाएँ इन्द्रियातीत, अप्राकृत, भावख्रूपा होती हैं । इसीसे प्राकृत जगत्के स्थूल पाश्चभौतिक देहाभिमानी, कर्मपरतन्त्र, मायाविजिद्धत, कामकल्लुषचित्त छोग उस प्रपन्नातीत सिच्चदानन्दख्रूप श्रीराधा-माधवके प्रेमकी, उनके अत्यन्त निगृद् प्रेम-विलास-विद्धार-लीलाके खरूपकी वास्तविक धारणा ही नहीं कर सकते और श्रीराधा-माधव तथा उनकी प्रेमलीलाको प्राकृत प्रपन्नान्तर्गत स्थूल जगत्के स्नी-पुरुषों —नायक-नायिकाओंके सदश समझकर अपनी तमसाच्छादित बुद्धिका आश्रय लेते हैं तथा और भी धने अन्धकारमें पड़ जाते हैं !

यह प्रत्यक्ष है कि जगत्में जो कुछ भी, जितने भी, श्रुद्ध और विशाल विचार तथा कार्य होते हैं, सभी 'आत्मश्चुखार्य'—ख- शुखवासनाकी पूर्तिके लिये होते हैं। बृहदारण्यक उपनिषद् (अध्याय ४ ब्राह्मण ५) में महर्षि याज्ञवल्क्य अपनी पत्नी मैत्रेयीसे ठीक ही कहते हैं—

'न वा अरे पत्युः कामाय पतिः प्रियो भवति, आत्मनस्तु कामाय पतिः प्रियो भवति । न वा अरे जायायै कामाय जाया प्रिया भवति, आत्मनस्तु कामाय जाया प्रिया भवति ।' आदि ।

'अरे, यह निश्चय है कि पतिकी प्रीतिके—पित-सुखके प्रयोजनके लिये पित प्रिय नहीं होता, अपने ही प्रयोजनके लिये पित प्रिय होता है; श्लीके प्रयोजनके लिये श्ली प्रिया नहीं होती, अपने ही प्रयोजनके लिये श्ली प्रिया हुआ करती है। इसी प्रकार पुत्र, वित्त, पञ्च, ब्राह्मण, क्षत्रिय, देवता, वेद आदि सभी कुछ उनके प्रयोजनके लिये नहीं, अपने प्रयोजनके लिये—अपने सुखके लिये ही प्रिय हुआ करते हैं। वस्तुतः जगत्में हमारा व्यवहार-व्यापार, आकर्षण, प्रेम, स्नेह, भिक्त, सेवा—सभी कुछ आत्मसुखकामना, सीमित खार्थपरता, आत्मेन्द्रिय-सुक्षेष्ठासे ही प्रेरित होते हैं। क्षुद्र भोग-खार्थ ही हमारे सारे कमेंकि

कारण होते हैं—यहाँतक कि भोग-त्याग, भजन-कीर्तन, संयम-तप तथा योग-ज्ञानादिके साधन भी प्रायः कामनामूळक ही होते हैं। मोक्ष-प्राप्ति या दिव्य भगवत्-छोककी प्राप्तिकी कामना भी तो कामना ही है। वहाँ भी कुछ पानेके छिये दिया जाता है।

पर इस समर्पणमय प्रेममें कहीं भी आत्मसुखकी वासनाके गन्धलेशकी भी कल्पना नहीं होती। भक्तलोग इसीको 'त्रज-रस' कहते हैं।
इसके चार भेद हैं— 'दास्य', 'सख्य', 'वात्सल्य' और 'मधुर'।
इसके पहले एक 'शान्त' रस है, जिसमें इन्द्रिय-मनपर पूर्ण नियन्त्रण हो
जाता है और भक्त दास्यरसके स्तरपर पहुँच जाता है। इन चारोंमें
सबकी अपेक्षा महत्त्वपूर्ण तथा श्रेष्ठतम रस है— 'मधुर-रस'। इसी
मधुर-रसका नाम 'गोपीप्रेम' या 'श्रीराधाप्रेम' है। गोपाङ्गनाएँ श्रीराधाकी
ही कायन्यूहरूपा हैं, इसलिये गोपीप्रेम या राधाप्रेम एक ही वस्तु है।
तथापि प्रेमके प्रेम, स्नेह, मान, प्रणय, राग, अनुराग, भाव और
महाभाव— इन आठ स्तरोंमें सर्वोच महाभावका प्राकट्य श्रीराधामें ही
है। ह्रादिनीका सार 'प्रेम' है और प्रेमका सार 'महाभाव'। अतएव
श्रीराधा महाभावरूपा हैं।

निजेन्द्रिय-सुख-कामनाका अभाव तो दास्यरित में ही हो जाता है। परंतु पूर्णत्यागमय समर्पण, त्याग और समर्पणका भी समर्पण—केवल और केवल प्रियतम श्रीकृष्णके सुखकी स्वभाव-सहज स्वरूपताका लाभ राधामें ही होता है। वहाँ भोग-त्याग बन्ध-मोक्ष, अनुरक्ति-विरक्ति—सभीकी विस्मृति है। केवल प्रियतमका सुख ही जीवन है, फिर वह चाहे नोगमें हो या त्यागमें, बन्धमें हो या मोक्षमें, अनुरक्तिमें हो या विरक्तिमें। साधनकी भूमिकामें श्रीराधा या गोपी आश्रयालम्बन है और प्रियतम श्रीकृष्ण 'विषयालम्बन'। परंतु प्रेमकी परिपक्व स्थित आश्रयालम्बनको विषयालम्बनमें परिणत कर देती है। प्रेमी प्रेमास्पद

बन जाता है और प्रेमास्पद प्रेमी । प्राण-प्रियतमा राधा 'आराध्या' बन जाती हैं और प्राण-प्रियतम श्रीकृष्ण 'आराधक' बन जाते हैं । अवश्य ही राधा आराधन ही करती हैं, वे नहीं बदलतीं, वे आराध्या नहीं बनतीं; पर श्रीकृष्ण राधाभावके सौन्दर्य-माध्यसे प्रलुब्ध होकर राधाकी आराधना करने लगते हैं । दोनों सहज ही एक-दूसरेकी सुख-खरूपताको प्राप्त हैं । यहाँ 'मैं' को 'तुम' बन जाना पड़ता है । वस्तुत: है भी यही बात । जबतक अपना 'मैं'पन पृथक् रहता है, तबतक प्राणोंके साथ प्राणोंका, मनके साथ मनका और आत्माके साथ आत्माका पूर्ण एकत्व नहीं होता । अतएव तबतक प्रेम भी अस्थायी ही रहता है । पर जहाँ 'मैं' 'तू'में बदल जाता है, वहाँ प्रेमका चरम उत्कर्ष होता है । यही राधा-प्रेमका विलक्षण लक्षण है । इसीसे इस मधुर-रसका नाम 'उज्ज्वल रस' है; क्योंकि इसमें इन्द्रियोंकी तो बात ही नहीं, बड़े-से-बड़े भोगसुख तथा मोक्षतककी कामना-कालिमाका क्षुद्र कलुष-कण भी नहीं रह जाता । यही परम पित्र प्रेम है ।

जीव जबतक इस पित्रत्र प्रेमके मार्गपर आरूढ़ होकर नहीं चलने लगता, तबतक शान्ति-सुख उससे सदा दूर ही रहते हैं। यह सारा जगत्—जगत्के सभी नर-नारी परात्पर 'रसतत्त्व' पुरुषोत्तम 'भगवान्' तथा 'प्रेमतत्त्व'-रूपा उनकी 'परा प्रकृति'के ही अंश हैं। अतएव इस जीव-जगत्में पुरुपमें 'रस' और नारीमें 'प्रेम'का कण विद्यमान है। पर वह इतना नगण्य है कि उससे जीव कभी तृप्त नहीं होता। इसीसे वह जहाँ भी रस और प्रेम देखता है, वहीं पागलकी तरह दोड़ने लगता है। पर भ्रमवश वह खोजता है इस रस और प्रेमको प्राकृतिक विश्वयोंमें ही। वह गरमीसे झुलसते हुए प्यासे हरिनकी भाँति एक विश्वयसे दूसरे विश्वमें भटकता है, पर कहीं भी उसे शीतल सुधा-सल्लि नहीं मिलता, उसकी पिपासा नहीं मिटती और उसके अपने जीवनकी ज्वाला शान्त नहीं होती। इसीसे वह सदा निराश, अशान्त, उद्धिन, हजारों-हजारों

चिन्ताओंकी ज्वालासे जलता और मोद्दवश नये-नये व्यर्थ-अनर्थके कर्मपाशमें बँधता रहता है । मनुष्य-जीवनके परम लाभसे बिद्धत रहकर यहाँ अशान्ति, दु:ख, चिन्ताका जीवन बिताता हुआ शरीर छोद जाता है और मृत्युके पश्चात् बार-बार आधुरी योनि और नरकोंकी यातना भोगनेको बाध्य होता है । इसका एकमात्र कारण यही है कि वह वास्तविक 'रस' तथा 'प्रेम'को नहीं जानता-पहचानता । उसे पता ही नहीं है कि श्रीकृष्ण और राधा ही 'रसतस्व' और 'प्रेमतस्व' हैं ।

शरीर और नामकी 'अहंता' तथा जगत्के प्राणि-पदार्थोंकी 'ममता'के अज्ञानमें स्थित, विषय-विद्यास-विश्वम-प्रस्त, मोह्रावृत मनुष्य विषयोंमें सुखकी आशा रखकर निरन्तर परिस्थिति-परिवर्तन तथा विषयसुखकी सुलभता एवं विशालताके लिये राग-द्रेष, काम-क्रोध, लोभ-मद, दर्प-अभिमान, द्रोह-हिंसा आदिके वश होकर व्यक्तिगत हेतुसे अथवा देश, राष्ट्र, धर्म, जाति, दल, मत, पंथ, सम्प्रदाय, भाषा, भूमिकी सीमा, खाभिमान-रक्षा, नीतिपरायणता, सेवा और जन-कल्याण आदिके नामपर कलह, द्रेष, वैर, हिंसाकी सृष्टि करके जगत्को नरकमय बनाये रखता है।

# सर्वत्यागसे ही समर्पणमय प्रेमका उदय

श्रीगोपी तथा श्रीराधाके समर्पणमय प्रेमसे जगत्के छोगोंको जो महान् त्यागकी शिक्षा मिछती है, वह अन्यत्र दुर्छभ है। यह नियम है कि छोटे या बड़े, किसी भी क्षेत्रमें, व्यक्ति या समष्टिमें जितना अधिक दूसरेके छिये 'त्याग' होगा, उतना ही विशुद्ध प्रेम बढ़ेगा और जितना-जितना प्रेम बढ़ेगा, उतना-ही-उतना 'त्याग' अधिक होगा। यों त्याग और प्रेममें परस्पर होड़ छग जायगी और इससे मनुष्यका त्यागमय प्रेम-जीवन सर्वत्र सहज ही शुद्ध आनन्द तथा सुख-शान्तिका विस्तार कर देगा; क्योंकि प्रेम देना जानता है, लेना

नहीं । आज यदि जगत्के सभी मानव अपने सुखको मुलाकर, अपने सीमित खार्यको छोड़कर, अपने हितकी चिन्ता न करके दूसरेके खार्थको अपना खार्थ समझने छों तो सभी सबको सुख पहुँचाने तथा सभी सबका हित करनेवाले हो जायँगे । इससे सभीका सहज सुख-हित-साधन होगा । संदेह तथा द्वेषवश उत्पन्न हुए मनके भयसे तथा खार्थ-साधनकी इच्छासे आत्मरक्षाके साधनोंका चिन्तन, निर्माण तथा संप्रद्व नहीं होगा। दूसरोंपर आक्रमण करनेके लिये विचार तथा तैयारी नहीं होगी । नये-नये विध्वंसक शस्त्रोंके निर्माण, भीषण समर-सज्जा, विशान्न सैन्य-वाहिनी, विनाशक कीटाणुर्ओका संप्रह और विज्ञानका दुरुपयोग नहीं होगा। रात-दिनकी अशान्ति, चिन्ता, भय, संदेहके साथ ही समय, बुद्धि, राक्ति और विशाल अर्थराशिकी बुरी तरहसे होती हुई बरबादी मिट जायगी । पर यह होगा तभी, जब छोग भगवान्की ओर 'त्यागमय प्रेम'के पवित्र समर्पण-मार्गपर अप्रसर होंगे । राधाभाव हमें यही सिखाता है । वहाँ 'तत्सुखसुखी'\* भावके साय 'अखिल आचारका अर्पण' तथा 'प्रियतमका मधुर सुख-स्मरण'† ही जीवनका खरूप बन जाता है। यही सञ्चा 'अमेद-दर्शन' है। इसीमें यथार्थ 'समत्व' है । जहाँ मनमें अपना-परायापन है—निज-सुखकी वाञ्छा है, वहाँ कभी अभेद और समत्व नहीं हो सकता, यह निर्विवाद सत्य तथा सिद्ध है। श्रीराधा तथा गोपीके जीवन-दर्शनसे, उनके पवित्र प्रेमसे हमें यही सीखना है।

त्याग जब परमार्थ-क्षेत्रमें आ जाता है, (और आना ही चाहिये; क्योंकि मानव-जीवनका उद्देश्य भोग है ही नहीं, भगवान् हैं ) तब यह परम पवित्र प्रेम बनकर भगवान्के साथ अपने नित्य

( नारदभक्तिसूत्र १९ )

नास्त्येव तस्मिस्तत्सुखसुखित्वम् । (नारदभिक्तसूत्र २४)
 नारदस्तु तदर्पिताखिळाचारिता तदिस्मरणे परमव्याकुळतेति ।

अभेदकी स्थितिको प्राप्त करा देता है। फिर बन्ध-मोक्ष या जन्म-मरणकी कल्पना नहीं रह जाती। जैसे प्रेमी भक्त भगवान्के लिये पागल हो जाता है, वैसे ही भगवान् भी भक्तके लिये पागल रहते हैं। वे अपनी सारी सत्ता-भगवत्ताको भुलाकर भक्तके 'हृदय' बन जाते हैं और उसे अपना 'हृदय' बना लेते हैं। श्रीराधा पूर्वराग करके जैसे श्रीकृष्ण-प्रेममें उन्मादिनी होती हैं, वैसे ही श्रीकृष्णमें भी राधाके प्रेममें पूर्वरागकी मधुर लीला होती हैं।

इस पूर्वरागके दस लक्षण बतलाये गये हैं-—लालसा, उद्देग, जडता, कृशता, जागरण, व्यप्रता, व्याधि, उन्माद, मोह और मरणोधम । ये सभी दिव्य होते हैं । जागतिक भोग-प्रपञ्चमें, काम-कलुपित नर-नारियोंमें इनका विकास नहीं होता । इनके नामपर जो विरह तथा दर्शन-लालसाकी कल्पना की जाती है, वह सर्वथा खसुख-इन्छाको लेकर, कामनाके कलुपित भावको रखकर होती है । उसमें त्याग नहीं होता । इसीसे उसका परिणाम दुःख, उद्देग, आसुरी योनियोंकी तथा नरकोंकी प्राप्ति होता है । यदि वास्तवमें मनुष्य यथार्थ सुख चाहता हो तो उसके लिये यही एकमात्र परम साधन है और यही साध्य भी है ।

### गोस्वामी तुलसीदासजीके शब्दोंमें—

सब कर मत खगनायक एहा। करिअ राम पद पंकज नेहा॥

× × ×

माधन सिद्धि राम पग नेहू ।

× × ×

चहों न सुगति, सुमति, संपति कछु, रिधि-सिधि, बिपुल बहाई । हेतुरहित अनुराग राम पद बढ़ी अनुदिन अधिकाई ॥

### शुद्ध प्रेमकी झाँकी

शुद्ध प्रेम राधा माधवका सहज मिटा देता सब चाह । रहती नहीं मोक्ष-सुख-इच्छा, नहीं नरक-दुख़की परवाह॥ भोग-कामना, निज-इन्द्रिय-सुलकी न वासना रहती शेष। जाते युग-युगके सारे दु:खप्रद अभाव नि:शेष॥ जाते मद-मान-गर्व-ममता-आसक्ति, जाते मन त्याग-प्रेम-आनन्द, नहीं रहता उर-दाह ॥ लाभ-हानि, सुख-दुःख, शुभाशुभका रह पाता नहीं विवेक। एकमात्र प्रियतम-सुख ही जीवन-स्वभाव---जीवनकी टेक॥ सहज समर्पण हो जाता सब, रहता नहीं किंतु वह याद। कहीं तनिक अभिमान न रहता, होता प्रकट दैन्य अविवाद ॥ पाता वह अनन्त सुख अनुपम प्रियतमको लख सुखी अगाध। बार-बार सुख देनेकी बढ़ती परंतु उसके मन साध॥ त्याग बिना न कभी हो पाता प्रेमराज्यमें तनिक प्रवेश। भुक्ति-मुक्ति, निजसुख-इच्छाका रहता नहीं तनिक-सा लेश ॥ तब भगवान स्वयं बन जाते उसके प्रियतम प्राणाराम। जग उठती उनके मन 'रस-आस्वादन' के लालसा ललाम ॥ रसमय, रसिक, रससुधा-सागर स्वयं नित्य जो हैं रसराज। वे अतृप्त नित करते उस रसका आस्वादन, तज सब लाज॥ इसीलिये वे राधा-गोपीजनके रहते नित्य अधीन। **ऋण न चुका सकते वे उनका, नित्य मानते निजको दीन ॥** इधर मानती निजको नित्य प्रेमधनकी कंगाल। सदा सकुचती रहती, निज प्रति लख प्रियतमका भाव रसाल ॥ इस पवित्रतम प्रेमराज्यका रख मनमें आदर्श मानवमात्र स्यागपथपर चल भजें नित्य रसनिधि भगवान॥ राधा-गोपी-प्रेम मधुर पावनका यह संदेश दुर्छभ जो अति मधुर-सुधा-भगवद्रसका ग्रुचि पारावार॥ मानव-जीवनका हो यह, बस, एकमात्र ग्रुभ लक्ष्य पवित्र। निमग्न प्रेम-रस-सागरमें रहना संतत सर्वत्र ॥ राधाष्टमी-महोत्सवका है केवल यही लाभ अति एकमात्र श्रीराधामाधव बन जार्थे जीवनके

# इस प्रेमकी प्राप्तिके लिये हमें क्या करना चाहिये ?

यह पवित्र भगवत्प्रेम ही जीवनका परम रूस्य है—जो यह मानकर अपना जीवन बनाता है, वही वास्तवमें मनुष्य कहराने योग्य है। भोगोंमें आसक्त, अशान्त तथा पापजीवन मनुष्यसे तो कमके अनिधकारी पश्च आदि भी श्रेष्ठ हैं। अतएव इस रुक्ष्यको सामने रखकर, इसके लिये हद संकल्प करके मानवको सतत प्रयत्नशील होना चाहिये। नीचे लिखे कुछ साधन इसमें सहायक और राभप्रद हो सकते हैं—

- (१) भगवत्प्रेमको ही जीवनका एकमात्र परम उद्देश्य समझना और इसे हर हान्द्रतमें निरन्तर न्द्रक्ष्यमें रखकर ही सब काम करना।
- (२) जहाँतक बने, सहज ही खरूपतः भोग-त्याग तथा भोगासक्तिका त्याग करना। जगत्के किसी भी प्राणि-पदार्थ-परिस्थितिमें राग न रखना।
- (३) अभिमान, मद, गर्व आदिको तनिक-सा भी आश्रय न देकर सदा अपनेको अकिंचन, भगवान्के सामने दीनातिदीन मानना।
- (४) कहीं भी ममता न रखकर सारी ममता एकमात्र भगवान् प्रियतम श्रीकृष्णके चरणोंमें केन्द्रित कर देना।
- (५) जगत्के सारे कार्य उन भगवान्की चरण-सेवाके भावसे ही करना।
- (६) किसी भी प्राणीमें द्वेष-द्रोह न रखकर, सबमें श्रीराधा-माधवकी अभिव्यक्ति मानकर सबके साथ विनयका, यथासाध्य उनके सुख-हित-सम्पादनका बर्ताव करना । सबका सम्मान करना, पर खयं कभी मान न चाहना, न कभी खीकार करना ।
- (८) प्रतिदिन नियत संख्यामें, जितना जो सुविधापूर्वक कर सर्वे—

हरे राम इरे राम राम राम इरे हरे। हरे कृष्ण इरे कृष्ण कृष्ण कृष्ण हरे हरे॥

या पहले 'हरे कृष्ण' से ग्रुरू करके जप करना।

दिनभर इस सोछह नामके मन्त्रको रटते रहना। सुविधा हो तो कुछ समयतक इसीका कीर्तन करना।\*

(९) ख-सुख-वाञ्छाका, निज-इन्द्रिय-तृप्तिका, अपने मनके अनुकूल भोग-मोक्षकी इच्छाका सर्वथा परित्याग करके भगवान् श्रीकृष्णको ही प्रियतम-रूपसे भजना तथा प्रत्येक कार्य केवल उन्हींके सुखार्थ करना।

# जो लोग कैवल 'श्रीराधामाधव' नामका ही जप करना चाहते हैं, वे वहीं कर सकते हैं। यों तो 'हरे' 'कृष्ण' 'राम'—इनका भी अर्थ 'राधामाधवपरक' भी किया जाता है, अतएव राधामाधव-भावसे भी षोडदानाम-महामन्त्रका जप-कीर्तन हो सकता है—

अर्थ यों है---

'हरे'—

हरति श्रीकृष्णमनः कृष्णाह्नादस्वरूपिणी। अतो हरेत्यनेनैव राविका परिकीर्तिता॥

"जो श्रीकृष्णके मनको इरण करती हैं, वे 'हरा' हैं अर्थात् 'कृष्णमनोहरा' हैं। श्रीकृष्णाह्नादस्वरूपिणी वे श्रीराधिकाजी ही 'हरे' नामसे कही जाती हैं।"

'ক্রন্ডা'—

आनन्दैकसुखस्वामी स्यामः कमललोचनः। गोकुलानन्दनो नन्दः कृष्ण इत्यभिधीयते॥

''जो आनन्द एवं सुखके एकमात्र स्वामी हैं और जो गोकुलको आनन्द देनेवाले तथा स्वयं आनन्दरूप हैं, वे आनन्द-रस-लीला-विग्रह कमललोचन स्थामसुन्दर ही 'कृष्ण' नामसे कहे जाते हैं।''

'राम'—

प्राकारः श्रीमती राधा भाग्कारो मधुसूद्रनः। द्वयोर्विग्रह्संयोगाद् परामः नाम भवेत् किल ॥

''रा'कार श्रीमती राधाका और 'म'कार मधुसूदन—कृष्णका वाचक है। इन दोनों स्वरूपोंके संयोगसे 'राम' नाम बनता है।''

- (१०) आगे बढ़े हुए प्रेमी साधक 'मञ्जरी'भावसे उपासना कर सकते हैं। मञ्जरीभावका अर्थ है—अपनेको श्रीराधाजीकी किंकरी मानकर आठों पहर श्रीराधामाधवके सुख-सेवा-सम्पादनमें अपनेको सर्वथा खो देना—केवल सेवामय बना देना।
- (११) अपने साधन-भजन तथा भगवत्कृपासे **होनेवाली** अनुभूतियोंको यथासाध्य गुप्त रखना ।
- (१२) सम्मान-पूजा-प्रतिष्ठाको विषके समान समझकर उनसे सदा बचना। बुरा कार्य न करना, पर अपमानको अमृतके समान मानकर उसका आदर करना।

उपर्युक्त बारह साधनोंको श्रद्धा-त्रेमपूर्वक अपनानेका प्रयत्न करनेपर श्रीराधामाधनकी सहज कृपासे ह्यारा जीवन उनके प्रेम-मार्गपर चलने लायक वन सकेगा, ऐसी आशा है।

आज श्रीराधाजन्माष्ट्रमीका महोत्सव मनाने, श्रीराधामाधवका पवित्र स्मरण करने तथा उनके सम्बन्धमें कुछ चर्चा करनेका सौभाग्य श्रीराधामाधवकी कृपासे ही मिला है । उनकी बार-बार जय-जयकार करें ।

### प्रार्थना

राधा-माधव-पद-कमल बंदों बारंबार ।
मिल्यों अहेतुक कृपा तें यह अवसर सुम-सार ॥
दीन-हीन अति, मिलन-मिति, विषयिन को नित दास ।
करों विनय केहि मुख, अधम में, भर मन उल्लास ॥
दीनबंधु तुम सहज दोउ, कारन-रहित कृपाल ।
आरतिहर अधुनो विरुद लिख मोय करी निहाल ॥
हरी सकल बाधा कठिन, करो आधुने जोग ।
पद-रज-सेवा को मिले मोय सुखद मंजोग ॥
प्रेम-भिखारी परश्रो में आय तिहारे द्वार ।
करो दान निज-प्रेम सुचि, बरद जुगल-सरकार ॥
श्रीराधा-माधव-जुगल हरन सकल दुखभार ।
सब मिलि बोलो प्रेम तें तिनकी जै-जै-कार ॥
बोलो श्रीराधामायवर्की जय ! जय !!

# श्रीराधा-माधवका मधुर रूप-गुण-तत्त्व

( सं० २०२७ वि० **के श्रीराधाष्ट्रमी-महोत्सवपर प्रवचन** ) ( दिनका प्रवचन )

श्रीराधां परमाराध्यां कृष्णसेवापरायणाम् । श्रीकृष्णाङ्गसदाध्यात्रीं परमाभक्तिरूपिणीम् ॥ स्वेदकम्पकण्टकाश्रुगद्गदादिसंचितामपंहर्षवामतादिभावभूषणाञ्चिता । कृष्णनेत्रतोषिरःनमण्डनालिदाधिका महामाःमपादपग्रदास्त्तु राधिका ॥ या क्षणार्धकृष्णविप्रयोगसंततोदिता नैकदैन्यचापलादिभाववृन्दमोदिता । यरनलब्धकृष्णसङ्गनिर्गताखिलाधिका मह्ममारमपादपग्रदास्यदास्तु राधिका ॥

आज श्रीराधा-प्राकट्य-महोत्सवका मङ्गल दिवस है । श्रीराधाके तीन रूप हैं—

- १ शक्तिमान् 'रस'ब्रह्मकी 'भाव'रूपा नित्य ह्वादिनी-खरूपाशक्ति, जो अनादिकालसे 'अमूर्त'रूपमें शक्तिमान्के साथ अपृथक्रूपमें विराजित हैं।
- २. उसी 'महाभाव'रूपा ह्नादिनी नित्या शक्तिका अतुलनीय अनन्त सौन्दर्यमाधुर्यमय 'मूर्त'रूप, जो पृथक्रूपमें रहकर, सर्वत्यागपूर्वक प्रियतम श्रीकृष्णसुखैकजीवना होकर, उनके मनोऽनुकूल सेवाके लिये अनन्त विचित्र लीला करती हैं और उनके ख-सुखवाञ्छारहित परम त्यागमय विशुद्ध सेवा-रसका मधुर आनन्दाखादन पूर्णकाम भगवान् श्रीकृष्ण नित्य अतृप्तरूपसे उत्तरोत्तर बढ़ती हुई लालसाके साथ करते रहते हैं।
- ३ भक्तिकी सर्वोच्च परिणतिका वह दिव्य रूप, जिसमें भुक्ति-मुक्तिकी समस्त वासनाओंका पूर्ण त्याग होकर केवल भगवत्प्रीत्यर्थ उनका अनन्य सेवन-भजन किया जाता है।

आजके दिन मङ्गलमय वृषभानुपुरके रावल प्राममें इस धराधाममें अमूर्त राधाका 'मूर्त'ग्रूपमें प्राकट्य हुआ था, जिसने अपने जीवनके एक-एक क्षण, एक-एक विचार, एक-एक क्रियाको नित्य प्रेष्ठतम श्रीकृष्णकी सेवामें लगाकर साधकों, भक्तों तथा जगत्के सभी लोगोंके सामने सहज ही

भक्तिके यथार्थ खरूपका एक अत्यन्त महत्त्वपूर्ण जीता-जागता उदाहरण नपस्थित किया ।

भगवान् श्रीकृष्ण और श्रीराधाजीके सम्बन्धमें प्राचीन शास्त्रोंमें तथा अनुभवी संतों-भक्तोंकी मङ्गलमयी वाणीमें बहुत कुछ लिखा-कहा गया है। संयम-नियम तथा श्रद्धा-विश्वासका अवलम्बन करके यदि उसका अध्ययन-मनन किया जाय तो श्रीराधा-माधवके खरूपकी पहले धारणा, पश्चात् अनुभूति हो सकती है और उनकी उपासना करके हम अपना जीवन सफल कर सकते हैं।

## त्यागर्का आवश्यकता

भगवत्प्राप्ति या आत्मसाक्षात्कार और छौकिक अभ्युदय—सभीकी सिद्धिके लिये त्यागकी आवश्यकता है । त्यागके बिना कभी सफलता नहीं मिळती । त्यागीके पास 'सिद्धि' अपने-आप दौड़ी जाती है और 'भोगी'का जीवन निश्चित असफल होता है । त्यागमें शान्ति-सुख है, भोगमें अशान्ति-दुःख है । श्रीराधाके भाव, चरित्र, विचार तथा क्रियाका अध्ययन करनेसे ्र इमें त्यागकी सफल शिक्षा मिलती है। प्रेमके बिना सा**ध्य वस्तुकी** पूर्ण प्राप्ति नहीं होती और त्यागके बिना प्रेमकी कल्पना भी विडम्बना है। ्र प्रेममें प्रहण नहीं है, त्याग है; वह लेन-देनका व्यापार नहीं है समर्पण है। प्रेम देना जानता है, लेना नहीं। इसीलिये कहा गया है कि जहाँ प्रेमके लिये ही प्रेम है, वहाँ 'प्रेम' है; जहाँ कुल भी पानेके लिये प्रेम है, वहाँ वह प्रेम नहीं है, 'काम' है । प्रेम 'निर्मल भा<del>रक</del>र' है, काम 'मलयुक्त अन्धकार' है । फिर चाहे 'प्रेम' का नाम 'काम' हो या 'काम'का नाम 'प्रेम' हो । नाममें कोई तत्त्व नहीं है, तत्त्व है भावमें । गोपाङ्गनाओंके और श्रीराधाके प्रेमका नाम काम है, पर वह क्ताम' है केवल प्रियतम श्रीकृष्णको सुख पहुँचानेकी अनन्य कामना, जिसका सर्वत्यागकी भूमिकामें ही उदय होता है। भगवान् ही नहीं, संसारमें किसीसे भी प्रेम करना हो तो उससे कभी भी, कुछ भी प्राप्त करनेकी कल्पना भी न करो। तुम्हारे पास जो कुछ है, परम सुख मानकर उसे देते रहो उसके सुख-हित-सम्पादनार्थ । अपनेको भूछ जाओ,

भूले रहो सर्वथा और सर्वदा । धर्ममें प्रेम है तो धर्मके लिये दो. वदलेमें कुछ मत चाहो: चाहो तो धर्मार्थ देनेकी ही बृत्ति और स्थिति चाहो । देशके प्रति प्रेम है तो देशके छिये अपना तथा अपने सर्वस्थका हँसते हुए विल्हान कर दो, बदलेमें कभी कुछ चाहो मत, चाहो तो यही कि देशका सुख-हित ही नित्य अपने जीवनका खारप वना रहे और उसके लिये त्यागकी शक्ति-वृत्ति सदा बढती रहे । पिता पत्र, माई-माई, गुरु-शिष्य-पड़ोसी-पड़ोसी, पति-पत्नी, मित्र-मित्र—-सवमें इसी त्याग-भावनामें देनेकी वृत्ति रक्यो, पानेकी नहीं । उत्तरोत्तर प्रेम बढेगा और साथ ही आनन्द बढ़ेगा । यह याद रखना चाहिये— जहाँ त्याग है, वहाँ प्रेम है और जहाँ प्रेम है, वहीं आनन्द है। इसके विपरीत जहाँ प्रहण है, नहाँ स्वार्थ है और जहाँ स्वार्थ है, वहीं दु:स्व है। ब्रजके मधुर प्रेममें राधा तथा गोपसुन्दरियोंकी रागात्मिका मधुर भक्तिमें पद-पदपर इस 'त्याग'की शिक्षा मिलती है, जिससे त्यागके खरूपका पता लगता है, त्यागयुक्त साधनाको प्रोत्साहन मिळता है और त्यागके परम शक्तिमय पाथेयको साथ लेकर साधक निष्काम कर्मयोग, विशुद्ध भक्तियोग और तत्त्वज्ञानके नागपर अग्रसर होकर अपने ध्येयको सहज ही प्राप्त कर सकता है ।

आज इस राधाष्टमीके महोत्सवपर हमलोगोंको श्रीराधाका मङ्गल-समरण करके उनके द्वारा प्रदर्शित त्यागमय प्रम-पथका प्रहण करना है। तभी उत्सवकी सार्थकता है। यह निश्चितरूपसे जान लेना चाहिये कि विशुद्ध प्रेम, प्रेमरूपा भक्ति, भाव-राग-अनुरागका पथ, अथवा रसमार्ग सर्वथा संयममय और त्यागमय है। केवल परम त्यागकी नींग्पर ही पवित्र प्रेमका मङ्गल-शोभन प्रासाद वन सकता है, कामके ऊपरसे चमकते गंद कीचड़पर नहीं। प्रीति, स्नेह, मान, प्रणय, राग, अनुराग, भाव, महाभाव,—सभीमें उत्तरोत्तर त्याग और समर्पणकी वृद्धि है। जैसे भगवानका सीन्दर्य-माधुर्य प्रतिक्षण वर्द्धमान है, उसी प्रकार प्रेमी भक्तका प्रेम, उसके त्यागमय समर्पणका भाव उत्तरोत्तर प्रतिक्षण वर्ष्यमान होना चाहिये। जो भगवान्से प्रेम भी करना चाहता है और भोग-जगत्में छिपी आसक्ति रखकर भगवान्से भोगवासनाकी पूर्ति कराना चाहता है, वह खयं ही अपनी वश्चना करके अपने लिये नरकका मार्ग प्रशस्त कर रहा है और जगत्के प्राणियोंक सामने पतनकारक उदाहरण रख रहा है। अतएव इस क्षेत्रमें आनेवालोंको बड़ी सावधानीके साथ संयम-नियमका पालन करते हुए अपने इन्द्रिय-मन-बुद्धि-प्राण-आत्मा सत्रको परम प्रेमास्पद भगवान्के समर्पणके लिये प्रस्तृत करना चाहिये। इस पवित्र प्रेमके क्षेत्रमें भगवान् केवल त्यागमय अनन्य प्रेमवासनाको देखते हैं,—जाति, कुल, विद्या, पद, अविकार, लोक आदि कुल भी नहीं देखते, न पिछला इतिहास ही देखते हैं। वे देखते हैं केवल हमारे चित्तकी वर्तमान स्थितिको, समर्पणकी शुद्ध इच्छाको। वह यदि शुद्ध, तीव्र और एकान्त हो तो प्रेमास्पद भगवान् तत्काल हमें स्वीकार कर लेते हैं और हमारी सारी दुर्बलताओंका तुरंत हरण करके हमें अपना दुर्लभ प्रेम प्रदान करते हैं। इस त्यागकी—इस पूर्ण समर्पणकी शिक्षा मिलती है श्रीराधाके पावन-निर्मल चित्रसे, उनकी आदर्श जीवन-लीलाओंसे। आज हमें उसीका, उनके उन्हीं गुणोंका स्मरण-मनन करना है।

## श्रीराधाके दिव्यगुण

जो श्रीराधाजी अचिन्त्यानन्तदित्यगुण-खरूप, सुर-ऋषि-मुनि-मन-आकरिक, न्वयं-भगवान् श्रीकृष्णके मनको अपने स्वामाविक दिव्यगुणोंसे नित्य आकर्षित रम्बनेवात्री हैं, जो विद्युद्ध श्रीकृष्ण-प्रेम-रत्नकी खान हैं, सती अनम्या-अरुत्यती आदि जिनके पातिव्रतधर्मकी, लक्ष्मी-पार्वती आदि जिनके सौन्दर्य-सौभाग्यकी इच्छा करती हैं, श्रीकृष्ण भी जिनके सहुणोंकी गणना नहीं कर सकते और स्वयं श्रीकृष्ण जिनके गुणोंके वशमें हुए रहते हैं, उन दिव्यगुणमयी राधाके असंख्य गुण हैं । अनुभवी भक्तोंने विविध प्रकारमे उनके कुछ गुणोंक दर्शन किये हैं और उनमेंसे कुछ मुख्य-मुख्य गुणोंके नाम बताये हैं । उन्हींमेंसे दो स्थलोंपर बताये हुए इक्स्यावन प्रधान सहज गुण ये हैं—

१—मधुरा, २—नित्य नव व्यस्का, **३—चश्चलकटाक्षवि**शिष्टा, ४— उञ्ज्वल-मृदुमधुरहास्यकारिणी, ५—चारुसौभाग्यरेखाढ्या ( हाथ-पैर आदि अङ्गोपर सौभाग्यस्चक रेखाओंवाली ), ६—गन्योन्मादितमाध्वा ( अपनी अङ्ग-सुगन्यसे श्रीकृष्णको उन्मत्त बनानेवाली ), ७—संगीतप्रसराभिज्ञा ( संगीतिविद्यामें निपुणा ), ८—रम्यवाक ( मधुरभाषिणी ), ९—नर्भपण्डिता, १०—विनीता, ११—करुणापूर्णा ( करुणासे पूर्ण हृदयवाली ), १२—विद्यमा, १३—पाटवान्विता ( सभी कामेंमें चतुरा ), १४—लज्जाशीला, १५—सुमर्यादा (प्रेम-मर्यादाकी भलीभाँति रक्षा करनेवाली ), १६—हेंपशालिनी, १७—गाम्भीयशालिनी ( गम्भीरहृदयवाली ), १८—सुविलामा ( हाव-भावादिके द्वारा अपने मनोभावोंको समझानेमें चतुर ), १९—महाभाव-परमोत्कर्षतर्पिणी (विशुद्ध त्यागमय प्रेमके उत्तरोत्तर उत्कर्षक लिये व्यप्र रहनेवाली ), २०—गोकुलप्रेमवसित ( गोवंशके प्रति प्रेमकी निवासक्थली ), २१—जगत्-श्रेणीलसद्-यशा ( सारे लोकोंमें जिनका यश व्याप्त है, ऐसी ), २२—गुर्वर्पित-गुरुस्नेहा ( गुरुजनोंके पूर्ण स्नेहको प्राप्त ), २३—सिव-प्रणियतावशा ( सिवयोंके प्रेमके वशीभृत ), २४—कृष्णप्रियाविलमुख्या (श्रीकृष्णकी प्रियाओंमें मुख्य ) और २५—नित्याधीनमाधवा ( श्रीमाधव जिनके नित्य अधीन हैं )।

१—अखिलविकारशून्या-नित्यानन्दमयी, २—मोगन्यागसमर्पितात्मा, ३— अचिन्यानन्तदिन्यपरमानन्दस्वरूपा, ४—प्रीतिपराकाष्टामहाभावस्वरूपा, ५—स्वयुग्वानुसंधानकल्पना-लेहाशून्या, ६—पतिव्रताशिरोमणि-अरुग्वती-अनसूयादिद्वारा पूजनीया, ७—श्यामविधुवदनचकोरी, ८—श्रीकृष्णमनोमनस्विनी, ९—श्रीकृष्णप्राणप्राणा, १०—ऋषिमुनिमनः कर्षकचित्ताकर्षिणी, ११—श्रीकृष्णस्यातं, १२—श्रीकृष्णजीवना, १३—श्रीकृष्णस्यतिरूपा, १४—श्रीकृष्णस्यतेष्ठमा, १५—श्रीकृष्णानन्दप्रवर्धिनी, १६--श्रीकृष्णाप्राध्या, १८—श्रीकृष्णाराध्या, १८—श्रीकृष्णाराध्या, १९—नित्यकृष्णानुकृत्यमयी, २०-श्रीकृष्णाराध्या, १८—श्रीकृष्णाराध्या, १९—नित्यकृष्णानुकृत्यमयी, २०-श्रीकृष्णाश्रया, २१—श्रीकृष्णाश्रिता, २५—श्रीकृष्णकोर्तिच्वजा, २६—श्रीकृष्णाश्रया, २४—श्रीकृष्णाश्रिता, २५—श्रीकृष्णकोर्तिच्वजा, २६—श्रीकृष्णास्यस्या।

इनमें श्रीराधाका एक एक गुण उनके जीवनका एक-एक इतिहास है। ये गुण भक्तीक आदर्श ज्योतिर्मय पथ हैं, कर्मयोगियोंके त्यागकी शिक्षा देनेवाले हैं और ज्ञानियोंक तत्त्वका साक्षात्कार करानेवाले हैं।

# श्रीराधा गोपी ग्रेमका उच आदर्श

श्रीराधा-गोपी ग्रेम गगवान् श्रीराधा-माधवकी अत्यन्त निगूढ् परम-पावन लीलाका तो एक महत्त्वपूर्ण स्वरूप है ही, इसमें आध्यात्मिक साधनाका बहुत ऊँचा आदर्श प्राप्त होता है । इस श्रीराधा-माधव-प्रेमका मङ्गल-समरण करानेवाले इस राधाएमी महोत्सवक अन्यान्य मङ्गलकार्योके अतिरिक्त विशेष आवश्यक तथा अवस्पकर्तन्य तो उस आदर्शको प्राप्त करके उसे यथासाध्य जीवनमें उतारना है—

- १—जीवनका चरम और परम लक्ष्य एकमात्र भगवत्रेम या भगवान्की प्राप्ति हो जाय ।
- २—बुद्धि केवल भगवानका ही विचार करें और जीवनको निरन्तर निश्चितरूपसे भगवानकी ओर ही लगाती रहे ।
- ३ मन नित्य-निरन्तर भगवान्के ही नाम-रूप-गुण-छीळा-तत्त्व-महत्त्वके मङ्गळमय स्मरणमें ही अनवरत रूपसे छगा रहे ।
- ४- समस्त इन्द्रियाँ सदा-सर्वदा केवल भगवद्विषयोंका ही प्रहण करती रहें ।
- ५-जीवनका प्रत्येक क्षणा प्रत्येक पदार्थ, प्रत्येक सम्बन्ध, प्रत्येक परिस्थिति, प्रत्येक विचार और प्रत्येक कार्य केवल—और केवल भगवान्से ही सम्बन्धित हो ।
- ६- चित्तभूमिसे क्षणसर भी भगवान् न हटें । नित्य नयी उमंग तथा नित्य-नवीन उत्पाहके साथ भगवानका स्मरण-सेवन होता रहे ।
- ७-सारी आसक्तिः सारी ममता केवल एकमात्र भगवान्में ही हो जाय और मनमें केवल भगवस्मरण तथा भगवस्सेवाकी विशुद्ध कामना---लालसा रहे और वह उत्तरोत्तर बढ़ती चली जाय।

८-जीवन राग-द्वेष, भोग-ममता-कामना, मद-अभिमान, शोक-विषाद, भय-संदेह और असूया-ईर्ष्यासे सर्वथा रहित हो जाय ।

९-प्रत्येक परिश्वितमें मगवान्के छुपा तथा प्रीतिसे पूर्ण मङ्गल विधानके दर्शनसे अनुकूलता तथा आनन्दका अनुमव हो ।

१०-जीवन सदा विनय-विनम्न, संयम-नियमपूर्ण, सदाचारपूर्ण, सहज त्यागरूप तथा सदा-सर्वत्र भगवदीय शान्ति तथा गुम्बका अनुमव करनेवाला हो ।

११—सदा-सर्वत्र श्रीराधा-माधवके नित्य-नृतन परमानन्द-मङ्गलमय, पवित्र सौन्दर्य-माधुर्यमय खरूपके तथा उनके ग्रेमके दर्शन होते रहें और पल-पलमें चित्तके दिव्य भागवतानन्द-सागरमें अनन्त विविध-विचित्र आनन्द-रस-तरंगें उछलती रहें।

साधनामय जीवनके आदर्शकी ये कु १ वातें जीवनमें अवश्य आ जायँ, इसका पूर्ण प्रयत्न किया जाय और श्रीगधा-माधवके चरणोंमें इसके लिये कातर प्रार्थना करते रहें। तभी इस मङ्गल-महोत्मवकी सार्थकता और सफलता है।

श्रीराधा-माधव-जुगल ! कींजें कृषा महान । जा सों में करतो रहूँ प्रेम-सुवा-रस-पान ॥ द्वन्द्विन में समता रहें, सकल विषमता खाय । पद-कमलिन में ही सदा ममता सगरी होय ॥ मन सुमिरन करतो रहें मधुर मनोहर नित्य । नाम-रूप-गुन कीं, सकल तिज के मोग अनित्य ॥ जय श्रीराधा जयित जय, जय माधव घनश्याम । जयित समरपनमय विमल प्रेम नित्य सुख्धाम ॥

बोलो श्रीश्रीराधारानी और उनके परमाराध्य मगवान् श्रीकृष्णकी जय-जय!

#### [ 2 ]

( रात्रिका प्रवचन )

वन्दे बृन्दावनानन्दां राधिकां परमेश्वरीम् । गोपिकां परमां श्रेष्ठां ह्यादिनीं अन्तिरूपिणीम् ॥ हरिपदनखकोटीपृष्ठपर्यन्तसीमातटमपि कलयन्तीं प्राणकोटेरभीष्टम् ।
प्रमुदितमदिराक्षीवृन्दवैदिग्धदीक्षागुरुमतिगुरुकीर्ति राधिकामर्चयामि ॥
अतिचटुलतरं तं काननान्तर्मिलन्तं
व्रजनुपतिकुमारं वीक्ष्य शङ्काकुलाक्षी ।
मशुरमृदुवचोभिः संस्तुता नेत्रभङ्गया
स्नप्यति निजदास्ये राधिका मां कदा नु ॥

श्रीराधा-प्राकट्य-महोत्सवक सुअवसरपर आज श्रीराधारानी तथा उनके आमनस्वस्थि मगवान् श्रीकृष्णके स्वरूप, तस्व, महत्त्व, प्रेम तथा प्रेमके स्वरूपका स्मरण करके उनसे विनीत प्रार्थना करना है कि वे हमारे हृदयोंमें विद्युद्ध प्रेमकी पिपासाका उदय करें और अनुप्रहपूर्वक प्रेमदान करके कृतार्थ करें। अब पहले मूल परिपूर्णतम परात्पर तस्वका स्मरण किया जा रहा है।

( ? )

# परिपूर्णतम 'रस'ब्रह्मस्वरूप

स्र्यिक पूर्व सर्वकारण-कारण परात्पर तस्व 'भाव'-परिरम्भित ग्रस'-रूपमें विद्यमान था । उसी 'भाव'-'रस'रूप मूळ तस्वसे आनन्दधारा निकळकर विश्वमें विविध आनन्द-वैचित्र्यके रूपमें विक्रासित हुई । यह परात्पर तस्व ही समस्त भावों तथा रसोंका मूळ है । यही एक महाभाव-परिरम्भित 'रसराज' श्रीराधा-मुख्या अनन्त गोपाङ्गनाओंसे परिवेष्टित अनन्त परमानन्द-खरूप श्रीकृष्ण परिपूर्ण परात्पर तस्व हैं । 'सर्वरसः'के नामसे इन अखिळरसामृतमूर्ति रसराज-खरूपका ही निर्देश होता है । स्मरण रखना चाहिये कि 'भाव'के विना 'रस' नहीं है, 'रस'के विना 'भाव' नहीं है और 'रस' तथा 'भाव' के विना 'आनन्द' नहीं है ।

महाभावरूपी श्रीराचा अमूर्तरूपमें नित्य रसराज श्रीकृष्णसे परिरम्भित हैं । हाक्ति नित्य-निरन्तर हाक्तिमान्में निहित है और वहीं महाभाव श्रीराधाक मूर्तरूपमें भादनमहाभाव'रूप परिपूर्ण प्रेमका खरूप धारण किय अपनी कायन्यूहरूपा सेनोपकरणस्थानीया व्रजसुन्दरियोंके साथ प्रेष्ठतम श्रीकृष्णकी केवल श्रीकृष्णसुखतात्पर्यमयी साक्षात् सेनारूप बना हुआ नित्य-निरन्तर सेनामें संलग्न है। प्रियतमके सुखेन्छानुसार वियोग-संयोग— दोनोंमें सुखमय सेना-संयोगका अनुभन्न करता हुई श्रीराधा सेनामय बनी रहती हैं।

इन परात्पर तत्त्व भगवान्को श्रुतियोंन 'अन्न', 'प्राण', 'मन', 'विज्ञान' (तैत्तिरीय उ० ३ | २—५) आदि नाम देकर अन्तमें 'विज्ञान' नामसे व्यक्त किया, (तैत्तिरीय उ० ३ | ५) इसमें भी जब कमी प्रतीत हुई, तब 'आनन्द' नामसे निर्देश किया ।

आनन्दो ब्रह्मोति व्यजानात् । आनन्दाद्ध्येत खब्बिमानि भूतानि जायन्ते । आनन्देन जातानि जीवन्ति, आनन्दं प्रयन्त्यभिसंविद्यान्तीति । (तंत्तिरीय उ०३।६)

'आनन्द ही ब्रह्म है, इस प्रकार जाना । आनन्दखरूपसे ही ये सब भूतप्राणी उत्पन्न होते हैं, उत्पन्न होकर आनन्दके द्वारा ही जीवन-धारण करते हैं और अन्तमें उस आनन्दमें प्रविष्ट हो जाते हैं ।'

### आनन्दं ब्रह्मणो विद्वान् न बिभेति कुतश्रन।

(तैत्तिरीय उ०२।९)

'आनन्दो ब्रह्मोति ब्यजानात्' 'विज्ञानमानन्दं ब्रह्म' ( तै० उ० ३ | ६ ) ( बृह० उ० ३ | ९ | २८ )

—इस प्रकार जगह-जगह श्रुतियोंमें ब्रह्मको 'आनन्द'रूप वतलाया है और कहा है कि 'ब्रह्मके आनन्दस्बरूपको जाननेपर कभी भी भयप्रस्त नहीं होना पड़ता।' पर श्रुतिने इससे भी विशेष एक रहस्यका तत्त्व और वतलाया है। कहा है—

### 'यदैतत् सुकृतम्। रसो वै सः। रसं होवायं लब्ध्वाऽऽनन्दो भवति।' (तैत्तिरीय उ०२। ७)

'वे जो खयंकर्ता ( 'खयंरूप' तत्त्व या 'खयं भगवान्') हैं, वे पूर्ण रसखरूप हैं । इन रसखरूप ब्रह्मको प्राप्त करनेपर जीव आनन्द्रमय हो जाता है।'

जगत्का कारण आनन्द जिससे विकीण होता है, उस 'आनन्द-त्रह्म'का कारणस्ररूप होनेसे श्रुतिने 'रस-त्रह्म'को ही परिपूर्ण परात्परखरूप बनलाया है। 'सुकृत' शब्दसे 'ख्यंकर्ता' और 'रसो वे सः' मन्त्रके 'सः' पदके द्वारा 'पुरुपल्करूप' सृचित होता है। अतएव वह 'रसब्रह्म' ही 'र्टालापुरुपोत्तम' और 'र्रामक परब्रह्म' है' ऐसा सिद्ध होता है। 'रिसक' ब्रह्म स्थयं अनन्त आनन्दर्शाश है, इसल्थि उसमें दूसरोंमें 'आनन्द' और 'रम' बितरण करनेकी शक्ति विद्यमान है।

जैसे सबिशेष मृर्त पुष्पसे निर्विशेष अमूर्त सुगन्य सर्वत्र फेल्रती है, बेसे ही 'मांवशेष रसतत्त्वं से 'निर्विशेष आनन्द का विकास होता है । अतण्य पुष्पमें ही जैसे सुगन्य प्रतिष्ठित है, बेसे ही रसमें ही आनन्दकी प्रतिष्ठा है । गीतामें भगवान् ने कहा है—'ब्रह्मणों हि प्रतिष्टाहम ।' 'में श्रीकृष्ण ब्रह्मकी प्रतिष्टा (आश्रय) हूँ ।' अभिग्राय यह कि सविशेष रसब्रह्ममें ही निर्विशेष आनन्दब्रह्म प्रतिष्टित है । अतण्य यह मानना चाहिये कि 'आनन्दस्वरूपता' ही परात्पर तत्वकी शेष सीमा या परिपूर्ण खरूप नहीं है, 'रस-खरूपता' ही उसका परिपूर्ण खरूप है ।

### रसानन्दस्वरूप श्रीकृष्णकी रसास्वादन-समुत्सुकता

ये परिपूर्ण परात्पर दिश्य रसानन्दस्तरूप ब्रह्म श्रीकृष्ण, सेवानन्दका बहिष्कार करके केवल बिशुद्ध सेवा करनेबाली राधामुख्या गोपसुन्दरियोंकी पबित्र सेवाका 'आनन्द'-रसाखादन करनेके लिये सदा समुत्सुक रहते हैं।

### आनन्दके स्वरूपमें तारतम्य

आनन्दकं स्वरूपमें वड़ा तारतम्य है । श्रुतिमें 'छौकिक आनन्द' और 'ब्रह्मानन्द'कं भेद वतलाये गये हैं । तैत्तिरीय उपनिषद्में कहा गया है—'युवावस्था' हो, श्रेष्ट आचरण हो, नेदिशक्षा, शासनकुशलता, सफल कर्मण्यता, रोगर्राहत सम्पूर्ण अङ्ग तथा इन्द्रियसे युक्त वलवान् सुदृढ़ शरीर और धन सम्पत्तिसे पूर्ण पृथ्वीपर अधिकार—वों जिसमें मनुष्यलोककं सब प्रकारकं श्रेष्ट नोगानन्द प्राप्त हों, वह 'मानुषानन्द' है । जो मनुष्ययोनिमें

उत्तम कर्म करके 'गन्धर्व' योनिको प्राप्त होते हैं, उनको 'मनुष्य-गन्धर्व' कहते हैं । इन 'मनुष्य-गन्धर्वों'का आनन्द 'मानुपानन्द'से सौगुना है । अर्थात् उपर्युक्त मानुपानन्द-जैसे सौ आनन्दोंको एकत्र करनेपर आनन्दकी जो एक राशि होती है, उतना आनन्द इन भनुष्य-मध्योगका है । मनुष्य-गन्धवींक आनन्दका सौगना 'देव-गन्धवीं'का ( देवजातीय जन्मजात गन्धवींका ) है । इस आनन्दका सीगुना आनन्द चिरस्थायी चित्रहोक की प्राप्त 'पितरों'का है । उसका सौगुना आनन्द 'आजानज देवीं'का ( जी स्मृति-शास्त्रोक्त कर्माक फलखख्प इस देवलोकको प्राप्त होते हैं, उनका ) है । उसका सोगना आनन्द 'कर्म-देवताओं'का,— ो यदोक्त कर्माक फळरूपमें इस देवळोकको प्राप्त हैं,—है । इसका सोगुना जानन्द वसु, आदित्य आदि 'नित्य देवताओं'का है । इन देवताओंके आनन्दका सीगना आनन्द 'इन्द्र'का है । 'अकामहत'—इन समस्त लोकों-—मोगांकी कामनासे रहित श्रोत्रियको यह आनन्द स्रतः ही प्राप्त है । इन्द्रक आनन्दका सौगुना आनन्द 'बृहस्पति'का है । बृहस्पतिक आनन्दका सौगुना आनन्द 'प्रजापति'का है । ऐसे जो प्रजापतिक एक सी आनन्द है, वह 'ब्रह्मा'का एक आनन्द है और यह आनन्द ब्रह्मलोकतकके मोगोंमें कामनार्गहत श्रोत्रियको सहज ही प्राप्त है।"

# रसानन्दकी उत्कर्षता

इस प्रकार उत्तरोत्तर आनन्दकी अधिकताका वर्णन करते हुए यह दिखाया गया है कि ये जितने भी आनन्द हैं, 'ब्रह्मानन्द'की तुलनामें अति तुच्छ हैं । इसीलिये इसके बाद ही श्रुति कहती है कि मन-वाणी उस परमानन्दन्वरूपको न पाकर लौट आते हैं, वंदलक्षण वाक्यकी निवृत्ति हो जाती है । वेद भी इस 'ब्रह्मानन्द'के परिमाणका निर्धारण नहीं कर सकता । इस प्रकारका अवाङ्मनसगोत्तर आनन्द ही 'ब्रधानन्द' है । इस ब्रह्मानन्दसे भी अत्यन्त उत्कर्षसे युक्त 'रसानन्द'—भक्तयानन्द कहा गया है ।

### सेवानन्द सबसे बड़कर

# ब्रह्मानन्दो भवेदेष चेत् परार्द्धगुर्णाकृतः। नैति भक्तिसुखाम्भाधेः परमाणुतुलामपि॥

( भक्तिग्सामृतसिन्धु ११ । १९-२० )

"एककं ऊपर १७ सुन्ना लगानेपर जो संख्या होती है, उसका नाम है 'परार्द्ध'। ब्रह्मानन्दको परार्द्धकी संख्यासे गुणा करनेपर जिस आनन्दकी उपलब्धि होती है, वह आनन्द मी भक्ति-सुख-सागरकी तुलनामें एक परमाणुके समान भी नहीं है । अर्थात् उस आनन्दसे भी भक्ति-सुख अनन्तगुना अधिक है ।" श्रीमद्भागवतमें आया है—

### तुळयाम ळंबनापि न खर्गे नापुनर्भवम् । भगवत्सङ्गिसङ्गस्य मर्त्यानां किमुताशिषः॥

श्रीमद्भागवतमें ऐसे कई प्रसङ्ग मिलते हैं, जिनमें ब्रह्मानन्द, कैंबल्य-मोक्ष आदिकी अपेक्षा मक्ति, ग्रेम, लीला-कथा, मगवल्प्रेमियोंके सङ्ग तथा मगबत्सेवा आदिको बहुत ऊँचा बताया गया है।

श्रीयादवेन्द्रपुरी महाराज कहते हैं—

### नन्दनन्दनकैशोरळीळामृतमहाम्बुधी । निमग्नानां किमस्माकं निर्वाणळवणाम्भसा॥

'श्रीनन्दनन्दनकी किशोरावस्थामं की हुई सुन्दर छीछारूप महान् अमृत-समुद्रमें निमग्न हमछोगोंको निर्वाण-मुक्तिरूप खारे समुद्रकी क्या आवश्यकता है ?'

इसीसे भगवत्सेवापरायण जन दिये जानेपर भी सेवाको छोड़कर पाँच प्रकारकी मुक्तियोंको भी खोकार नहीं करते । भगवान्ने कहा है—

### सालोक्यसार्प्टिसामीप्यसारूप्यैकत्वमप्युत । दीयमानं न गृह्धन्ति विना मत्सेवनं जनाः॥ (श्रीमद्भागवत ३ । २९ । १३ )

'ऐसे सेवात्रती मेरे जन मेरी सेवाको छोड़कर, दिये जानेपर भी मेरे धाममें नित्य-निवास, मेरे समान ऐश्वर्य-प्राप्ति, मेरी नित्य-समीपता, मेरे- जैसा रूप और मेरे अंदर समा जाना—ब्रह्मरूप हो जाना—इन पाँच प्रकारके मोक्षको स्वीकार नहीं करते । क्योंकि यह भगवत्-सेवानन्द ब्रह्मानन्दसे कहीं श्रेष्ठ हैं । ब्रह्मानन्द नित्य एक-रस है, उसमें विलास या नित्य-नूतनता नहीं है; फिर, वह अनुभवमें भी नहीं आता; क्योंकि उसका अनुभव करनेवाला कोई रहता नहीं । पर भगवत्सेवानन्द सागरमें निरन्तर अनन्त विचित्र विलास-तरंगें उठती हैं ।

### विशुद्ध सेवाके लिये 'सेवानन्द'का भी त्याग

इतनेपर भी जो वास्तविक प्रेमी महानुभाव हैं, व इस सेवानन्दकी भी इच्छा नहीं करते। वे चाहते हैं— 'विश्वद्ध अहंतुकी सेवा'। सेवा करते हैं— सेवाके लिये ही। सेवामें यदि कहीं अपने आनन्दका अनुसंधान या आनन्द-प्राप्तिकी वासना रहती हैं— उसका किचित् भी आवेश-लेश रहता है, तो उसे प्रेमराज्यमें कलङ्क और प्रेम-सेवाका विश्व माना जाता है और वे इस प्रकारक आनन्दको अपना घोर विरोधी मानकर उसका तिरस्कार करते हैं।

एक वार प्रियतम श्रीकृष्ण एक दिन खेळते-खेळते बहुत थक गये थे, इसीसे वे निकुञ्जमें ठीक समयपर नहीं पहुँच पाये। श्रीराधारानी उनकी प्रतीक्षा कर रही थीं। वे जब पधारे तो उन्हें अत्यन्त श्रान्त-क्लान्त और उनके विशाल भालपर श्रम-विन्दु-कण देखकर राधाजीको बड़ी मनोव्यथा हुई। वे आदरपूर्वक उन्हें सुकोमल सुरमित सुमन-शय्यापर शयन कराकर पंखा झलने लगीं और जब स्वेद-विन्दु नहीं रहे, तब राधाजीको अपार आनन्द मिला। फिर वे धीरे-धीरे उनके पेर दबाने लगीं। स्यामसुन्दरकी श्रान्ति दूर हो गयी, उनके मोहन मुख्यर मधुर मृदुहास्यका समुदय हो गया। राधारानीने चाहा— अब इन्हें कुळ देरतक नींद आ जाय तो इनमें और भी स्कूर्ति आ सकती है। स्यामसुन्दरक नेत्र निमीलित हो गये। राधा धीरे-धीरे उनके पैर दबा रही थीं। अपने परमाराध्य, प्राणप्राण प्रियतम माधवको इस प्रकार परम आनन्दसे सोते हुए देखकर राधारानीके आनन्दका पार न रहा। उनके शरीरमें आनन्द-

जनित लक्षण उत्पन्न होने लगे। क्षणभरके लिये 'स्तम्भ' दशा हो गयी और पैर दबाना रुक गया। दूसरे ही क्षण पित्रत्र अनन्य 'सेबावत'ने प्रकट होकर उन्हें मानो कहा—'पाधा! तुम सेबानन्दमें निमग्न होकर सेबा-पिग्यागका पातक कर रही हो।' बस, वे तुरंत सावधान हो गयीं और अपने सेबानन्दको धिक्कार देकर उसका निरस्कार करती हुई बोली—'सचमुच आज मेंने यह बड़ा पाप—अयन्त अपराध किया, जो अपने सुखकी चाह रखकर, सेबा-सुखकी परवा न कर आनन्दमें डूब गयी, सेबाके किन सेबानन्दकी साध रखकर सेबा छोड़ बेठी। हाय! मेरे-जेसी जगत्में दूसरी कीन एसी साथसनी नाग होगी, जो अनन्य-सेबावतकी रक्षा करते हुए प्रियतम-सेबान कर सकी—

नव निकुञ्जमें कृष्ण प्रेष्टतम थकं शरीर पधारे आज । श्रान्त कलंबर था, सुभालपर श्रम-कण-बिन्दु रहे थे श्राज॥ राधा श्रमित देख प्रियतमको हुई दुखी, कर मधु मनुहार । सुला दिया कोमल कुसुमीकी शस्यापर शियको, दे प्यार ॥ करने लगी तुरत, सुरभित पंखेसे, उनको मधुर बयार । श्रम कम हुआ, स्वेद-कण सूखं, राधाको सुख हुआ अपार ॥ करने लगी पाद-संवाहन मृदु कर-कमलोंसे अति स्नेह । श्रान्ति मिटी, मोहन-मुखपर बरसा मृदु-मधुर हास्यका मेह ॥ राधाने चाहा--- प्रियतम अब कर हैं निदाको स्वीकार। सो जायें कुछ काल, बढ़े जिससे शरीरमें स्फूर्ति-सँभार'॥ नेत्र निमीलित हुए स्थामके, योथे सुखकी नींद मुकुन्द। शायित प्रियको देख परम सुख, बढ़ा अमित राधा-आनन्द ॥ होने लगे उदय तनमं आनन्द-चिह्न फिर विविध प्रकार। हुआ उदय जब 'म्तरभ', पाद-संबाहन छूटा तथ 'क्षण' बार ॥ प्रकट हुआ 'सेवावत', तत्क्षण वोला श्रीराधासे आए। 'सेवानन्द-विभोर ! किया कैसे सेवा तजनेका पाप ?'॥ चोंकी, सजग हो गयी राधा, मनसे निकली करण पुकार। बना विघ्न 'सेवा'का 'सेवानन्द' जान, देकर धिक्कार॥ तिरस्कार कर उसका बोली-"में मन रख निज सुखकी चाह । आर्नेंद-मग्न हुई, सेवाकी मेंने की न तनिक परवाह ॥ मचमुत्र मैंने किया आज यह घोर पाप, अतिशय अपराध । सेवा त्याग रखी मन मैंने 'सेवानन्द'—विव्नकी साध ॥ कौन म्बार्थसे मनी जगत्में मेरे-जैसी होगी अन्य । जो न कर सकी प्रियतम-सेवा रख 'सेवावत'-भाव अनन्य'' ॥

### विशुद्ध सेवा-रसास्वादनके लिये भगवान्के ज्ञान-ऐश्वर्यपर चिच्छक्तिके द्वारा आवरण

इस क्षेत्रमें केवल 'कृष्णसुन्य नात्पर्यमयी' विद्युद्ध सेवाके लिये प्रेममूर्ति गोपाङ्गनाएँ लोकधर्म, वेद्यमं, लजा, धर्य, उहसुन्य, आत्मसुन्य, मुक्तिसुन्य—सबका सहज त्याग करके अत्यन्त प्रीतिके साथ सेवावेशमें तन्मय हुई सेवा-संलग्न रहती हैं। इन समस्त गोपाङ्गनाओं भें श्रीराधारानी ही सर्वशिरोमणि हैं। श्रीराधाने ही अपनी महान् कृष्णसेवाकी अतृप्ति तथा अधीरतामें अपने कायव्यूहरूपमें अनन्त कोटि गोपियोंका न्यप धारण किया है। श्रीराधासे ही सब गोपियोंका विस्तार है।

ये कोटि-कोटि-कन्दर्प-कमनीय-सौन्दर्य भगवान्की ख़ख्पाशक्तियाँ अपने कोटि-कोटि आत्माओंसे भी अधिक प्रिय मानकर श्रीकृष्णकी सेवा-उपासना करती रहती हैं और सर्वलोकमहेश्वर अनन्तेश्वर्यख़रूप, माधुर्य-सौन्दर्य-सुधा-रस-समुद्र, अनन्त परभानन्दोदिन, नित्य-सत्य चित्रख़रूप भगवान् श्रीकृष्ण अपने ख़रूपानन्दसे भी बढ़कर इस दुर्लभ पेमरसानन्दमय विशुद्ध सेवा-रसका आख़ादन करनेक लिये सतृष्ण बने हुए, अपनी ही पित्र इच्छासे, अपनी ही ख़रूपभूता चिच्छक्तिके द्वारा अपने समस्त ज्ञान-ऐश्वर्यको आवृत कर और समस्त हानि ग्लानिको भूलकर श्रीराधारानी तथा उन रसमहाविटपकी शाखास्थरूपा श्रीगोपाङ्गनाओंक प्रेमानुरूप नित्य-नव असमोर्ध्व सौन्दर्य-माधुर्य-लीला-विल्यसका उदय करके उनके द्वारा प्राप्त परम विशुद्ध 'सेवानन्दर्यका सदा-सर्वदा अतृप्त हृद्यये आन्यादन करते रहते हैं।

न हानि न ग्ळानि न निजगृहकृत्यं व्यसनितां न घारं नाद्यूर्णो न किळ कदनं वेत्ति किमपि । वराङ्गोभिः स्वाङ्गोकृतसुद्धदनङ्गाभिरमिते हर्ग्विन्दारण्येमु परमनिशच्चैर्विहरति ॥ 'अनङ्ग-प्रेमको जिन्होंने अपना बन्धु मान लिया है, उन व्रज-सुन्दरियोंसे घिरे हुए सबदोष-प्रपञ्च-माया-हरणकारी खर्य भगवान् हरि बृन्दावनके निमृतनिकुञ्जोंमें नित्य विहार करते हैं । वे इस विहारमें इतने मुग्ध रहते हैं कि अपनी हानि, ग्लानि, गृहकृत्य, दृ:ख, भय, सम्भ्रम और लोकनिन्दा—किसीको भी नहीं जानते ।'

इसमें ऐश्वर्यका कहीं रंचमात्र भी प्रकाश नहीं है। केवल और केवल विशुद्ध अनिर्वचनीय दिञ्य माधुर्य ही सर्वत्र मूर्तिमान् है। इस माधुर्यमें श्रीकृष्ण सर्वथा ऐश्वर्य-ज्ञानविस्मृत हैं।

# क्या भगवान्के ज्ञान-ऐश्वर्यका आवृत होना सम्भव है ? और है तो क्या वह दोष नहीं है ?

यहाँ यह प्रश्न होता है कि 'नित्य परिपूर्णतम ज्ञानखरूप भगवान् श्रीकृष्णके अपने खरूपभूत ऐश्वर्य तथा खरूपभूत ईश्वरता-ज्ञानको भी क्या कोई आवृत कर सकता है ! कर सकता है तो वह कौन है ! तथा जिनका ऐश्वर्य-ज्ञान अच्छल किया जा सकता है, वे क्या पूर्णज्ञान-ऐश्वर्य-श्राक्तिस्प भगवान् हैं !'—इसका उत्तर यह है—

"यह सर्वथा निर्वितात सत्य है कि भगवान् के परम ज्ञानस्वरूप ऐश्वर्यको—उनकी भगवत्ताको कोई भी आवृत नहीं कर सकता; परंतु मायावृत्ति अविद्या जैसे जीवको संसार-वन्धनमें फेंसाकर दुःखका अनुभव कराने के छिये उसके ज्ञानको आवृत करती है और जैसे गुणातीता श्रीजिश्वर्ग यशोदा आदि महाभाग ब्रजपरिकरों या श्रीकृष्णके परिवारके छोगोंको महान् मधुरतम श्रीकृष्णलीला-सुखका अनुभव करानेके छिये चित्-शक्तिकी वृत्ति योगमाया उनके ज्ञानको आवृत कर रखती है, ठीक वैसे ही, खयं श्रीकृष्णको उनके 'ख़्ख्पानन्द'से भी बहुत बढ़े हुए 'आनन्दातिशय'का अनुभव करानेके छिये उन्हींकी ख़रूपभूत इच्छासे, उन्हींकी अपनी चिच्छक्तिकी सारवृत्ति 'ग्रेम' ही उनके ऐश्वर्य-ज्ञानको आवृत कर रखता है। यह प्रेम भगवान् श्रीकृष्णका अपना ही ख़रूप है या उनकी अपनी ही लीलामयी ख़रूपशक्ति है, अतएव उसके द्वारा

होनेवाली आवृति न तो दोषम्बप होती और न इससे उनकी भगवत्तामें ही कोई बाधा आ सकती है । यह उनकी लीला है, जो उन लीलापुरुषोत्तमसे सदा सर्वथा अभिन्न है।"

# माधुर्यलीलाके समय भी ऐश्वर्यकी विद्यमानता

यह भी मर्चथा सत्य है कि श्रीकृष्ण केवल 'पडेश्वर्यपूर्ण' भगवान् ही नहीं—ने अनन्त-अनन्त ऐश्वर्यस्त्ररूप हैं । उनका दिव्य ऐश्वर्य स्वरूपभूत होनेसे कभी हट या भिट नहीं सकता । इसी प्रकार उनका दिल्य माधुर्य भी अनन्त तथा खरूपभूत है । वह भी सटा उनके खरूपगत रहता है । परंतु लीलामें कहीं केवल ऐश्वर्यकी लीला होती है, कहीं ऐश्वर्यके साथ किंचित् माधुर्य रहता है, कहीं माधुर्यकी प्रधानता होती है और कहीं केवल माधुर्य ही रहता है । वृन्दावनकी मधुर-लीलामें वृन्दावनके विविध-भावसम्पन्न प्रेमीजनोंको विविधरूपोंमें केवल माधुर्यका ही अनुभव होता है ।

वहाँ भी ऐश्वर्य है, समय-समयपर उसका प्राकट्य भी होता है; पर वहाँके प्रेमियोंको उसका पता ही नहीं लगता। छः दिनके श्रीकृष्णने शिशुघातिनी अपार वलवती पूतना राक्षमीके प्राणोंको मातृस्तन चूसनेके रूपमें चूस लिया, किसी सुदर्शन चक्रका स्मरण नहीं किया । पर वात्सल्य-प्रेमरसमयी यशोदा मैयाक मनको इतना प्रत्यक्ष ऐश्वर्य स्पर्श भी नहीं कर सका। उन्होंने समझा—'भगवान् नारायणने मेरे लालाको बचाया है।' और वे खितवाचन कराने तथा गोदी पृंत्र लालापर किराने लगीं।' शिशुत्वकी मुख्यामें लाला भी सरल कोमल दिसे माताके मुँहकी और ऐसे ताकते रहे, मानो कुछ हुआ ही नहीं। इसी प्रकार शक्टमञ्जन, अघासुर-उद्धार, ब्रह्माको अनन्तस्थमें भगवदर्शन, गोवर्धनचारण, काल्यिमर्दन, विशाल-वृक्षोत्पाटन, कुबेरपुत्रोंपर अनुम्रह आदि प्रत्यक्ष ऐश्वर्य-प्रकाशकी लीलाओंमें भी, कहीं भी उन्हें ऐश्वर्य नहीं दिखायी दिया। वहाँके महामहिम माधुर्यने वृन्दावनवासियोंक एकच्छत्र माधुर्य-राज्यमें ऐश्वर्यको आने ही नहीं दिया। वह दूरसे ही झाँकता रह गया।

यह वतलाया जा चुका है कि भगवान्का ऐश्वर्य सदा ही विद्यमान रहता है । वास्तवमें ऐश्वर्यरहित केवल 'मुखता' तो भगवान्का माधुर्य है ही नहीं । ऐसी मुखता या मोह तो संमारके विषयासक्त लोगों और वन्नोंमें भी रहता है । उसका क्या महत्त्व है ? इस माधुर्यमें तो श्रीकृष्णकी सर्वज्ञता. विभुता, सर्वशक्तिमत्ता, ज्ञानस्वरूपता, आनन्दमयता आदि सभी ऐश्वर्य गुण माधुर्यकी मुखताके पीछे सभी समय छिपे रहते हैं और समय समयस्यपर अपना लीलाकार्य करते हैं । इसीसे इस 'भगवत्स्वरूप माधुर्यका प्रकाश होता है ।

वृन्दावनमें भी ऐश्वर्यकी लीलामें भेद होता है । वृन्दावनवासियोंपर किसी प्रकारका प्रभाव न पड़नेपर भी कहीं ऐश्वर्यका विशेष प्रकाश होता है, कहीं विल्कुल ही नहीं हो पाता । यहाँतक कि श्रीगोपाइनाओंके सामने एक बार चतुर्भुज रूपका प्राकट्य हुआ था, पर श्रीगापागनीके सामने आते ही वह लुप्त हो गया । उनके निकट ऐश्वर्य प्रकट रह ही नहीं पाया । इसका कारण यही है कि सभीक गांवोंमें, अधिकारमें, स्थितमें न्यूनाधिकता है और उसीक अनुसार उन्हें भगवद्येन रसका अनुभव होता है । भक्तोंक प्रेमकी तरतमताके कारण ही गाश्चर्यक जिकारमें तारतम्य रहता है । सभीका प्रेम भगवान्में एक मा नहीं होता । यहांतक कि गोपाइनाओंमें भी सबकी प्रीति समान नहीं मानी जाती ।

अवस्य ी मुन्दावनकी रागात्मिका भक्तिमें माधुर्यका ही साम्राज्य है; ध्रियतममें गाइ तृष्णां, परम आविष्टतां और ध्रियतम श्रीकृष्णकी सुम्बतात्पर्यमयी विश्वत सेवां ही इस भक्तिक प्राण या आत्मा हैं। इसीसे इस भक्तिक प्रती अववासियोंके तन-मन-धन-यौवन-धर्म-ज्ञान—सभी श्रीकृष्णके प्रति सहज रामर्पित हैं। उनका राग-विराग श्रीकृष्णके लिये ही है। इस भक्तिक चार स्तर हैं— 'दास्य', 'सख्य', 'वात्सल्य', और 'मधुर'। 'शान्त'रस तो इन चारोंकी भित्तिभूमि है, जिसमें मन-इन्द्रिय संयमपूर्ण होकर दास्यभक्तिकी योग्यता प्राप्त होती है। इनमें सर्वापेक्षा श्रेष्ट

सर्वशिरोमणि भक्ति है मधुर और उस मधुर भक्तिका भी खसुख-वासनासे सर्वथा श्रुन्य पूर्ण विकास केवल ब्रजसुन्दरियोंमें है ।

## भगवान् प्रेमसेवाके ऋणी

इस प्रेमसेवाका बदला चुकानेमें अपनेको सर्वथा असमर्थ समझकर चिरऋणी मानते हुए श्रीकृष्ण अपनी परम प्रेयसी श्रीगोपाङ्गनाओंसे कहते हैं—

> न पारयेऽहं निरवद्यसंयुजां स्वसाधुकृत्यं विवुधायुपापि वः । या माभजन् दुर्जरगेहश्टङ्खलाः संवृश्चय तद् वः प्रतियातु साधुना ॥ ( श्रीमद्भागवत १० । ३२ । । २२ )

'गोपाङ्गनाओं ! तुमने मेरे लिये घर-गृहस्थीकी उन बेड़ियों को तोड़ दिया, जिन्हें बड़े-बड़े योगी-पित भी नहीं तोड़ पाते । मुझसे तुम्हारा यह मिलन, यह आत्मिक संयोग सर्वथा निर्मल और सर्वथा निर्दोप है । यदि मैं अमर शरीरसे—अमरजीवनसे अनन्तकालतक तुम्हारे प्रेम, सेवा और त्यागका बदला चुकाना चाहूँ तो भी नहीं चुका सकता । मैं जन्म-जन्मके लिये तुम्हारा ऋणी हूँ । तुम अपने सौम्य खमावसे, प्रेमसे मुझे उऋण कर सकती हो; परंतु मैं तो तुम्हारा ऋणी ही हूँ ।

## प्रेमराज्यमें मधुररूपमें भगवान्की प्राप्ति

इस दिन्य प्रेमके विशाल राज्यमें ही परम मधुर भगवान्का नित्य संयोग प्राप्त होता है। नित्य-मधुरातिमधुर भगवान्के पावन-मधुर चरण-युगलोंकी प्राप्ति इस प्रेमसे ही होती है; क्योंकि यहाँ भगवान् सहज ही अपनी भगवत्ताको भूलकर प्रेमपरवश हुए रहते हैं। इसीसे एक भक्त कहते हैं—

> गोपालाङ्गणकर्दमेषु विहरन् विप्राप्वरे लज्जसे ब्र्षे गोकुलहुंकृतैः स्तुतिशतैमौनं विधत्से सताम् । दास्यं गोकुलपुंश्वलीषु कुरुषे खाम्यं न दान्तात्मसु श्वातं कृष्ण तवाङ्ब्रिपङ्कजयुगं प्रेमैकलभ्यं मुद्दुः॥

भीरा० मा० चि० २५-

'श्रीकृण! तुम गोपालोंके कीचड़से भरे ऑगनमें तो विहार करते हो, पर ब्राह्मणोंके यज्ञमें प्रकट होनेमें तुम्हें लज्जा आती है। एक बळड़ेकी या छोटे-से गोपशिशुकी हुंकार सुनकर 'हाँ, आया'——बोल उटते हो; पर सत्पुरुगोंक सैकड़ों स्तुतियाँ करनेपर भी मौन रह जाते हो। गोकुलकी ग्वालिनियोंकी तो गुलामी खीकार करते हो, पर इन्द्रिय-संयमी पुरुषोंके द्वारा प्रार्थना करनेपर भी उनके खामी बनना तुम्हें खीकार नहीं है। इससे पता लगता है कि तुम्हारे चरण-कमल-युगलकी प्राप्ति एकमात्र प्रेमसे ही सम्भव है।

### रसब्रह्म केवल भावग्राह्म

श्रुतिमें इस बातका भी संकेत मिलता है कि निर्विशेष या अमूर्त आनन्दब्रक्षकी प्रतिष्ठाखरूप वह समूर्त रसब्रह्म केवल भाव नामक चिदानन्दमयी वृत्तिके द्वारा ही ग्राह्म होता है—

### भावग्राद्यमनीडाख्यं भावाभावकरं शिवम् । कलासर्गकरं देवं ये विदुस्ते जहुस्तनुम् ॥

( क्वेताश्वतर० ५ । १४ )

"केवल 'भाव'से ही प्राप्त होने योग्य, आश्रयरहित (अशरीरी), जगत्की सृष्टि और प्रलय करनेवाले शिव—कल्याणखरूप देव—परमेश्वरकों जो साधक जान लेते हैं, वे शरीरकों सदाके लिये त्याग देते अर्थात् जन्म-मृत्युकं चक्रसे मुक्त हो जाते हैं।"

वह प्राकृत शरीरसे अतीत दिन्य सिचदानन्दमय विग्रह है । इसिलिये उसे 'आश्रयरहित'—-'निराकार' कहा जाता है ।

### भावकी पराकाष्ट्रा श्रीराधारानीमें

'भाव' शब्दका प्रसिद्ध अर्थ हैं—'भक्ति'। वस्तुतः महाभावखरूपा श्रीराधाजी ही समस्त भक्तिखरूपोंका मूळ स्रोत हैं। अतएव श्रीराधाके परिचयमें भक्तिकी समस्त अवस्थाओंका परिचय स्वतः ही प्राप्त हो जाता है। जैसे सम्पूर्ण रसोंके अधिपति श्रीकृष्णसे सव रसोंका प्रकाश है, वैसे ही एक भूर्तिमती महाभावखरूपा श्रीराधारानीसे ही अव्यक्त-व्यक्त, अमूर्त-मूर्त सभी भावोंका, भक्तियोंका विकास-विस्तार होता है और वह तदनुरूप रसतत्त्वको प्राह्य करवा देता है। ह्वादिना, प्रेम, भाव, महाभाव, प्रीति, अनुरक्ति आदि सब एक श्रीराधारानीके ही अमूर्त भावविशेष हैं।

भावकी पराकाष्ठा ही महाभाव है । यह महाभाव रूड़ और अधिरूढ़ मेदसे दो प्रकारका है । श्रीकृष्णमें बद्धमूल कान्त (तेष्ट )-भाव 'रूढ़-महाभाव' है । और जिस अवस्थामें श्रीकृष्णके दर्शन-स्परानादि सुखकी तुलनामें अनन्तकोटिब्रह्माण्डान्तर्गत भूत-भिवण्य-वर्तमानके समस्त सुख तथा ब्रह्मानन्दपर्यन्तमें कोई लेशमात्र भी सुख नहीं रह जाता, और जिस अवस्थामें श्रीकृष्णके अदर्शनादिजनित दुःखकी तुलनामें करोड़ों-करोड़ों साँप-बिच्छू आदिके द्वारा डँसे जानेका तथा नरकादिका घोर कष्ट भी लेशमात्र दुःख नहीं है—यह अनुभव होता है, उस अवस्थाको 'अधिरूढ़ महाभाव' कहते हैं । यह अधिरूढ़ महाभाव भी 'भोदन' तथा 'मादन' रूपमें दो प्रकारका है । मोदन महाभाव केवल श्रीराधायूपमें ही सम्भव है । इसीको विरह-दशामें 'मोहन' कहा जाता है ।

इस मोदन महाभावसे भी अत्यन्त उत्कृष्ट है—ह्यादिनी महाशक्तिका स्थिरांश 'मादन' नामक महाभाव, जो केवल श्रीराधारानीमें ही नित्य विराजित है—

# सर्वभावोद्गमोल्लासी मादनोऽयं परात्परः। राजते ह्वादिनीसारो राधायामेव यः सदा॥ ( उज्ज्वलमीलमणि १४। २१९)

'श्रेमकी जिस अवस्थामें सब प्रकारके मात्रोंका पूर्ण विकास होता है और जो खरूपाशक्ति ह्लादिनीका सर्वोत्तम एकमात्र सार है, वह परात्पर 'मादन' नामक महाभाव एकमात्र श्रीराधामें ही सदा-सर्वदा प्रकट रहता है—

## रागात्मिका भक्ति

रागात्मिका भक्तिके दो प्रकार हैं----'सम्बन्धरूपा' और 'कामरूपा' । जिस रागात्मिकामें पिता-माता-बन्धु-खामी आदि कोई सम्बन्ध कृष्णसेवामें कारण और नियामक है—उसे 'सम्बन्धरूपा' कहते हैं और नित्यसिद्ध रागवरा जो कृष्णसुखतात्पर्यमयी सेवाकी कामनामें तन्मय होकर सर्वनिरपेक्ष भावसे, किसी भी सम्बन्धकी अपेक्षा न रखकर सेवा करते हैं, उनकी रागात्मिका भक्तिको 'कामरूपा' कहते हैं । उनकी कृष्णसेवामें प्रवर्तक केवल 'काम' ही होता है । यह काम है—केवल 'श्रीकृष्णसुखतात्पर्यमयी सेवाकी विद्युद्ध वासना ।' अतएव यह 'इन्द्रियसुखवासनायुक्त काम' नहीं है, यह 'त्यागमय विद्युद्ध प्रेम' है । इसीलिये—

-प्रेमेंच गोपरामाणां काम इत्यगमत् प्रथाम्। "गोपसुन्दरियोंके प्रेमको ही 'काम'के नामसे कहा जाता है।''

भगवान् श्रीकृष्णके अवतारके साधु-परित्राण, दुष्कृतविनाश, धर्मसंस्थापन आदि अनेक विभिन्न प्रयोजन होनेपर भी उनके माधुर्यभय खरूपका मुख्य मधुर प्रयोजन है—'खरूपाशक्ति श्रीराधा और उनकी कायव्यूह्रूपा श्रीत्र जसुन्दर्शयोंके पवित्र प्रेम-रसानन्दका आखादन' और 'खरूपभूत अपने प्रेमरसानन्दका वितरण'।

इसके अनेक खरूप हैं—जैसे—१ अपने खरूपके प्रति अपनी खरूपा-राक्ति श्रीराधाका जो विलक्षण प्रेम हैं, उसकी महिमाका आखादन, २. एकमात्र श्रीराधामें ही प्रकट मादनाख्य महाभावके द्वारा आखाद खरूपके आध्यर्य-चमत्कारमय विलक्षण अपने ही माधुर्यका आखादन और ३. श्रीराधाके रूपमें अपनेसे ( श्रीकृष्णसे ) भी अनन्तगुना अधिक श्रीकृष्णसेवा-माधुर्यका आखादन ।

भगवान् श्रीकृष्णके प्राकट्यंकं इस मुख्य प्रयोजनकी सिद्धिका परम आधारभूत तथा क्रियात्मक एकमात्र दिच्य साधन हैं—रस-सुधा-सागरकी अनन्त विचित्र तरंगोंसे आग्नावित-हृदय सर्वत्यागमयी श्रीराधा ।

## मादन-अवस्थामें प्रेमरसके विचित्र आस्वादन

श्रीराधाकी मादनाख्य सर्वश्रेष्ठ भक्तिकी 'गाइ तृष्णा' और 'इष्टमें परमाविष्टमति'—इन दो भावोंके कारण श्रीराधा तथा 'समर्था'रतिवती श्रीगोपाङ्गनाओंकी 'प्रियतम-सुख-ताल्पयमयी' सहज स्वाभाविक चेष्टारूपी सुधारस-तरंगें नित्य नये-नये रूपोंमें तरंगित होती रहती हैं। यहाँतक कि प्रियतम श्रीकृष्णके 'नाम', उनकी कण्ठष्वनि तथा उनके खरूप आदिके तिनक-से बाह्य सम्बन्धमात्रसे ही श्रीराधाकी उन्मादावस्था हो जाती है और वे विश्वविस्मारिणी उस मत्तिस्थितिमें ही मधुरतम प्रियतम-श्रेम-पीयूषका आखाद प्राप्त करती रहती हैं। दो तरंगोंके दर्शन कीजिये—

१ एक बार दो सिखयोंके साथ श्रीराधाजी प्रियतम श्रीकृष्णकी मधुर चर्चा कर रही थीं कि उन्होंने किसीसे 'कृष्ण' यह मधुर नाम सुना। नामके इन अक्षरोंके सुनते ही उस नामके नामिके प्रति मनमें प्रेम उमड़ चला। उसी समय मधुर वंशीष्विन सुनायी दी। उसके कानमें पड़ते ही वंशीवालेके प्रति मनमें प्रीति उछलने लगी। इसी बीच किसीने श्रीकृष्णका चित्र उन्हें दिखा दिया। चित्र देखते ही उनके मनमें जिसका चित्र है, उसके प्रति अकस्मात् आत्यन्तिक रितका उदय हो आया। राधारानी जानती भी नहीं हैं कि यह दिव्य सुधा-मधुर 'कृष्ण' नाम किसका है, मधुर मुरलीमें किसका मधुर मनोहर कण्टखर सुनायी दे रहा है और चित्रमें अङ्कित मनोहर मूर्ति किसकी है। आश्चर्यकी बात यह है कि इसके पता छगानेकी जरा भी अपेक्षा न रखकर तीनोंके ही द्वारा एक ही कालमें राधारानीका चित्त अनिवार्यक्रपसे अपहृत हो गया, तब राधारानी अपनेको धिक्कारती हुई बोली—

एकस्य श्रुतमेव लुम्पति मितं कृष्णेति नामाक्षरं सान्द्रोन्मादपरम्परामुपनयत्यन्यस्य वंशीकलः। एष स्निम्ध्यनद्युतिर्मनसि मे लग्नः परो वीक्षणात् कष्टं धिक् पुरुषत्रये रतिरभूनमन्ये सृतिं श्रेयसीम्॥

(विदग्धमाधव, अंक २।९)

"एककें—'कृष्ण' इस नामके अक्षर कानोंमें पड़ते ही मेरे मनको छट लेते हैं, दूसरेकी वंशीष्विन घनीभूत उन्माद-परम्पराकी प्राप्ति करा देती है और स्निग्ध मेघश्याम कान्तिवाला पुरुष तो एक बारके दर्शन-मात्रसे मेरे हृदयमन्दिरमें आ बसा है। छिः! कितने कष्टकी बात है कि तीन पुरुषोंमें मेरा प्रेम हो गया। इस अवस्थामें तो मर जाना ही मेरे छिये श्रेयस्कर है।"

२. श्रीराधारानी एक दिन निकुक्षमें बड़े प्रेमसे प्रियतम स्यामसुन्दरकों भोजन वहां रही थीं। उन्होंने अपने कर-कमलोंसे कई प्रकारके षड्रस-युक्त पदार्थ बनाये थे; वे बड़े चाव तथा मनुहारसे उन्हें परोस रही थीं और प्रियतम सराह-सराहकर मधुर मुसकाते तथा आदर्श विनोद करते हुए भोग लगा रहे थे। इसी बीच एक सखा वहाँ आ गया और उसने कहा—'प्यारे कन्हेया! मैंने तो सुना था कि 'स्यामसुन्दर अभी कालिन्दी-कूलपर कीड़ा कर रहे हैं, तुम यहाँ कैसे कब आ गये!' सखाके वचनोंमें 'मैंने सुना था' यह वाक्य तथा 'तुम यहाँ कैसे कब आ गये!' यह वाक्य तथा 'तुम यहाँ कैसे कब आ गये!' यह वाक्य तो राधाको सुनायी ही नहीं दिये, उनके कानमें केवल यह वाक्य पहुँचा—'स्थामसुन्दर अभी कालिन्दी-कूलपर कीड़ा कर रहे हैं।' वस, राधाको प्रेमवैचित्त्य-दशा प्राप्त हो गयी। वे मूल गर्यी कि स्थामसुन्दर यहीं विराजित हैं और भोजन कर रहे हैं; वे अत्यन्त व्याकुल हो गर्यी और बोली—-

'याद पड़ रहा है आये थे, भोजन करने मोहन स्याम। परस रही थी मैं उनको अति रुचिकर भोज्यपदार्थ तमाम ॥ यह मेरा भ्रम था, माधव तो खेल रहे कालिन्दी-कूल। आये क्यों न अभी ? क्या क़ीड़ामें वे गये सभी कुछ भूल ॥ भूम्वे होंगे, कैसे उन्हें बुलाऊँ अब मैं यहाँ तुरंत ? ह ्य विदीर्ण हो रहा, कैसे हो इस मेरे दुखका अन्त॥ बना-बनाया भोजन क्या यह नहीं आयगा प्रियके काम ?। क्या वे इसे धन्य करनेको नहीं पधारेंगे सुखधाम ?'॥ माधव सुन हँस रहे प्रियाका यह मधु प्रेमविलाप-विलास। बोले---'राधे! चेत करो, देखो, मैं रहा तुम्हारे पास ॥ छोड़ दिया क्यों तुमने वस्तु परसना, होकर व्यर्थ उदास ? भूला मैं यदि रह जाऊँगा, होगी तुम्हें भयानक त्रास'॥ यों कह, मृदु हँस, माधवने पकड़ा राधाका कोमल-हाथ। चेंकी, बोली---'हाय! हो गयी मुझसे बड़ी भूल यह नाथ!॥ कैसी भें अधमा हूँ, जो मैं भ्रमसे गयी जिमाना भूछ। व्यर्थ मान बेटी, प्रिय ! तुम हो खेळ रहे कालिन्दी-कूछ॥ लगी प्रेमसे पुनः परसने विविध स्वाद्युत वस्तु ललाम। भोग लगाने लगे, मधुर लीला पर हँसकर प्रियतम स्थाम ॥ इस प्रकार राधारानीके ग्रेम-रस-सागरमें अनेक नयी-नयी तरंगें उठ-उठकर उन्हें नित्य नवीन प्रेमानन्द-रसका आखादन कराती रहती हैं। पर इन सबमें सहज उद्देश्य होता है—एक ही प्रियतम श्रीकृष्णका सुख-सम्पादन। राधाके जीवनका सब कुछ एकमात्र इसीलिये हैं।

# महत्त्व और प्रार्थना

भगवान् श्रीकृष्ण और श्रीराधाके महत्त्व तथा उपासनाके सम्बन्धमें शास्त्रोंमें और भक्त-संतोंकी वाणीमें बहुत कुछ छिखा गया है। यहाँ 'पबपुराण, पातारुखण्ड'के कुछ शब्द उद्धत किये जा रहे हैं, जो भगवान् रांकर और भगवान् श्रीकृष्णके संवादके हैं । श्रीमहादेवजीको मनोहर यमुनाजीके तटपर स्वदेवेश्वरेश्वर भगवान् श्रीकृष्णके इस रूपमें दर्शन होते हैं— "उनकी किशोर अवस्था है, मनोहर गोपवेष है, प्रिया श्रीराधिकाजीके कंघेपर अपनी मनोहर वाम भुजा रक्खे हैं, असंद्य गोपियोंसे घिरे हुए हैं, मधुर-मधुर हँस रहे हैं और सबको हँसा रहे हैं । उनके शरीरकी कान्ति सजल जलदके सदश स्निग्ध श्याम-वर्ण है । वे कल्याणगुणधाम हैं । उन्होंने हॅंसते हुए भगवान् शंकरसे कहा— 'रुद्र ! आपने आज जो मेरे इस अलौकिक दिव्य रूपका दर्शन किया है, उपनिषद् मेरे इसी घनीभूत निर्मेल प्रेममय सिंचदानन्द-विप्रहको अरूप (निराकार ), निर्मुण, निष्क्रिय और परात्पर ब्रह्म कहते हैं । मुझमें प्रकृतिजनित गुण नहीं हैं और मेरे गुण ( प्राकृतिक दृष्टिसे ) सिद्ध नहीं हैं, इसीसे सब मुझको 'निर्गुण' कहते हैं। मेरा कहीं अन्त नहीं है, इससे लोगोंके द्वारा मैं 'ईश्वर' कहा जाता हूँ । महेश्वर ! मेरा यह रूप (प्राकृतिक--पाञ्चभौतिक न होनेके कारण ) चर्मचक्षुओंसे इसे कोई देख नहीं सकता, इसलिये वेद मुझे अरूप या 'निराकार' बतलाते हैं । मैं ही चेतन-अंशके रूपमें सर्वव्यापी हूँ, इससे पण्डितगण मुझे 'ब्रह्म' कहते हैं और मैं विख्न-प्रपन्नका कर्ता नहीं हूँ, इससे बुधजन सुझे 'निष्क्रय' कहते हैं । शिव ! वास्तवमें ही यह विश्व-सृष्टि आदि कार्य मैं खयं नहीं करता ! मेरे अंश-गण ही मायागुणके द्वारा सृष्टि आदि कार्य करते रहते हैं।"

फिर भगवान् श्रीकृष्णने कहा—'मैं सदा ही इन गोपियोंके प्रेममें विद्धल रहता हूँ—××× ये मेरी प्रिया हैं, इनका नाम राधिका है। इनको परम देवता समझो; मैं इनके वशीभूत रहकर सदा ही इनके साथ लीला-विहार करता रहता हूँ।'

इसके वाद, गोपीगण, नन्द-यशोदा, गौ तथा वृन्दावन आदिकी महिमा वतलानेके पश्चात् भगवान् महादेवके द्वारा युगलखरूपके साक्षात्कारका उपाय पूलनेपर भगवान् श्रीकृष्ण कहते हैं—

'स्द्र! जो एक बार हमारी शरणमें आ जाता है, वह दूसरे उपाय छोड़कर निरन्तर हमारी ही उपासना करता है। xx जो एकमात्र मेरी प्रिया (राधा) की अनन्यभावसे सेवा करता है, वह बिना किसी साधनके निश्चय ही मुझको प्राप्त होता है। xxअतएव यदि कोई मुझे वशमें करना चाहे तो सब प्रकारसे प्रयत्न करके मेरी प्रियाके शरणापन हो—'

तस्मात् सर्वप्रयत्नेन मित्रयां शरणं व्रजेत्। (पद्मपुराण, पाताल॰ ५१।८६)

अतएव हम सबको भगवान् श्रीकृष्णकी परम प्रियतमा, विश्वस्र प्रेमकी घनीभूतमूर्ति श्रीराधारानीके चरणोंमें विनयपूर्वक प्रणाम करके उनके शरण होना है और उनके प्राकट्य-महोत्सवके शुभ मङ्गल-दिवसपर उनकी जय-जयकार करते हुए उनसे प्रेमकी भीख माँगनी है—

रसम्बरूप श्रीकृष्ण परात्पर, महाभावरूपा राघा।

प्रेम विद्युद्ध दान दो, कर करुणा अति, हर सारी बाधा॥
सच्चा त्याग उदय हो, जीवन श्रीवरणोंमें अर्पित हो।
भोग-जगत्की मिटे वासना, सब कुछ सहज समर्पित हो॥
लग जाये श्रीयुगलरूपमें मेरी अब ममता सारी।
हो अनन्य आसक्ति, प्रीति द्युचि, मिटे मोह-अम-तम भारी॥
जय हो पूर्ण परात्पर रस माधव मोहनकी जय जय हो॥
जय जय श्रीराधारानीकी जय जय जय

# श्रीकृष्ण

# प्रार्थना

राधा-दृष्टि-कटाक्षरूप चञ्चल अञ्चलसे नित्य व्यजित । रहते, तो भी बहती जिनके तनसे स्वेद्धार अविरत ॥ राधा-अङ्ग-कान्ति अति सुन्दर नित्य निकेतन करते वास । तो भी रहते क्षुव्ध, नित्य मन करता नव विलास-अविलाष ॥ राधा सृदु मुसुकानरूप नित मधुर सुधा-रस करते पान । तो भी रहते नित अतृप्त जो रसमय नित्य स्वयं भगवान ॥ राधा-रूप-सुधोद्धिमें जो करते नित नव लिलत विहार । तो भी कभी नहीं मन भरता, पल-पल बढ़ती ललक अपार ॥ ऐसे जो राधा-गत-जीवन, राधामय, राधा-आसक । उनके चरण-कमलमें रत नित रहे हुआ मम मन अनुरक्त ॥

# श्रीकृष्ण पूर्णब्रह्म भगवान् हैं

गीताके अनुसार यह सिद्ध है कि ईश्वर अपनी इच्छासे अपनी प्रकृतिमें अधिष्ठित होकर जब चाहें तभी लीलासे अवतार धारण कर सकते हैं । संसारमें भगवान्के अनेक अवतार हो चुके हैं, अनेक रूपोंमें प्रकट होकर मेरे उन लीलामय नाथने अनेक लीलाएँ की हैं— 'बहूनि मे व्यतीतानि जन्मानि'। कला और अंशावतारोंमें कई क्षीरसागरशायी भगवान् विष्णुके होते हैं, कुछ भगवान् शिवके होते हैं, कुछ सिचदानन्दमयी योगशक्तिदेवीके होते हैं; किसीमें कम अंश रहते हैं, किसीमें अधिक, अर्थात् किसी लीलामें भगवान्की शक्ति-सत्ता न्यून प्रकट होती है, किसीमें अधिक। इसीलिये सूतजी महाराजने मुनियोंसे कहा है—

पते चांशकलाः पुंसः कृष्णस्तु भगवान् स्वयम्। (श्रीमद्रा०१।३।२८)

मीन-कूर्मीदि अवतार सब भगवान्के अंश हैं, कोई कला है, कोई आवेश है; परंतु श्रीकृणा खयं भगवान् हैं!

वास्तवमें भगवान् श्रीकृष्ण सब प्रकारसे पूर्ण हैं। उनमें सभी पूर्व और आगामी अवतारोंका पूर्ण समावेश है। भगवान् श्रीकृष्ण अनन्त ऐश्वर्य, अनन्त बल, अनन्त यश, अनन्त श्री, अनन्त ज्ञान और अनन्त वैराग्यकी जीवन्त मूर्ति हैं। प्रारम्भसे लेकर लीलावसानपर्यन्त उनके सम्पूर्ण कार्य ही अलीकिक—चमत्कारपूर्ण हैं। उनमें सभी शक्तियाँ प्रकट हैं। बाबू बंकिमचन्द्र चटर्जीने भगवान् श्रीकृष्णको अवतार माना है और लाला लाजपतराय आदि विद्वानोंने महान् योगेश्वर । परंतु इन महानुभावोंने भगवान् श्रीकृष्णको जगत्के सामने भगवान्की जगह पूर्ण मानवके रूपमें रखना चाहा है। मानव कितना भी पूर्ण क्यों न हो, वह है मानव ही; दूसरी ओर भगवान् भगवान् ही हैं, वे अचिन्त्य और अतक्य-शक्ति हैं। महामना बंकिम बाबूने अपने भगवान् श्रीकृष्णको सर्वगुणान्वित, सर्वपापसंस्पर्शश्चन्य, आदर्शचरित्र पूर्ण मानवके रूपमें विश्वके सामने उपस्थित करनेके अभिप्रायसे उनके अलीकिक ऐश्वर, मानवातीत, मानव-कल्पनातीत, शास्त्रातीत और

नित्य-मधुर चरित्रोंको उपन्यास बतलाकर उड़ा देनेका प्रयास किया है; उन्होंने भगवान्के ऐश्वर्यभावके कुछ अंशको-जो उनके मनमें निर्दोष जँचा है--मानकर, शेष रस और ऐश्वर्यभावको प्रायः छोड़ दिया है। इसका कारण यह है कि वे भगवान् श्रीकृष्णको पूर्ण मानव आदर्शके नाते भगवान्का अवतार मानते थे, न कि भगवान्की खरूप-सत्तासे अलौकिक राक्तिके नाते । यह बात खेदके साथ खीकार करनी पड़ती है कि विद्या-बुद्धिके अत्यधिक अभिमानने भगवान्को तर्ककी कसौटीपर कसनेमें प्रवृत्त कराकर आज मनुष्य-हृदयको श्रद्धाश्चान्य, शुष्क, रसहीन बनाना आरम्भ कर दिया है । इसीलिये आज हम अपनेको भगवान् श्रीकृष्णके वचनोंका माननेवाला कहते हैं, परंतु भगवान् श्रीकृष्णको भगवान् माननेमें और उनके राब्दोंका सीधा अर्थ करनेमें हमारी बुद्धि सकुचाती है और ऐसा करनेमें हमें आज अपनी तर्कशीलता और बुद्धिमत्तापर आघात लगता हुआ-सा प्रतीत होता है। भगवान्का सारा जीवन ही दिन्य लीलामय है, परंतु उनकी लीलाओंको समझना आजके हम-सरीखे अश्रद्धालु मनुष्योंके लिये बहुत कठिन है—इसीसे उनकी चमत्कारपूर्ण लीलाओंपर मनुष्यको शङ्का होती है और इसीलिये आजकलके लोग उनके दिव्यरूपावतारसे पूतनावध, शकटासुर-अघासुरवध, अग्निपान, गोवर्धनधारण, दघि-नवनीत-भक्षण, काल्रिय-दमन, चीरहरण, रासलीला, यशोदाको मुखर्मे विराट्रूप दिखलाने, सालभरतक बळडे और बालकरूप बने रहने, पाञ्चालीका चीर बढ़ाने, अर्जुनको विराट्-खरूप दिखलाने और कौरवोंकी राजसभामें विलक्षण चमत्कार दिखलाने आदि लीलाओंपर संदेह करते हैं। वे यह नहीं सोचते कि जिन परमात्माकी मायाने जगत्को मनुष्यकी बुद्धिसे अतीत नाना प्रकारके अद्भत वैचित्र्यसे भर रक्खा है, उन मायापति भगवान्के लिये कुछ भी असम्भव नहीं है, बल्कि इन इश्वरीय लीलाओंमें ही उनका ईश्वरत्व है, परंतु यह छीला मनुष्यबुद्धिसे अतर्क्य है। इन लीलाओंका रहस्य समझ लेना साधारण बात नहीं है । जो भगवान् के दिव्य जन्म और कर्मके रहस्यको तत्त्वतः समझ लेता है, वह तो उनके चरणोंमें सदाके लिये स्थान ही पा जाता है। भगवान्ने कहा है---

जन्म कर्म च मे दिव्यमेवं यो वेत्ति तत्त्वतः । त्यक्त्वा देहं पुनर्जन्म नैति मामेति सोऽर्जुन ॥

(गीता ४।९)

भेरे दिव्य जन्म और दिव्य कर्मकों जो तत्त्वसे जान लेता है, वह शारीर छोड़कर पुन: जन्म नहीं लेता; वह तो मुझकों ही प्राप्त होता है। 'जिसने भगवान्के दिव्य अवतार और दिव्य छीछा-कर्मोंका रहस्य जान लिया, उसने सब कुछ जान लिया। वह तो फिर भगवान्की छीछामें उनके हाथका एक यन्त्र वन जाता है। छोकमान्य छिखते हैं कि भगवतप्राप्ति होनेके लिये (इसके सिवा) दूसरा कोई साधन अपेक्षित नहीं है, भगवत्की यही सची उपासना है। परंतु तत्त्व जानना श्रद्धापूर्वक भगवद्गित करनेसे ही सम्भव होता है। जिन महात्माओंने इस प्रकार भगवान् श्रीकृष्णको यथार्थ-रूपसे जान लिया था, उन्हींमेंसे श्रीसूतजी महाराज थे, जो हजारों ऋषियोंके सामने यह घोषणा करते हैं कि 'कृष्णस्तु भगवान् खयम्' और भगवान् वेदव्यासजी तथा ज्ञानिप्रवर शुकदेवजी महाराज इसी चरणको अपनी रचनामें प्रथितकर और गानकर इस सिद्धान्तका सानन्द समर्थन करते हैं।

भगवान् श्रीकृष्णको नारायण ऋषिका अवतार कहा गया है। नरनारायण ऋषियोंने धर्मके हृदय और दक्षकन्या मूर्तिके गर्भसे उत्पन्न होकर
महान् तप किया था। कामदेव अपनी सारी सेनासमेत बड़ी चेष्टा करके
भी इनके व्रतका भङ्ग नहीं कर सका (भागवत २।७।८) ये दोनों
भगवान् श्रीविष्णुके अवतार थे। देवीभागवतमें इन दोनोंको हरिका अंश
(हरेरंशो) कहा गया है (दे० भा० ४।५।१५) और भागवतमें कहा गया
है कि भगवान्ने चौथी बार धर्मकी कलासे नर-नारायण ऋषिके रूपमें
आविर्भृत होकर घोर तप किया था। भागवत और देवीभागतमें इनकी
कथाका विस्तार है। मद्याभारत और भागवतमें भगवान् श्रीकृष्ण और
अर्जुनको कई जगह नर-नारायणका अवतार बतलाया गया है (वनपर्व
४०। १२; भीष्मपर्व ६६। ११; उद्योगपर्व ९६। ४६ आदि;
श्रीमद्रागवत ११।७।१८; १०।८९। ३२-३३ आदि)।

दूसरे प्रमाण इस बातके भी मिछते हैं कि वे क्षीरसागरनिवासी

भगवान् विष्णुके अवतार हैं। कारागारमें जब भगवान् प्रकट होते हैं, तब शह्ब-चक्र-गदा-पद्मधारी श्रीविष्णुरूपसे ही पहले प्रकट होते हैं तथा भागवतमें गोपियोंके प्रसङ्गमें तथा अन्य स्थलोंमें उन्हें 'लक्ष्मी-सेवितचरण' कहा गहा है, जिससे श्रीविष्णुका बोध होता है। भीष्मपर्वमें ब्रह्माजीके वाक्य हैं—

हे देवतागणो ! सारे जगत्का प्रभु मैं इनका ज्येष्ठ पुत्र हूँ, अतएव—

वासुदेवोऽर्चनीयो वः सर्वलोकमहेश्वरः। तथा मनुष्योऽयमिति कदाचित् (सुरसत्तमाः॥ नावक्षेयो महावोर्यः राङ्क्षचकगदाधरः॥ (महा० भीष्म० ६६। १३-१४)

'सम्पूर्ण छोकोंके महेश्वर इन वासुदेवकी पूजा करनी चाहिये। हे श्रेष्ठ देवताओं! साधारण मनुष्य समझकर इनकी कभी अवज्ञा न करना। कारण, ये राङ्क-चक्र-गदाधारी महावीर्य (विष्णु) भगवान् हैं। जय-विजयकी कथासे भी उनका विष्णु-अवतार होना सिद्ध है। इस विषयके और भी अनेक प्रमाण हैं।

तीसरे इस बातके भी अनेक प्रमाण मिछते हैं कि भगवान् श्रीकृष्ण साक्षात् परब्रह्म पुरुषोत्तम सिचदानन्दघन थे । भगवान्ने गीता और अनुगीतामें खयं स्पष्ट शब्दोंमें अनेक बार ऐसा कहा है—

अहं सर्वस्य प्रभवो मत्तः सर्वं प्रवर्तते ॥ (गीता १० । ८) मत्तः परतरं नान्यत् किंचिदस्ति धनंजय । मिता प्रति प्रोतं स्त्रे मिणगणा इव ॥ (गीता ७ । ७) ... ... ... ... सर्वलोकमहेश्वरम् ॥ (गीता ७ । २९) अथवा बहुनैतेन किं कातेन तवार्जुन । विष्टभ्याइमिदं कृत्क्षमेकांद्रोन स्थितो जगत् ॥ (गीता १० । ४२) यो मामेवमसम्मूढो जानाति पुरुषोत्तमम् । स सर्वविद्गजति मां सर्वभावेन भारत ॥ (गीता १५ । १९) ब्रह्मणो हि प्रतिष्ठाहममृतस्याव्ययस्य च । (गीता १४ । २७) शाश्वतस्य च धर्मस्य सुखस्यैकान्तिकस्य च ॥ (गीता १४ । २७)

गीतामें ऐसे क्लोक बहुत हैं, उदाहरणार्थ थोड़े-से लिखे हैं। इनके सिवा महाभारतमें पितामह भीष्म, संजय, भगवान् व्यास एवं नारदके तथा श्रीमद्भागवतमें नारद, ब्रह्मा, इन्द्र, श्रीगोपीजन, ऋषिगण आदिके ऐसे अनेक वाक्य हैं, जिनसे यह सिद्ध होता है कि श्रीकृष्ण पूर्ण परात्पर सनातन ब्रह्म हैं। अप्रपूजाके समय भीष्मजी कहते हैं—

कृष्ण एव हि लोकानामुत्पत्तिरपि चाव्ययः। कृष्णस्य हि कृते विश्वमिदं भूतं चराचरम्॥ एप प्रकृतिरव्यका कर्ता चैव सनातनः। परश्च सर्वभूतेभ्यस्तसात् पूज्यतमोऽच्युतः॥ (महा० सभा० ३८। २३-२४)

'श्रीकृष्ण ही लोकोंक अविनाशी उत्पत्तिस्थान हैं, इस चराचर विश्वकी उत्पत्ति इन्हींके लिये हुई है। ये ही अन्यक्त प्रकृति और सनातन कर्ता हैं, ये ही अच्युत सर्वभूतोंसे श्रेष्टतम और पूज्यतम हैं।' जो ईश्वरोंके ईश्वर होते हैं, वे ही महेश्वर या परब्रह्म कहलाते हैं—

तमीइवराणां परमं महेइवरम्। ( क्वेताश्वतर उ० ६ । ७ )

मनुष्यरूप असुरोंके अत्याचारों और पापोंके भारसे घत्रराकर पृथ्वी देवी गौका रूप धारणकर ब्रह्माजीके साथ जगन्नाथ भगवान् विष्णुके समीप क्षीरसागरमें जाती हैं। (भगवान् विष्णु व्यष्टि पृथ्वीके अधीश्वर हैं, पालनकर्ता हैं। इसीसे पृथ्वी उन्हींके पास गयी।) तब भगवान् कहते हैं, मुझे पृथ्वीके दु:खोंका पता है, ईश्वरोंके ईश्वर कालशक्तिको साथ लेकर पृथ्वीका भार हरण करनेके लिये पृथ्वीपर विचरण करेंगे। देवगण उनके आविर्भावसे पहले ही वहाँ जाकर यदुवंशमें जन्म प्रहण करें।

वसुदेवगृहे साक्षाद्भगवान् पुरुषः परः। जनिष्यते तत्प्रियार्थं सम्भवन्तु सुरस्त्रियः॥

'साक्षात् परम पुरुष भगवान् वसुदेवके घरमें अवतीर्ण होंगे, अतः देवाङ्गनागण उनकी सेवाके ठिये वहाँ जाकर जन्म ग्रहण करें।' फिर कहा कि 'वासुदेवके कलाखरूप सहस्रमुख अनन्तदेव श्रीहरिके प्रियसाधनके लिये पहले जाकर अवतीर्ण होंगे और भगवती विश्वमोहिनी माया भी प्रसुकी

आज्ञासे उनके कार्यके लिये अवतार धारण करेंगी।' इससे भी यह सिद्ध होता है, भगवान् श्रीकृष्ण पूर्ण ब्रह्म थे । अब यह शङ्का होती है कि यदि वे पूर्ण ब्रह्मके अवतार थे तो नर-नारायण और श्रीविष्णुके अवतार कैसे दुए और भगवान् विष्णुके अवतार तथा नर-नारायण ऋषिकं अवतार थे तो पूर्ण ब्रह्मके अवतार कैसे ! इसका उत्तर यह है कि भगवान् श्रीकृष्ण वास्तवमें पूर्ण ब्रह्म ही हैं। वे साक्षात् खयं भगवान् हैं; उनमें सारे भूत, भविष्य, वर्तमानके अवतारोंका समावेश है। वे कभी विष्णुरूपसे लीला करते हैं, कभी नर-नारायणरूपसे और कभी पूर्ण ब्रह्म—सनातन ब्रह्मरूपसे। सारांश यह कि वे सब कुछ हैं--वे पूर्ण पुरुशोत्तम हैं, वे सनातन ब्रह्म हैं, वे गोलोकविहारी महेश्वर हैं, वे क्षीरसागरशायी परमात्मा हैं, वे वैकुण्ठ-निवासी विष्णु हैं, वे सर्वन्यापी आत्मा हैं, वे बदरिकाश्रमसेवी नर-नारायण ऋषि हैं, वे प्रकृतिमें गर्भ स्थापन करनेवाले विश्वात्मा हैं और वे विश्वातीत भगवान् हैं । भूत, भविष्यत्, वर्तमानमें जो कुछ है, वे वह सब कुछ हैं और जो उनमें नहीं है, वह कभी कुछ भी कहीं नहीं था, न है और न होगा। बस, जो कुछ है, सब वे ही हैं; इसके सिवा वे क्या हैं, यह एकमात्र वे ही जानते हैं। हमारा कर्तव्य तो उनकी चरणधूलिकी भक्ति प्राप्त करनेके लिये प्रयत्न करनामात्र है; इसके सिवा और किसी बातमें न तो हमारा अधिकार है और न इस परम साधनका परित्याग करके अन्य प्रपन्धमें पड़नेसे लाभ ही।

### साधकोंका कर्तव्य

जो लोग विद्वान् हैं, बुद्धिमान् हैं, तर्कशील हैं, वे अपने इच्छा-नुसार भगवान् श्रीकृष्णके जीवनकी समालोचना करें—उन्हें महापुरुष मानें, योगेश्वर मानें, परम पुरुष मानें, पूर्ण मानव मानें, अपूर्ण मानें, राजनीतिक नेता मानें, कुटिल नीतिज्ञ मानें, संगीत-विद्या-विशारद मानें या कविकल्पित पात्र मानें; जो कुल मनमें आये, वह मानें । साधकोंकी दृष्टिमें तो—साँवरे मनमोहनके चरण-कमल ही दीनजनोंके लिये अंधेकी लकड़ी हैं, कंगालके धन हैं, प्यासेके पानी हैं, भूखेकी रोटी हैं, निराश्रयके आश्रय हैं, निर्बलके बल हैं, प्राणोंके प्राण हैं, जीवनके जीवन हैं देव हैं, ईश्वरोंके ईश्वर हैं और ब्रह्मोंके ब्रह्म हैं, सर्वस्व वे ही हैं—बस,

मोइन बसि गयौ मेरे मनमें।
कोकलाज, कुलकानि छूटि गयी, वाकी नेह लगन में॥
जित देखूँ तित ही वह दीखे, घर बाहर, ऑगन में।
अंग-अंग प्रति रोम-रोम में, छाय रह्यी तन-मन में॥
कुंडल झलक कपोलन सोहै, बाजूबंद भुजन में।
कंकन कलित, ललित बनमाला, न्पुर-धुनि चरनन में॥
चपल नेन, भुकुटी बर बाँकी, ठाड़ी सघन लतन में।

नारायन बिन मोल बिकी हूँ, याकी नैक इसन में ॥

अतएव साधकोंको बड़ी सावधानीसे अपने साधन-पथकी रक्षा करनी चाहिये। मार्गमें अनेक बाधाएँ हैं। बिद्या, बुद्धि, तप, दान, यज्ञ आदिक अभिमानकी वड़ी-बड़ी घाटियाँ हैं; मोर्गोकी अनेक मनहरण बाटिकाएँ हैं, पद-पदपर प्रलोभनकी सामिप्रयाँ बिखरी हैं, कुतकका जाल तो सब ओर बिछा हुआ है, दम्भ-पाखण्डरूपी मार्गके ठग चारों ओर फैल रहे हैं, मान-बड़ाईके दुर्गम पर्वतोंको लाँघनेमें बड़ी वीरतासे काम लेना पड़ता है; परंतु श्रद्धाका पाथेय, भिक्तका कवच और प्रेमका अक्ररक्षक सरदार साथ होनेपर कोई भय नहीं है। उनको जानने, पहचानने, देखने और पानेके लिये इन्हींकी आवश्यकता है; कोरे सदाचारके साधनोंसे और बुद्धिवादसे काम नहीं चलता। भगवान्के ये वचन स्मरण रखने चाहिये—

नाहं वेदैर्न तपसा न दानेन न चेज्यया। राक्य एवंविधो द्रष्टुं दृष्टवानसि मां यथा॥ भक्त्या त्वनन्यया शक्य अहमेवंविधोऽर्जुन । इतुं द्रष्टुं च तत्त्वेन प्रवेष्टुं च एरंतए॥

'हे अर्जुन ! रात्रुसूदन ! जिस प्रकार तुमने मुझे देखा है, उस प्रकार वेदाध्ययन, तप, दान और यज्ञसे मैं नहीं देखा जा सकता । केवल अनन्य भक्तिसे ही मेरा देखा जाना, तत्त्वसे समझा जाना और मुझमें प्रवेश होना सम्भव है ।'

# श्रीराधाके प्रति भगवान् श्रीकृष्णका तत्त्वोपदेश

श्रीमहावैवर्तपुराणान्तर्गत कृष्ण-जनमखण्डके १२६ वें अध्यायमें कहा गया है कि एक बार भगवान् श्रीकृष्णचन्द्र द्वारकासे वृन्दावन पधारे । उस समय उनकी वियोग-व्यथासे संतता गोपियोंकी विचित्र दशा हो गयी । प्रिय-संयोगजन्य स्नेहसागरकी उत्ताल तरङ्गोंमें उनके मन और प्राण डूब गये । गोपीसरी श्रीराधिकाजीकी तो बड़ी ही अपूर्व स्थिति थी । उनकी चेतना-शृन्य दशासे गोपियोंने समझा कि हाय ! क्या नाथके संयोगने ही हमें अनाथ कर दिया । वे चिल्ला-चिल्लाकर कहने लगीं—

कि इतं कि इतं इच्चा ! त्वया राधा मृता च नः । राधां जीवय भद्रं ते यास्यामः काननं वयम् ॥ अन्यथा स्त्रीवधं तुभ्यं दास्यामः सर्वयोषितः ॥

( 66-20)

'श्रीकृष्ण! तुमने यह क्या किया! यह क्या किया! हाय! हमारी राधिका तो प्राणोंसे वियुक्त हो गयी। तुम्हारा मङ्गल हो, तुम शीव्र ही हमारी राधाको जीवित कर दो; हम उनके साथ वनको जाना चाहती हैं। यदि तुमन ऐसा न किया तो हम सभी श्री-वनका पाप तुम्हारे सिर महेंगी।' क्या खूब! श्रीराधा क्या श्रीकृष्णकी नहीं थीं जो उनके लिये इतने कड़े शब्दोंका प्रयोग किया गया! परंतु प्रणयकोपने गोपियोंको यह बात मुला दी थी। उनकी ऐसी आतुरता देखकर भगवान्ने अपनी अमृतमयी दृष्टिसे राधामें जीवनका संचार कर दिया। मानिना रावा रोनो-रीतो उठ बैठी। गोपियोंने उसे गोदमें लेकर बहुत कुल समन्नाया-बुङ्गाया, परंतु उसका कलेजा न थमा। अन्तमं श्रीकृष्णचन्दने उसे दाइस बैधाते हुए कहा—

'राघे ! मैं तुमसे परम श्रेष्ठ आध्यात्मिक ज्ञानका वर्णन करता हूँ, जिसके श्रवणमात्रसे हरू जोतनेवान्त्र मूर्ख मनुष्य भी पण्डित हो जाता है। तुम मुझे अपनी ही खरूपभूता रुक्मिणी आदि महित्रियोंका पति मानकर क्यों दुःख करती हो ! मैं तो स्वभावसे ही सभीका स्वामी हूँ । राघे ! कार्य और कारणके रूपमें में ही अलग-अलग प्रकाशित हो रहा हूँ। में सभीका एकमात्र आत्मा हूँ और अपने खरूपमें प्रकाशित हूँ। ब्रह्मासे लेकर तृणपर्यन्त समस्त जीत्रोंमें मैं ही त्र्यक्त हो रहा हूँ। मैं स्वभावसे ही परिपूर्णतम श्रीकृष्णखरूप हूँ । दिन्यवाम, गोलोक त ॥ सुरध्य क्षेत्र गोकुल और वृन्दावनमें मेरा निवास है । मैं वयं ही द्विमुज गोप-नेपसे तुम्हारे परम प्रियतम बालकरूपमें गोप-गोपी और गौओंके सहित बुन्दावनमें रहता 🧯। बैकुण्डमें मेरा परम शान्त सनातन चतुभुज रूप है, वहाँ में छक्षमी और सरखतीका पति होकर दो रूपोंमें रहता हूँ । पृथ्वीमें समुद्रकी जो मानसी कन्या मर्त्यलक्ष्मी है, उसके साथ में इवेतद्वीपमें श्लीरसमुद्रके भीतर चतुर्भुज-रूपसे रहता हूँ । मैं ही धमलरूप, धमनका, धमनिष्ठ, धमनाग्रेप्रवर्तक ऋषिवर नर और नारायण हूँ । पुण्यक्षेत्र भारतमें धर्म-परायणा पतिवता शान्ति और छक्ष्मी मेरो क्षियां हैं, मैं उनका पति हूँ तथा मैं ही सिद्धिदायक सिंद्रेश्वर सनीपति मुनिवर कपिल हूँ । धुन्दरि ! इस प्रकार में नाना रूपोंसे विविध व्यक्तियोंके रूपमें विराजमान हूँ । द्वारकामें मैं चतुर्भुजरूपसे सबदा

श्रीहिनमणीजीका पति हूँ और सत्यमामाक ग्रुम गृहमें क्षीरोदशायी भगवान्के रूपसे रहता हूँ। इसी प्रकार अन्यान्य महिषियोंके महलोंमें भी मैं पृथक्पृथक् शरीर धारणकर रहता हूँ। मैं ही अर्जनके सारिय-रूपसे ऋिवर नारायण हूँ। मेरा अंश धर्म-पुत्र नर-ऋषि ही महाबलवान् अर्जनके रूपमें प्रकट हुआ है। इसने मुझे साररूपमें पानेके लिये पुष्कर क्षेत्रमें मेरी आराधना की थी। और राधे! तुम भी जिस प्रकार गोलांक और गोकुलमें राधारूपसे रहती हो, उसी प्रकार वैकुण्टमें महालक्ष्मी और सरवती होकर विराजमान हो। तुम ही श्वीरसागरशायी भगवान् विष्णुकी प्रिया मर्त्यलक्ष्मी हो और तुम ही श्वीरसागरशायी भगवान् विष्णुकी प्रिया मर्त्यलक्ष्मी हो और तुम ही श्वीरसागरशायी भगवान् विष्णुकी प्रिया मर्त्यलक्ष्मी हो और तुम ही श्वीरसागरशायी भगवान् विष्णुकी प्रिया मर्त्यलक्ष्मी हो और तुम ही श्वीरसागरशायी सारती हो। तुम ही मिथिलामें सीताके रूपसे प्रकट हुई थी और तुम्हारी हो लागा सतो होपरी है। तुम हो द्वारकामें महालक्ष्मी रुक्मिणी हो, तुम ही अपने कलारूपसे पाँचों पाण्डवोंकी प्रिया दौपदी हुई हो तथा तुम्हींको रामकी प्रिया सीताके रूपसे रावण हर ले गया था। अधिक क्या कहाँ—

नानारूपा यथा त्वं च छायया कलया सित । नानारूपस्तथाहं च खांदोन कलया तथा ॥ परिपूर्णतमे/ऽहं च परमारमा परात्परः । इति ते कथितं सर्वमाध्यात्मिकमिदं सित । राधे सर्वापराधं मे क्षमस्त परमेश्वरि ॥

( १००-१०२ )

'जिस प्रकार अपनी छाया और कछाओं के द्वारा तुम नाना रूपों में प्रकट हुई हो, हे सित ! उसी प्रकार अपने अंश और कछाओं से मैं भी विविध रूपों में प्रकट हुआ हूँ । वास्तवमें तो मैं प्रकृतिसे परे सर्वत्र परिपूर्ण साक्षात् परमात्मा हूँ । सित ! मैंने तुमको यह सम्पूर्ण आध्यात्मिक रहस्य सुना दिया । मेरी परम ईश्वरी राघे ! तुम मेरे सब अपराध क्षमा करो ।'

भगवान्के ये गूढ़ रहस्यमय वचन सुननेपर श्रीराधिका और गोपियोंका श्लोम दूर हो गया, उन्हें अपने वास्तविक खरूपका मान हो गया और उन्होंने चित्तमें प्रसन्त होकर भगवान् श्लीकृष्णके चरण-कमलोंमें प्रणाम किया।

## श्रीकृष्णका स्वरूप-तत्त्व

#### बृन्दावनं परित्यज्य पादमेकं न गच्छति।

—इसपर यह शङ्का उठायी जाती है कि यदि श्रीकृष्ण वृन्दाव**न** छोडकर कहीं नहीं जाते तो सर्वव्यापी कैसे हुए ? यह शङ्का भगवान्के खरूप और खभावको न जाननेके कारण ही उठायी जाती है । भगवान् प्रेमखरूप हैं, प्रेमकी निधि हैं, प्रेममें ही प्रकट हाते हैं, प्रेमियोंके साथ रहते हैं, प्रेमियोंको सुख देने तथा उनके साथ प्रेममयी छीछाएँ करनेमें ही उनको आनन्द मिलता है । श्रीरामर्चारतमानसमें भगवान् शंकरका कथन है-'हरि ब्यापक सर्वत्र समाना । प्रेम तें प्रगट होहिं में जाना ॥' भगवान सर्वत्र व्यापक हैं, कग-कणमें उनकी स्थिति है; किंतु प्रेमसे ही वे प्रकट होते हैं । ब्रह्मरूपसे, निर्गुण-निराकार खरूपसे वे सर्वत्र हैं, सर्वदा हैं और सबमें हैं-इसको कौन अखीकार कर सकता है ! किंतु सग्रण-साकार विप्रह, जो कोटि-कोटि कर्न्दर्पका दप उलन करनेवाला है, सर्वत्र नहीं— प्रेम-धाममें ही प्रकट होता है । प्रेमके मूरंब बाँकेबिहारी प्रेमधाम बृन्दावन छोड़कर और कहाँ रह सकते हैं। जहाँ श्रीकृष्णको समर्पित करनेवाली प्रेममयी गोपियाँ नहीं हैं, श्रीकृष्णको ही जीवन-सर्वस्व मानकर तदेकप्राण होकर रहनेवाली श्रीराधारानी नहीं हैं तथा स्यामसुन्दरको सुख पहुँच नेके लिये ही जीवन घारण करनेवाल प्रेमी ग्वाल-बाल नहीं हैं, वहाँ प्रेमपरवश श्रीकृष्ण कैसे रह सकते हैं। अतः जो प्रेमखरूप प्रेमास्पद श्रीकणाको पाना चाहता है, यह बृन्दावनका आश्रय ले; गोपी, ग्वालबाल तथा श्रीराधारानीकी कृपा प्राप्त करे । तभी वह गोपीवल्लभकी रूपमाधरीका पान कर सकता है। जिसके हृदयरूपी वजमें वृन्दावन, गोप-बालक. श्रीगोपीजन, श्रीराघा तथा श्रीकृष्णकी प्यारी गोएँ हैं, जो इन सबके साथ श्रीकृष्णको अपने हृदयमन्दिरमें विठाकर उनका चिन्तन करता है, वह प्रेमानन्दमय श्रीकृष्णको शीघ्रतापूर्वक पा सकता है।

भगवान् सूर्यका प्रकाश तीनों लोकोंमें सर्वत्र व्यापक हैं, वह प्रकाश सूर्यमण्डल से आता है, उसका केन्द्र सूर्यमण्डल है। जहाँतक प्रकाश जाता है, वहाँतक सूर्यमण्डल नहीं जाता; वह उससे छोटा है, तो भी इस पृथ्वीसे बहुत वड़ा है। उस मण्डलमें रहनेवाले अधिदेवतारूप जो भगवान्

आदित्य हैं, जिन्हें नारायण अथवा सूर्यनारायण कहते हैं, जिनके परम सुन्दर कमनीय विप्रहमें यथास्थान केयूर, मकराकृति-कुण्डल, किरीट, हार आदि भी शोभा पाते हैं, वे अपने मण्डलसे भी छोटे हैं तथा सदा अपने धाममें ही रहते हैं; परंतु वह प्रकाश और वह मण्डल सव उन्हींसे हैं। यदि वे न हों तो प्रकाश अथवा मण्डलकी सत्ता ही न रहे। सूर्यके उस अधिदैवह्दपकी प्राप्तिके लिये आदित्यलोकमें ही जाना पडेगा, वरुगलोकमें नहीं; किंतु वे कारणरूपसे या तेज—प्रकाशरूपसे सभी लोकोंमें न्यापक हैं। यही बात श्रीकृष्णके सम्बन्धमें भी है। इनके सर्वत्र ज्यापक रूपको 'ब्रह्म' कहा गया है, जिसकी उपमा प्रकाशसे दी गयी है। यह निर्मण-निराकार रूप है। श्रीकृष्णका जो दूसरा रूप सगुण-निराकार है, वह मण्डलके स्थानपर है; इसी रूपको हम 'परमात्मा' कहते हैं। इसका भी अन्तरात्मभूत जो खह्मप है, वही 'भगत्रान्' कहलाता है। ये भगवान् ही 'श्रीकृष्ण' हैं। ये अपने मण्डलमें, अपने नित्य-धाम वृन्दावनमें **ही रहते** हैं। जहाँ प्रकट होते हैं, वहाँ वृन्दावनको साथ लेकर ही प्रकट होते हैं। अथवा यों कहिये कि जहाँ ये प्रकट होते हैं, वहीं वृन्दावन है। इस प्रकार श्रीकृष्णके ही तीन रूप भगवान्, परमात्मा और ब्रह्म नाम धारण करते हैं। तीनोंकी सत्ता श्रीकृष्णसे ही है। श्रीमद्भागवतमें भी कहा है-

> वद्गित तत् तत्त्वविद्यस्तत्वं यज्ञ्ञानमद्वयम्। ब्रह्मेति परमात्मेति भगवानिति शब्धते॥

भगवत्स्वरूपके ज्ञाता इस बातको जानते हैं कि भगवान् सर्वव्यापक हैं। जो सर्वव्यापी तत्त्व है, वह कभी कोई भी स्थान छोड़कर कहीं नहीं जाता। वह कहाँ नहीं है, जहाँ जाय ? सर्वत्र वही-वह तो है। जिनके पास आँख है, वे सर्वत्र उसीका दर्शन करते हैं, दूसरे छोग नहीं— 'चक्षुष्मन्तोऽनुपरयन्ति नेतरेऽतिद्वदो जनाः।' इस दृष्टिसे भी, यह कहना कि भगवान् वृन्दावन छोड़कर कभी कहीं नहीं जाते, सर्वथा सत्य है। इससे उनकी व्यापकता ही सिद्ध होती है। जो सर्वत्र व्यापक नहीं है, वह एक स्थानसे दूसरे स्थानपर गये बिना रह नहीं सकता। श्रीकृष्ण वृन्दावनसे तथा श्रीराम अयोध्यासे अन्यत्र नहीं जाते, इस कथनका यह अर्थ भी है कि वृन्दावनमें श्रीकृष्णका ही दर्शन होता है और साकेतधाममें श्रीरामका ही।

## गीता और भागवतके श्रीकृष्ण

कुछ लोग गीताके श्रीकृष्णको निपुण तस्ववेत्ता, महायोगेश्वर, निर्भय योद्धा और अतुलनीय राजनीति-विशारद मानते हैं, परंतु भागवतके श्रीकृष्णको इसके विपरीत नचैया, भोग-विलास-परायण, गाने-बजानेवाला और खिलाड़ी समझते हैं; इसीसे वे भागवतके श्रीकृष्णको नीची दृष्टिसे देखते हैं या उनका अखीकार करते हैं और गीताके या महाभारतके श्रीकृष्णको ऊँचा या आदर्श मानते हैं। वास्तवमें यह बात ठीक नहीं है। श्रीकृष्ण जो भागवतके हैं, वे ही महाभारत या गीताके हैं। एक ही भगवान्की भिन्न-भिन्न स्थलों और भिन्न-भिन्न परिस्थितियोंमें भिन्न-भिन्न कीलाएँ हैं। भागवतके श्रीकृष्णको भोग-विलास-परायण और साधारण नचैया-

गवैया समझना भारी भ्रग है। अवश्य ही भागवतकी लीलामें पवित्र और महान् दिव्य प्रेमका विकास अधिक था; परंतु वहाँ भी ऐश्वर्य-लीलाकी कमी नहीं थी। असुर-वध, गोवर्द्धन-धारण, अग्नि-पान, वस्स-बालक्तप-धारण आदि भगवान्की ईश्वरीय लीलाएँ ही तो हैं। नवनीत-भक्षण, सखा-सह-विहार, गोपी-प्रेम आदि तो गोलोककी दिव्य लीलाएँ हैं। इसीसे कुल भक्त भी वृन्दावनविहारी मुरलीधर रसराज प्रेममय भगवान् श्रीकृष्णकी उपासना करते हैं, उनकी मधुर भावनामें—

कृष्णोऽन्यो यदुसम्भूतो यः पूर्णः सोऽस्त्यतः परः। वृन्दावनं परित्यज्य स् क्रिनन्तेव गच्छति॥

— यदुनन्दन श्रीकृष्ण दूसरे हैं और वृन्दावनिक्हारी पूर्ण श्रीकृष्ण दूसरे हैं । पूर्ण श्रीकृष्ण वृन्दावन छोड़कर कभी अन्यत्र गमन नहीं करते । बात ठीक है —

जिन्ह कें रही भावना जैसी। प्रभु मूरित तिन्ह देखी तैसी॥

इसी प्रकार कुछ भक्त गीताके 'तोत्त्रवेत्रैकपाणि' योगेश्वर श्रीकृष्णके ही उपासक हैं। रुचिके अनुसार उपास्यदेवके खरूपमेदमें कोई आपत्ति नहीं; परंतु जो छोग भागवत या महाभारतके श्रीकृष्णको वास्तवमें भिन-भिन्न मानते हैं या किसी एकका अखीकार करते हैं, उनकी बात कभी नहीं माननी चाहिये। महाभारतमें भागवतके और भागवतमें महाभारतके श्रीकृष्णके एक होनेके अनेक प्रमाण मिलते हैं। एक ही प्रन्थकी एक बात मानना और दूसरीको मनके प्रतिकृत्ल होनेके कारण न मानना बास्तवमें यथेष्ठाचारके सिवा और कुछ भी नहीं है।

साधकोंको इन सारे बखेबोंसे अलग रहकर भगवान्को पहचानने बौर अपनेको 'सर्वभावेन' उनके चरणोंमें समर्पणकर—शरणागत होकर उन्हें प्राप्त करनेकी चेष्टा करनी चाहिये।

# भगवान् श्रीकृष्णके प्राकट्यपर स्वागतोत्सव

(सं० २०१७ वि० के जनमाष्ट्रमी-महोत्सवपर प्रवचन )

वसुदेवसुतं देवं कंसचाणूरमर्दनम् । देवकीपरमानन्दं छण्णं वन्दे जगद्गुरुम् ॥ मञ्जीरनूपुररणन्नवरत्नकाञ्ची-श्रीद्दारकेसरिनखप्रतियन्त्रसङ्गम् । दृष्ट्यार्तिहारिमसिबिन्दुविराजमानं वन्दे कलिन्द्रतनुजातटबालकेलिम् ॥

आज महामिहमामयी श्रीकृष्ण-जन्माष्टमीका महामहोत्सव है। वैवस्तत-मन्वन्तरीय अष्टाविंश चतुर्युगके द्वापरके अन्तमें भाद्रमासकी कृष्णाष्टमीके दिन पृथ्वीको श्रीकृष्णके प्राकट्यका महान् सौभाग्य प्राप्त हुआ था। अखिल विश्वब्रह्माण्डके लिये आजका दिन महान् मिहमामय, महान् मङ्गलमय, महान् मध्मय और महान् ममतामय तथा परम धन्य है। आजके ही दिन असुरोंके अत्याचारोंसे उत्पीड़ित, कामना, वासना, दु:ख, दैन्य और दारिद्र आदिके तीव्र ताड़नसे संत्रस्त तथा क्षत-विक्षत, बिहर्मुखता एवं जडवादसे जर्जरित और प्रेम-रस-सुधा-धारासे रहित सर्वथा शुष्क जगत्में अखिलरसामृतसिन्धु, वहैश्वयंसम्पूर्ण सर्वलोकमहेश्वर खयं भगवान्का आविर्भव हुआ था। भगवान्के अवतारमें क्या हेतु होता है, इसे तो भगवान् ही जानते हैं; पर जान पड़ता है कि इसमें प्रधान हेतु है भगवान्की अपनी घनीभूत परमानन्दरस-रूप लोलाविष्रहको प्रकट करनेकी मङ्गलमयी इच्छा। वैसे, साधुजनोंका परित्राण, दुष्टोंके विनाशके द्वारा भूमिका भार-इरण और धर्मसंरक्षण या धर्मसंस्थापनके मङ्गलमय कार्य भी श्रीभगवान्के अवतीर्ण होनेमें कारण बतलाये गये हैं। खयं भगवान् श्रीकृष्णने ही गीता, चतुर्थ अध्यायके ८वें स्लोकमें कहा है—

परित्राणाय साधूनां विनाशाय च दुष्कृताम्। धर्मसंस्थापनार्थाय सम्भवामि युगे युगे॥

'साधु पुरुषोंके परित्राण, दुष्टोंके विनाश और धर्म संस्थापनके लिये मैं युग-युगमें उत्तम रीतिसे प्रकट होता हूँ (सम्भवामि)।' पर केवल यही कारण नहीं है—भगवान्ने ही इससे पहले छठे और सातवें खोकमें अन्य कारणोंका भी स्पष्ट संकेत किया है—

अजोऽपि सम्नन्ययातमा भूतानामीश्वरोऽपि सन् । प्रकृति स्वामधिष्ठाय सम्भवाम्यात्ममायया ॥ यदा यदा हि धर्मस्य ग्लानिर्भवति भारत । अभ्युत्थानमधर्मस्य तदाऽऽत्मानं सृजाम्यहम् ॥

'मैं अजन्मा, अज्ययात्मा और समम्त भूतोंका ईश्वर रहते हुए ही अपनी प्रकृतिको खीकार करके अपनी मायासे (योगमायाको साथ लेकर) उत्तम रीतिसे प्रकट होता हूँ । जब-जब धर्मकी ग्लानि तथा अधर्मका अम्युत्थान होता है, तब-तब मैं अपनेको प्रकट करता हूँ !' इनमेंसे छठे क्लोकमें अजन्मा, अविनाशी तथा सर्वभूतमहेश्वर होकर भी जन्म लेने, अन्तर्धान होने तथा छोटेसे पराधीन बालक बननेका संकेत करके 'विरुद्ध-धर्माश्रयी' खयं भगवान्के पूर्ण आविर्मावकी बात कही गयी है; और सातवें क्लोकमें सदुपदेशके द्वारा धर्मग्लानिरूप अधर्मके अभ्युत्थानको नाश करनेवाले अथवा कामकलुषित विषयसेवन हुए अधर्मके अभ्युत्थानको ध्वंसकर परम त्यागमय मधुरतम विशुद्ध (गोपी-) प्रेमधर्मके संस्थापनकी ओर संकेत किया गया है।

भगवान् श्रीकृष्ण खयं भगवान् हैं, अतएव उनके द्वारा सभी लीलाओंका सुसम्पन्न होना इष्ट है—इसके अनुसार उनके प्राकट्यमें भी विभिन्न कारण हो सकते हैं और वे सभी सत्य हैं।

भगवान् श्रीकृष्णके प्राकट्यका काल था भाद्रपदकी अँधियारी

अष्टमीकी अर्घरात्रि और स्थान का अत्याचारी कंसका कारागार। पर खयं भगवान्के प्राकट्यसे काल, देश आदि सभी परम धन्य हो गये। उस मङ्गलमयी घटनाको हुए पाँच हनारसे अधिक वर्ष बीत चुके हैं; परंतु प्रतिवर्ष वही पिवत्र भादमास, वही पावन कृष्णपक्षकी अष्टमी आती है और पृथ्वीके परम सौभाग्यकी नवीन स्पृति जाग्रत् करके चली नाती है। आज भी, इस दिन हम बहिमुंखी जीवोंको न देखनेपर भी, पृथ्वीके बक्षःस्थल्यर एक विलक्षण आनन्दका महानृत्य होता है और आज भी सौभाग्यवान् भक्तजन इस नित्यस्मरणीय महान मङ्गलमयी विधिकी पृजा, जन्ममहोत्सवका आयोजन तथा जन्माष्टमीनव्यका पालन करके धन्य होते हैं; और आज भी प्रेमी भक्त अपने प्राण-प्रियतमके आविर्भावका श्रुभ-दर्शन प्राप्त करते हैं। भगवान् श्रीकृष्णके इस आविर्भावके समयका बड़ा ही सुन्दर वर्णन दित्य-रस-सागर-हृदय श्रीशुकदेवजीने किया है। आज इस आविर्भावके कालमें हम उसीका कुछ रसाखादन करें तथा मन-ही-मन वैसा ही चिन्तन-ध्यान करें। बड़ा ही दिव्य आयोजन है। वे कहते हैं—

#### अथ सर्वगुणोपेतः कालः परमशोभनः।

'काल समस्त शुभ गुणोंसे युक्त और परम शोभन हो गया।' काल नित्य ही जगत्के सृजन-संहारमें लगा रहता है—वनाता है, फिर बिगाड़ देता है; इससे जगतमें कोई भी उममे ध्यार नहीं करता। परंतु कालके आधार भगवान उसकी कभी उपेक्षा नहीं करते। वे कालके नियन्ता होकर भी कालमें ही प्रकट होते हैं और कालमें ही अन्तर्धान भी होते हैं। कालको भगवान् यदि यह सौभाग्य न प्रदान करते तो शायद उस बेचारेके दुःखका कहीं पार नहीं रहता। आज जब कालको यह पता लगा कि परिपूर्णतम खयं भगवान् मेरे अंदर प्रकट हो रहे हैं, तब उसके आनन्दकी सीमा नहीं रही और अपने समस्त गुणोंको प्रकट करके वह परम शोभन बन गया। उसने प्रत्येक ऋतु तथा प्रत्येक समय-विशेषसे चुन-चुनकर सभी सद्गुणोंको अपनेमें धारण कर लिया और वह विलक्षणरूपसे सुसजित हो गया। वसन्त ऋतुका मलय-समीर, कोकिलका कूजन, भ्रमरकी गुंजार, आम्रमें नवीन मौरका उदय, अशोक और चम्पाका मुक्त-हास्य, वर्षाका

कदम्बानिल, शरद्की खच्छता और प्रसन्नता, हैमन्तकी मालनी, शिशिरके कुन्द-कुसुम, दिवसकी कमल्लिनी, रान्निकी कुमुदिनी, प्रातःकालकी देवपूजा और कर्म-प्रवृत्ति, मध्याहकी भोजनप्रवृत्ति तथा पवित्र प्रभुसेवारूप भाजीविकाका कार्य, सायाहका देवपूजन तथा साव्विक आनन्दोत्सव, निशाका शान्तभाव, रान्निशेषका उत्सादपूर्ण जःगरण, सत्ययुगकी तपस्या, न्नेताका यज्ञ, द्वापरकी परिचर्या और कल्यियुगका श्रीहरिनाम-संकीर्तन — इत्यादि कालके भंडारमें जहाँ, जो सद्गुण थे, सभीको अपनेमें धारण करके वह सर्वाङ्ग-सुन्दर हो गया !

#### यर्शेवाजनजन्मर्भे शान्तर्भप्रहतारकम्।

'उस समय चन्द्रमा रोहिणी नक्षत्रमें स्थित थे और भाकाशमें सभी नक्षत्र, ग्रह, तारे शान्त और सौम्य हो रहे थे।'

सर्यादि नवग्रह, अश्विनी आदि सत्ताईस नक्षत्र, जन्मसम्पत् आदि तारागण उप्र, शान्त, वक्र, उच्च, नीच आदि विभिन्न भावोंसे कालके स्जन-संहार-कार्यमें सहायता किया करते हैं। कर्मफलानुसार काल जब, जिसको, जैसा कुछ दु:ख-मुख भुगताना चाहता है, ये भी तब उसके लिये **वैसे ही उग्र, शान्त,** वक्र आदि होकर कालका साथ दिया करते हैं। आज परिपूर्णतम भगवान् स्यामसुन्दरके छुनागमनके समय वे सभी अपनी उप्रता, बक्रताका परित्याग करके शान्त हो रहे हैं और कोई बक्र-गतिसे, कोई अतिचार-गतिसे, तो कोई महातिचार-गतिसे अपने-अपने उच स्थानोंमें स्थित होकर श्रीभगवानुका अभिनन्दन करनेमें सानन्द संलग्न हैं। उस समय रोहिणी नक्षत्र था । भगवान्ने उसको अपने जन्म-नक्षत्रके रूपमें स्वीकार करके धन्यानिधन्य कर दिया । पर श्रीशुकदेवजीने रोहिणी नक्षत्र स्पष्ट नाम न लेकर 'अजनजन्मर्क्षं'—इस गुप्तार्थ-पदके द्वारा रोहिणीका नाम संकेत किया । जिनका साधारण जीवोंकी भाँति कर्मफलजनित जन्म नहीं होता, उनको 'अजन' कहते हैं----उन भगशन्के नाभिकमलसे जिनका जन्म होता है, वे ब्रह्मा 'अजनजन्मा' कहलाते हैं । वे ब्रह्मा जिस नक्षत्रके अधिष्ठाता हैं, उसका नाम होता है 'अजनजन्मर्क्ष' अर्थात् रोहिणी नक्षत्र; क्योंकि रोहिणीके अधिष्ठाता ब्रह्मा हैं। शाकोंमें कहा गया है कि अपने

या अपने खजनोंका जन्म-नक्षत्र प्रकट नहीं करना चाहिये । अतएव श्रीशुकदेवजी भी अपने परम प्रिय श्यामसुन्दरके जन्म-नक्षत्रको गुप्त रखनेके लिये स्पष्ट 'रोहिणी' न कहकर 'अजनजन्मर्क्षं' कहते हैं ।

जहाँ भगत्रान् श्रीकृष्णका नाम-गुण-कीर्तन होता है, वहाँसे सभी पाप-ताप, विष्न-बावाएँ तत्काल दूर भाग जाते हैं; वे वहाँके समीप भी नहीं रह सकते, वरं विविध प्रकारसे छुम लक्षण ही वहाँ आकर एकत्र हो जाते हैं। तब खयं भगवान् जहाँ पृथ्वीकी पीड़ा मिटानेके लिये अवतीर्ण होते हों, वहाँ वार, तिथि, नक्षत्र, योग आदिके अनन्त छुभ-सूचक होनेमें कौन-सी आश्चर्यकी बात है !

जगत्का प्रत्येक कार्य काल, दिशा और देशके अधीन हैं; इसी से जगत्में काल, दिशा और देशका विचार करके ही कार्य किया जाता है। यद्यपि श्रीभगवान् की दिव्यलीलामें काल, दिशा और देशकी कोई बाध्य-बाधकता नहीं है—ने खयं ही काल, दिशा और देशके नियन्ता हैं, तथापि वे जब धराधाममें अवतीर्ण होते हैं, तब काल, दिशा और देशपर कृपा करके उनके साथ अपना पित्र सम्बन्ध जोड़कर उन्हें धन्य और कृतार्थ कर देते हैं। इसीलिये आज 'काल'की ही भाँति 'दिशा' और 'देश' भी समस्त सद्गुणोंसे सुशोभित हो रहे हैं।

#### दिशः प्रसेदुर्गगनं निर्मलोडुगणोद्यम्।

दसों दिशाएँ प्रसन्न हो गयीं, आकाशमें तारे जगमगाने छगे। किसी भी दिशामें कहीं तिनक भी मिलनता नहीं रह गयी। सर्त्रत्र परमानन्दपूर्ण खच्छता छा गयी। सभी दिक्ष्पति परम प्रकृष्ठित आनन्दपूर्ण इदयसे अपने खामीके शुभागमनका अभिनन्दन करनेके लिये समस्त दिशाओंको सुसज्जित करके दिग्वधुओंके साथ हाथोंमें अर्ध्यपात्र लेकर उनकी प्रतीक्षा करने लगे। गगनमें तारे जगमगा उठे—मानो अपने-अपने अनन्त अक्रपात्रोंमें स्तर-स्तरपर हीरोंके पुष्प सजाकर विष्णुपदमें अञ्चलि अर्पण करनेकी इच्छासे वे खड़े हों। काल और दिशाकी भाँति देश भी मङ्गल-श्रृङ्गारसे सुसज्जित हो गया। भू:-भुव:-ख:—सभी देशोंमें आनन्दकी बाढ़ आ गयी। मङ्गलमयके मङ्गल आगमनसे सभी देश आनन्द-मङ्गल-परिपूर्ण हो गये।

#### मही

#### मङ्गलभूयिष्ठपुरद्रामवजाकरा।

पृथ्वीके सभी बड़े-बड़े नगर, छोटे-छोटे गाँव, अहीरोंकी बस्तियाँ और रानोंकी खानें आनन्द-मङ्गलकी कीड़ाभूमि बन गर्यो । विविध हेतुओंकी अवतारणा करके नगरोंके मार्ग परिष्कृत तथा सुगन्धित हो गये । धनियोंके प्रासादोंमें विलक्षण दीपमालिकाएँ आलोकित हो गर्यो, सर्वत्र श्राध्विन होने लगी, विविध वाद्य बजने लगे, जगह-जगह पूजा तथा स्तुतियाँ होने लगीं । मन्त्रोच्चारणकी ध्विन उठने लगी । खानें रानोंको खयमेव बाहर फेंकने लगीं । नाना प्रकारसे नाना कारणोंसे सर्वत्र आनन्दमयके श्रुमागमनकी आनन्दधारा बह चली । पृथ्वीके समस्त स्थानोंको आनन्दप्लावित करके आनन्दमयका श्रुभागमनानन्द मूर्तिमान् होकर नद, नदी, सरोवर, अरण्य, पर्वत आदिमें सभी जगह व्याप्त हो गया ।

#### नद्यः प्रसन्नसिलेला हृदा जलरुहिश्रयः।

निदयोंका जल निर्मल हो गया । रात्रिके समय भी सरोवरोंमें कमल खिल उठे । गङ्गा, यमुना, सरखती, नर्मदा, गोदावरी, गोमता, कावेरी, शोण, सिन्धु आदि सभी नद-निदयोंका मटमैलापन सहसा दूर हो गया । उनको मानो अपने जन्मस्थान—पर्वतके गुप्तगह्नरसे ऐसा कोई समाचार मिल गया है, जिसे वे कलकलनादसे तटभूमियोंके कानोंमें सुनाने लगीं और उत्ताल तरङ्गोंक रूपमें मानो भुजाओंको उठाकर नाचती हुई बड़े वेगसे समुद्रको यह संवाद सुनानेके लिये दौड़ पड़ीं।

सरोवरों में असंख्य कमछोंकी पंक्तियाँ विकसित हो उठीं। मायाबद्ध जीव जैसे श्री, पुत्र, परिवार, घर, शरीरको छोड़कर अन्य किसीसे सम्बन्ध नहीं रखता, उसी प्रकार बेचारे सीमाबद्ध सरोवर भी अपनी सीमामें ही बँघे रहते हैं। मायाबद्ध जीवपर जब श्रीकृष्णकी कृपा होती है, तब वह मायाबद्ध रहता हुआ ही जैसे श्रीकृष्ण-मक्तोंकी बातें सुनता है और उन मक्तोंके द्वारा होनेवाछी भगवत्सेवाके आनन्दोच्छ्वासको देखता है, बैसे ही सीमाबद्ध सरोवरोंको भी आज श्रीकृष्ण-कृपा प्राप्त हुई है; इसीसे वे कमछोंके खिलनेके बहाने असंख्य कानोंसे नद-नदियोंकी आनन्दपूर्ण कलकल्खनि सुन रहे हैं और खुली आँखोंसे उनके आनन्दोच्छ्वासको देख रहे हैं!

निदयोंको जो सौभाग्य किसी अवतारमें नहीं मिला, वह श्रीकृष्णावतारमें मिला। इसी अवतारमें श्रीकालिन्दीजी भगवान् श्रीकृष्णकी चतुर्थ पटरानी बनेंगी और अवतार लेते ही स्थामसुन्दर ग्वालबालों तथा गोपाङ्गनाओंको साथ लेकर कालिन्दीजीमें क्रीड़ा करेंगे—इन बातोंको सोचकर निदयाँ सुप्रसन्न हा गर्थी। और इस अवतारमें भगवान् कालियदमन करके कालीदह नामक सरांश्रको विषहीन बना देंगे, इस बातको सोचकर सरोवरोंने कमलोंके वहाने अपने हृदयोंको ही श्रीकृष्णके चरणोंमें समर्पण कर दिया। मानो व कह रहे हैं कि हमारे जीवनका सारा विष दूर करके आप हमें कृतार्थ करेंगे।

#### द्विजालिकुलसंनादस्तवका वनराजयः।

वनोंमें बृक्षोंका पंक्तियां विविध वर्णके सुर्गन्धत पुष्पोंसे छद गर्यी और शुक-पिकादि पक्षी मधुर व्यक्ति करते हुए चहक उठे तथा मधुपान-मत्त श्रमरोंकी गुंजारसे सारी वनसूमि मुखरित हो उठी !

निर्जन अरण्यकी शोभा उस समय भला कौन देखता; परंतु उसे आज अपनी शोभा दूसरोंको योड़ ही दिग्वानी है, उसे तो पूर्ण रूपसे सज-धजकर 'खान्त: सुखाय' अपना आनन्द प्रकट करना है। इसीसे उन दृश्वों आदिने भी अपनी सजावटमें कोई कभी नहीं रक्ष्मी। साल, तमाल, ताल, आम, अशोक, चम्पा, मौलसिरी, वट, अश्वत्य आदि समीने अपने पुराने पत्ते तुरंत फेंक दिये और नये नये कोमल अरुण पह्नवोंको धारण कर ल्या। सबमें नये मौर फूट निकले। मौरोंके बाच-बीचमें पुष्प विकसित हो गये और उन पुष्पोंके गुष्ले-क-गुष्ले मृदु-मन्द पवनक मधुर हिलोरोंके साथ नृतन तृत्य करने लगे। मालती आदिकी लताएँ वृश्वोंकी शाखा-प्रशाखाओंमें ल्यिटकर वहाँ मधुर कुसुम-हास्यका विस्तार करने लगीं। जुही, चमेली आदि सब पत्र-शून्य होकर केवल विकसित कुसुमोंसे ढक गयीं। रात्रिके समय सोये हुए भ्रमर मानो खप्नमें किसी गुप्त परमानन्द-संवादको पाकर सहसा जाग उठे और मधुर गुंजार करते हुए पुष्पोंक पास जा-जाकर आनन्द-समारोहका कारण पूछने लगे। शाखाओंपर व्रोंसलोंमें सोये हुए पश्चिगण अमरोंकी झंकारसे जागत होकर अपनी कमनीय काकलीसे वनप्रान्तको निनादित

करते हुए अकस्मात् उदय हुए आनन्दका कारण जाननेके लिये इघर-उघर बुक्षोंपर उदने लगे । आम्रवृक्षमें असमय मौर देखकर कोयलोंके आनन्दकी सीमा नहीं रही । वे बड़े वेगसे उद्दक्तर शाखाओंपर पहुँ व गयों और पञ्चम खरमें तान छेड़कर आनन्दमग्न हो गयों । इस प्रकार सर्वत्र महान् आनन्दक पूर्ण विकाससे समस्त अरण्य सर्वया 'आनन्दमवन' बन गया ।

भगवान् श्रीकृष्णके ग्रुभागमनका आनन्द आकाश, पृथ्वो और जलको आनन्दमत्त बनाकर अब वायुके निकट पहुँचा—

ववौ वायुः सुखस्पर्शः पुण्यगन्धवदः शुचिः। परम पित्र शीतक-मन्द-सुगन्ध वायु अपने स्पर्शसे सबको सुख-दान करती हुई बहुने छगी।

वर्षाश्चतुके घोर जलक्षणसे वायुमें आईता तथा बीच-बीचमें होनेवालों कड़ी धूपसे उसमें कुछ उष्णता भी आ गयी थी। पर वसन्तके अन्तमें जो मल्य-पवन निर्वासित कर दिया गया था, वह अब श्रीभगवान् के शुमागमनो-स्सवके कारण अपने निर्वासन-दण्डसे मुक्त होकर लौट आया एवं वर्षाकालीन उस नातिशीताण वायुके साथ मिल गया। अब दोनोंने मिलकर खोज-खोजकर जहाँ उन्हें उत्तन सर्गन्ध प्राप्त हुई, उसे वहाँसे लेकर अपने सारे अङ्गोपर लगा लिया और आनन्दमत्त हो वे बृश्लोंके मस्तकों, रमणियोंके अञ्चलें तथा प्रासादशिखरोंको पताकाओंके साथ कीड़ा करने छगे। श्रीभगवान् आ रहे हैं, इसलिये उस समय वायुने 'रज' (धूरु) को लेकर खेलना छोड़ दिया और सात्त्वक आनन्दके साथ वह खेलने छगी। इसी कारण वह अपने स्पर्शेसे सबको सुख देनेवाली बन गयी।

यों जब श्रीगोविन्दके श्रुभागमनानन्दसे पृथ्वं मङ्गलमयो, जल कमलाच्छादित, वायु सुगन्धसम्पन्न तथा सुखसेव्य हो गयो और निर्मल आकाश तारामालाओंसे जगमगा उठा, तब अग्नि भी निश्चेष्ट नहीं रह सकी। पृथ्वी, जल, तेज, वायु और आकाश—ये पश्चभूत मिलकर हो तो जगत्का सारा काम करते हैं। आज जब श्रीकृष्णके शुभागमन-महोस्सवके समय इनमेंसे चार आनन्दोन्मत्त हो रहे हैं, तब अकेली अग्नि कैसे इस परम सीमाग्यसे बिह्यत रह सकती है। अतएब—

#### अग्नयश्च द्विजातीनां शान्तास्तत्र समिन्धत।

द्विजोंके होमकुण्डोंकी कभी न बुझनेवाली अग्नयाँ, जो कंसके अत्याचारसे बुझ गयी थीं, जल उटीं । उन्हें जलाना नहीं पड़ा । लकड़ीके अंदरसे अपने-आप ही प्रज्वलित होकर वे दक्षिणावर्त हुई अपनी शिखाओंको हिला-हिलाकर नाचने लगीं । श्रीगोविन्दके ग्रुभागमनके महानन्दमें उनके लिये घृतकी आहुति, मन्त्रपाठ अथवा ईंधनकी आवश्यकता नहीं हुई । वे अपने-आप ही प्रकट होकर होममण्डपोंको आलोकित करने लगीं ।

श्रीकृष्णका शुभागमन-महानन्द बाह्यजगत्को प्रमुदित और पुलकित करके अन्तर्जगत्में जा पहुँचा

## मनांस्थासन् प्रसन्नानि साधूनामसुरद्वद्दाम्।

असुरद्रोही साधुओंका चित्त सहसा प्रसन्नतासे भर गया। भगधद्भक्तोंके हृदय सहसा अतिकत, असम्भावित और अप्रत्याशित आनन्दसे परिपूर्ण हो गये । कहाँसे, विस्रित्ये, कैंसे इस परमानन्दने आकर उनके हृदयोंमें प्रवेश किया, इसका तो उन्हें पता ही नहीं लगा। वे आनन्दसे भरकर पुलकित हो गये। उनके नेत्रोंसे प्रेमानन्दके सुधाबिन्दु शरने छने और वे सब इस आनन्दके नित्य स्थित रहनेके लिये भगवान्से प्रार्थना करने लगे । असुरनिकन्दन श्रीकृष्णचन्द्रके शुभागमनकी सूचना पाकर असुरोंके अत्याचारसे उत्पीड़ित देवताओंके हृदयोंमें शक्ति और आशाका संचार हो गया । असुर-समुदाय अपनी भयानक मूर्ति और सहज हिंसाप्रवृत्तिके कारण सभीके 'अग्निय' होते हैं । इसल्यि असुरके अतिरिक्त जीवमात्र ही 'असुर-द्रोहीं हैं। इस सिद्धाःतसे साधु-प्रकृतिके सभी 'असुरद्रोहीं' जीव प्रसंज हो गये। पर भगवान्के भक्तोंका सुख तो सदा अवर्णनीय है। बाद छसे गिरी हुई जलकी बूँद मेधप्रिय चातकको जैसी सुखदायिनी होती है, वैसी अन्य किसीको भी नहीं होती। यह बात सत्य है कि उससे दूसरोंकी भी प्यास बुझती हैं, पर वे केंबल मेघके जलकी ही बाट नहीं देखते। उनको नद, नदी, सरोवर, झरने—बहुत जगह जल दिखायी देता है; कहींसे भी लेकर वे अपनी पिपासा शान्त कर सकते हैं ) पर श्रीभगवचरणाश्रित एकनिष्ठ अनन्य भक्तोंके आरन्दका स्रोत तो केवल श्रीभगवान्का चरण-प्रान्त ही है।

जो लोग भोगाश्रित हैं, भगवचरणाश्रित नहीं हैं--उनके सुखके लिये स्नी-पति, पुत्र-परिवार, धन-जभीन, विषय-वैभव, मान-सम्मान, प्रशंसा-यश, पद-अधिकार आदि अनेक वस्तुएँ हैं । इसीलिये वे श्रीभगवन्चरणारिवन्द-प्रीतिरसके दिव्य आनन्दका पूर्णाखादन नहीं कर पाते । फिर, जैसे बादलोंका निर्मल जल भी र्याद गंदे कूड़े-मरे स्थानोंमें गिरता है तो वह निर्मल नहीं रहता, उसी प्रकार श्रीभगवान्का परभानन्द नित्य परम निर्मल होनेपर भी, जिन छोगोंका जीवन कामना, वासना, भोगासक्ति-भोगसुखास्थारूपी गंदे कड़ेसे भरा है, उनके लिये वह विषयानन्दके रूपमें ही प्रकट होता है । जैसे अत्यन्त उत्तप्त स्थानपर गिरी हुई जलकी बूँदें पड़ते ही सूख जाती हैं तथा तार और भी बढ़ जाता है, वैसे ही अविश्वास, भोगासिक तथा बहिर्मखतासे उत्तप्त जीवोंके समीप पहुँचा हुआ भगवत्-सम्बन्धजनित आनन्दबिन्दु भी उनकी भगबद्धिमुखताके कारण तुरंत ( उनके लिये ) छप्त हो जाता है और उन बहिर्मुख तथा अविश्वासी जीवोंका ताप बढ़ जाता है । आज श्रीभगवान् के शुभागमनका पूर्ण प्रकाश होनेसे श्रीभगवचरणाश्रित अनन्य भक्तोंके दृदयमें आनन्दका जो महान् प्रवाह बहने लगा, वह आनन्द भोगकामना-वासना-भरे हृदयके छोगोंको नहीं मिछा । वे उस समय प्राकृतिक शोभा-सम्पत्तिकी विपुलताको देखकर विषयानन्दका ही अनुभव करने लगे । और कंसादि अपुरोंके बिहर्मुखता, भोगासक्ति और अविश्वाससे भरे उत्तप्त हृदयोंमें यह विषयानन्द भी ठहर नहीं सका, वरं उनका ताप और भी बढ गया । अस्त.

श्रीगोविन्दका यह शुभागमन-महानन्द पृथ्वी, आकाश, वायु, जल, अग्नि, नट, नदी, पर्वत आदि सभीको आनन्द-प्लावित करके, भक्तोंके हृदयोंमें श्रीभगवचरणोंके प्रत्यक्ष प्राप्त होनेकी महत्सुखाशाका मधुर संगीत गाकर, विषयी जीवोंके इदयोंको विषयानन्दसे भरकर और बहिर्मुख जीवोंके मनोंको भीषण भयसे प्रकम्पितकर अब खर्गमें जा पहुँचा ।

जायमानेऽजने तस्मिन् नेदुर्डुन्दुभयो दिवि । अजन्मा भगवान्के जन्म—आविभीवक समय स्वर्गमें देवताओंकी दुन्दुभियाँ बज उठी । भगवान्का ग्रुभागमन-महानन्द जब भुवलींकसे ऊपर उठकर खर्लिकमें पहुँचा, तब एक हो साथ असंख्य देवदुन्दुभियोंने बजकर अपने मधुरनादसे समस्त खर्मलोकको छा ख्या । खर्ममें प्रतिदिन नियत समयपर देववादकोंके द्वारा ब्रह्मताल, रुद्रताल आदि तालोंसे देवदुन्दुभियाँ बजायी जानी हैं; परंतु आज इस महानन्दमें सर्वथा खतन्त्र होकर वे सब अपने-आप ही बजनं लगीं—

अनाहता दुन्दुभयो देवानां प्राणुदंस्तदा।

गम्भीर मध्यनिशाकी स्तब्धताको भङ्ग करके समस्त खर्गको निनादित और अनिन्दमुखरित करती हुई वे दुन्दुभियाँ विना ही बजाये वज उठीं । विस्ताक संगीत-रस-विशारद हाहा, हुहू, तुम्बुरु आदि गन्धर्व और किम्पुरुपगण दुन्दुभियों के इस मधुर नादसे सहसा जाप्रत् हो गये और परमानन्दपूर्ण हृदयसे श्रीमगवान्का पवित्र गुणगान करने छगे । उन्हींक साथ साथ आनन्दमत्त सिद्ध-चारणगण नो स्तवन करने छगे—

जगुः किनरगन्धर्वास्तुष्टुबुः सिद्धचारणाः।

गन्धर्व तथा किनरगण देवराज इन्द्र तथा देवताओंका आनन्द बढ़ानेके छिये ही देवसमामें मधुर तान छेड़ा करते हैं। सिद्ध और चारणोंका जीवन भी देवगाओंक स्तुतिगानमें ही बीतता है। पर आज देवेन्द्रवाञ्छित-चरणारिवन्द भूमिपर प्रकट होने जा रहे हैं, अतः ने भी उसके अनिवचनीय महानन्दसे मत्त होकर अपने स्तमावसिद्ध शान्त खिग्ध मधुर कण्ठसे भी कहीं विज्ञ्क्षण मधुरण तथा सुरीलेपनको प्राप्त करके श्रीभगवान्का मङ्गळमय गुजगान करने छो। इस प्रकार गन्धव-िकनर और सिद्ध चारणोंके मधुर साच्विक गीतिको सुनकर देवसभाके चृत्य-श्रमसे परिश्रान्त तथा अमृतपानसे प्रमत्त विद्या गरेयाँ तथा अप्सगएं भी नवीन उत्साहसे आनन्द जाप्रत् होकर सर्वथा नवीन रूपसे नृत्य करने छरी—

#### विद्याधर्यश्च ननृतुरप्सरोभिः समं तदा॥

उर्वशी, मेनका, रम्भा आदि खर्गकी अप्सराओं तथा विद्याधिरयोंकी दिनभरकी सारी ना वगानकी थकावट दूर हो गयी और वे अप्राकृत परमानन्दसे परिपूर्ण हो स्वर्गके बिलास-नृत्यकी सारी बातोंको भूलकर श्रीगोविन्द-गुणगानमें मत्त गन्धव-किनरोंक गोविन्द-गुणगानकी शुद्ध सत्त्वमयी तालोंमें ताल मिलाकर मधुर नृत्य करने लगीं । इस प्रकार सारा खर्ग गान तथा नृत्यकी मधुरतम ध्वनिसे भर गया । देवताओंके समस्त शयन-प्रासाद मुखरित हो उठे । सभी देवता सहसा जगकर आश्चर्यचिकत नेत्रोंसे देखने लगे और आनन्दमग्न होकर मन्त्रमुग्धकी भाँति परमानन्दकी प्रेरणासे अपने-अपने स्थानको छोड़कर तुरत नन्दनवनमें जा पहुँचे तथा खर्गके पारिजात-सुमनोंको चुन-चुनकर पृथ्वीपर बरसाने लगे——

#### मुमुचुर्मुनयो देवाः सुमनांसि मुदान्विताः।

बड़े-बड़े देवता तथा मुनिगण आनन्दमें भरकर पृथ्वीक सीभाग्यकी सराहना करने छगे। श्रीभगवान्के ग्रुभागमनसे आज पृथ्वी महान् आनन्द-शृङ्गारसे सुसज्जित है, उसी आनन्दकी एक छहर खगमें आयी है। अतर्व 'पृथ्वी खर्गादिण गरीयसी'— पृथ्वी खर्गसे भी बढ़कर सीभाग्यमयी है; तभी तो श्रीभगवान् उसपर अवतीण हो रहे हैं। इसी परम सफ्डजीवन पृथ्वीके सीभाग्यका अभिनन्दन करनेके छिये देवताओंने पृथ्वीपर नन्दन-काननके देवसुमनोंकी वर्षा आरम्भ कर दी। सफ्डतामें सभी पूजा करने छगते हैं—यह खभावसिद्ध बात है।

अवस्य ही इस अप्राकृत महानन्दका यथार्थ खरूप कोई नहीं जानता, पर चुपकेसे आकर इस महानन्दने सबको आनन्दमत्त कर दिया है । आज चौदहों भुवन आनन्दसे नाच उठे हैं । इस आनन्दके उच्छ्वाससे सप्तसिन्धुओंमें भी आनन्द-क्षोभ हो गया । वे भी मृदु-मन्द गर्जना करते हुए उत्ताल तरङ्गोंकी भङ्गिमा दिखा-दिखाकर नृत्य करने लगे ।

समुद्रकी कन्या लक्ष्मीजी नारायणकी पत्नी हैं, मानो इसी सम्बन्ध-सूत्रसे गौरवमण्डित होकर सिन्धु गर्जनाके रूपमें यह घोषणा कर रहा हूं कि 'आज जिनके शुभागमनमें समस्त विश्वब्रह्माण्ड परम आनन्दमें बह रहा है, वे हमारे अपने ही हैं—हमारे जामाता ही हैं।' इस प्रकार समुद्रका गर्जन सुनकर दिक्प्रान्तवर्ती मेघसमुद्राय भी मुखर हो उठे—

#### मन्दं मन्दं जलधरा जगर्जुरनुसागरम्।

उन्होंने भी मृदु-मृदु गर्जना करके कहा— 'अरे ! हमारा और उनका तो वर्ण ही एक हैं। इम भी नील्क्स्याम और वे भी नील्क्स्याम ! अतएव ये हमारे सखा ही हैं ।' क्रमशः श्रीभगवान्के सम्बन्ध-गौरव तथा वर्णसाम्य-गौरवसे प्रमत्त जल्ज-निधि तथा जल्द-निकर अपने-अपने सौमाग्यकी गाथा गाने लगे । इसी समय—

निर्शाथे तम उद्धृते जायमाने जनार्दने । देवक्यां देवरूपिण्यां विष्णुः सर्वगुहाशयः । आविरासीद् यथा प्राच्यां दिशीन्दुरिव पुष्कलः ॥

'भाद्रपदकी अधियारी रात्रिमें सबके हृदयोंमें रहनेवाले भगवान् जनादन 'दबरूपिणी' दवकीके गर्मसे वेसे ही प्रकट हुए, जैसे पूर्व दिशामें सोलहों कलाओंसे परिपूर्ण चन्द्रका उदय हुआ हो ।'

इसमें देवकीजीको 'ढेवरूपिणी' कहा गया । इसका भाव यह है कि उनका दिन्य शरीर था । भगवान् नित्य खप्रकाश हैं । उन सप्रकाश विचित्र विविध लीलामय श्रीभगवान्का नाम 'ढेव' है । उनका रूप—श्रीविप्रह सिंददानन्दमय है—

ईश्वरः परमः कुष्णः सञ्चिदानन्द्वि**ग्रहः**।

उन 'देव'— भगवान्का ऐसा जो रूप है, उसे 'देवरूप' कहते हैं—अतः ऐसा जिनका रूप है, वे श्रीदेवकीजी 'देवरूपिणी' हैं। उनकी देह हमारी तरह प्राकृत नहीं है, शुद्ध सिचदान दमय है। तभी उनके सामने उनवे पुत्ररूपमें खप्रकाश भगवान्का आविर्भाव हुआ है। चन्द्रमा, सूर्य, अन्त, विद्युत आदि ज्योतियाँ जो जगत्को प्रकाशित करती हैं, उनमेंसे कोई भी खप्रकाश नहीं है।

यदादित्यगतं तेजो जगद् भासयतेऽखिलम् । यद्यन्द्रमास यद्याग्नो तत्तेजो विद्धि मामकम् ॥

(गीता १५। १२)

'चन्द्र, मूर्य, अग्नि आदिकी जिस ज्योतिसे सम्पूर्ण जगत् प्रकाशित होता है, वह मेरी ही (अङ्ग-) ज्योति है। यहाँतक कि भगवान्का सिचदानन्दमय परम धाम भी खप्रकाश है। इन सूर्य-चन्द्रादिकी ज्योतियाँ वहाँ नहीं हैं—

न तङ्कात्ययते सूर्यो न राशाङ्को न पावकः । यद् गत्वा न निवर्तन्ते तद्धाम परमं मम ॥ (गीता १५ । ६ ) वह खप्रकाश परमधाम, जिसको प्राप्त होकर पुनः संसारमें छोटना नहीं पड़ता, यहाँके इन सूर्य, चन्द्रमा और अग्निकी ज्योतिसे प्रकाशित नहीं है । श्रुति कहती है—

#### तमेव भान्तमनुभाति सर्वे तस्य भासा सर्वमिदं विभाति।

'खप्रकाश श्रीभगवान्की (अङ्ग) ज्योतिसे ही सूर्य-चन्द्रादि सब ज्योतिर्मय हैं और उनकी ज्योति (अङ्ग-छटा)से ही यह सम्पूर्ण विश्व प्रकाशित है ।' इस प्रकार श्रीभगवान् ही सबके प्रकाशक हैं, भगवान्का कोई प्रकाशक नहीं है ।

माता-पिता अपने पुत्रका जगत्में प्रकाश करते हैं, इसीसे वे पुत्रके प्रकाशक कहे जाते हैं । श्रीमगवान्के पिता-माता श्रीमगवान्को जगत्में प्रकट करते हैं, अतः वे भी भगवान्के प्रकाशक हैं । श्रीमगवान् खप्रकाश हैं । अतएव वे अपनी 'खप्रकाशिका शक्तिके अतिरिक्त अन्य किसीसे प्रकाशित हो नहीं सकते । अतएव वसुदेव-देवकीरूप भगवान्के पिता-माता भी भगवान्की सिचदानन्दमयी खप्रकाशिका शक्ति ही हैं । वे उन्हींके 'शुद्ध सत्वंकी घनीमृत मूर्ति हैं ।

परंतु वस्तुतः प्राकृत जीवोंकी भाँति न तो भगवान् माताके गर्भमें आते हैं, न कर्मपरवश उनका जन्म होता है और न उनका विग्रह ही उनसे भिन्न—पाञ्चभौतिक होता है। वे भगवान् स्वेच्छामय दिच्य वपुमें प्रकट होते हैं। वे ही जगत्-पिता हैं, सबके जन्मदाता हैं, उन्हींसे अनन्तकोटि ब्रह्माण्डोंका उदय होता है। पर जो भगवान्को पुत्ररूपसे स्नेह करते हैं, उन वास्सल्य-प्रेमयुक्त भक्तोंको श्रीभगवान् माता-पिताके रूपमें खीकार करके उन्हें धन्य कर देते हैं। भगवती देवकी अनन्य वास्सल्य-प्रेमसे श्रीभगवान्को पुत्ररूपमें प्राप्त करना चाहती थीं, इसील्यिय उनमें वास्सल्य-प्रेमको और अपने प्रति पुत्र-भावको सुदृद्ध करनेके लिये अपने आविर्मावसे पहले भगवान्ने अपनी अचिन्त्य शक्ति—स्वजन-मन-मोहिनी मायासे देवकीमें गर्भलक्षण उत्पन्न कर दिये थे। वे असलमें गर्भमें नहीं आये थे। उनका चतुर्मुज दिव्य रूपसे प्रकट होना यही प्रत्यक्ष सिद्ध करता है। तथापि देवकीजीने

समझा कि गेरे गर्भसे ही पुत्र उत्पन्न हुआ है। इसीसे वे पूर्ण वास्सल्यसे पुत्ररूपी भगवान्का लालन-पालन करती हैं। इस अगाध वास्सल्य-प्रेमसागरमें भगवान्की सारी भगवत्ता डूब जाती है। पर जहाँ ऐश्वर्यज्ञानमिश्रित वास्सल्य-प्रेम होता है, वहाँ बीच-बीचमें भगवत्ताकी स्फुरणा भी होती है। अवश्य ही वह स्थायी नहीं होती। श्रीदेवकीजी और श्रीवसुदेवजीका वास्सल्य-प्रेम ऐश्वर्य-ज्ञान-मिश्रित था, इससे समय-समयपर उन्हें अपने पुत्र श्रीकृष्णमें भगवान्का बोध भी हुआ करता था। इसीसे वे लालन-पालनके साथ ही इनकी स्तृति-प्रार्थना भी करते थे। ऐश्वर्य-ज्ञान-विहीन सर्वथा विशुद्ध प्रेम तो वृन्दावनमें था और उसकी बड़ी ही मधुर अभिन्यक्ति वृन्दावन-लीलामें देखी जाती है।

भगवान् अनन्तकोटि ब्रह्माण्डोंमें व्याप्त विष्णु हैं और वे ही भक्तके प्रेमानुरूप क्षुद्र बालकरूपचारी हैं। वे सदा ही बृहत् और सदा ही क्षुद्र हैं—

#### अणोरणीयान् महतो महीयान्।

ते ही सबके हृदयोंमें ज्यास अन्तर्यामी हैं, वे ही सर्वातीत हैं और ते ही सर्वगुणमय, जीलामय, अखिलरसामृतम्तिं श्रीभगवान् हैं । पुरुपावतार, गुणावतार, जीलावतार, मन्वन्तरावतार, अंशावतार, कलावतार, आवेशावतार, प्रभवावतार, वैभवावतार और परावस्थावतार—सभी उन्हींसे होते हैं । वे ही सब अवतारोंक अवतारी साक्षात् खयं भगवान् हैं । समस्त अवतार उन्हींके अन्तर्गत हैं । उन्हींमें सब सम्मिल्ति हैं; क्योंकि सब कुळ वे ही हैं । वेवण्यत मन्वन्तर्यः अलाविश चतुर्युगके द्वापरमें प्रकर होनेवाले ये भगवान् ही सबकी प्रतिष्ठा, सबके अवतारी, सर्वमय, सर्वातीत, सर्वस्त्र, नित्य-सगुण, नित्य-निर्गुण, अचिन्त्यानन्तगुणसमुद्ध, अखिल्प्रेमरसामृतसिन्धु, षोडशक्लापूर्ण. षडिश्वयंसम्पन्न, हानोपादानरहित, दिव्यसचिदानन्दमय-विग्रह पूर्ण पुरुषोत्तम भगवान् हैं । साथ ही, वे पूर्ण आदर्श मानव, सकल कलापूर्ण परम योगीश्वर, लोकनेता, परम राजनीतिक, राज्यनिर्माता, राज्यत्यागी, धर्मोपदेष्टा, आचार्य, सौन्दर्य-माधुर्य-निधि, सर्वित्ताकर्षक, मुनिमनमोहन, आरमारामगणाकर्षी. मधुर-प्रेमी, प्रेम-परवश और जन-वरसल खजन हैं ।

जिस किसी भी दृष्टिसे इनको देखा जाय, उसीमें इनके परिपूर्णतम दर्शन होते हैं।

विषयासक्ति और भोगवासनामें फँसे हुए, माया-मोदके पदाघातसे जर्जरित और स्पन्दनहीन जगत्के प्राणी कभी भी तिनक चेतना प्राप्त करके, विश्वासके नेत्रोंको खोलकर एक बार देखें तो उन्हें पता लगेगा कि भादमासकी इस कृष्णाष्टमीको पाकर पृथ्वी खर्गकी अपेक्षा भी परम श्रेष्ठ हो गयी। हम पृथ्वीके जीव समझें या न समझें, इस सर्वपूज्य तिथि तथा इस मध्यिनशाको पाकर पृथ्वी धन्य है, पृथ्वीके जीव धन्य हैं, पृथ्वीके आकाशनवायु-अग्नि धम्य हैं। पृथ्वीके नद-नदी-सरोवर धन्य हैं, पृथ्वीके पर्वत-समुद्र धन्य हैं, पृथ्वीके सूर्य-चन्द्र धन्य हैं, पृथ्वीके सभी पदार्थ धन्य हैं और जिस ब्रह्माण्डमें यह पृथ्वी है, वह ब्रह्माण्ड धन्य है एवं इस तिथिकों माननेवाले भी सब धन्य हैं तथा सभीक प्रति साष्टाङ्ग प्रणाम करके में भी धन्य होता हूँ। भगवान्का आविर्भाव होनेवाला ही है। उपर्युक्त वर्णनक अनुसार हम सभी आनन्द-शृङ्गारसे अपने-अपने मनों हो सजाकर उनक खागतकी तैयारी करें।

अन्तमें मैं इस पुरानी प्रार्थनाको बार-बार दुहराकर भगवान् श्रीश्यामसुन्दरके चरणोंमें प्रणाम करता हूँ । आप भी चाहें तो मेरे साथ ही मन-ही-मन यह प्रार्थना कर सकते हैं—

जाहि देखि चाहत नहीं ऋछु देखन मन मोर ।
बसै यदा मोरे इगनि योई नन्दकिशोर ॥
तन-मन सब लिपटे रहें नित प्रियतम के अंग ।
भुक्ति-मुक्ति की कल्पना करै न यह सुख मंग ॥
भूलि जाय सुधि जगतकी, भूलै घर की बात ।
हिय सौं हिय लाग्यो रहे बिनु बाधा दिन-रात ॥
इंदिय-मन-बुधि-आतमा बनें स्थामके धाम ।
सब मैं सदा बस्यो रहे प्रियतम मधुर ललाम ॥
बोलो आनन्दकन्द भगवान् श्रीकृष्ण चन्द्रकी जय !

## श्रीकृष्णका प्राकटच

(सं० २०१४ वि० के श्रीकृष्णजनमाष्टमी-महोस्सवपर प्रवचन )

मूकं करोति वाचालं पङ्गुं लङ्गयते गिरिम् । यत्कुपा तमहं वन्दे परमानन्दमाधवम् ॥ यन्नखेन्दुरुचिर्श्रह्म ध्येयं ब्रह्मादिभिः सुरैः । गुणत्रयमतीतं तं वन्दे वृन्दावनेश्वरम् ॥ अविस्मृतिः कृष्णपदारविन्द्योः क्षिणोत्यभद्राणि शमं तनोति च ।

क्षिणात्यभद्गाण शम तनाति च । सत्त्वस्य शुद्धि परमात्मभक्ति श्चानं च विश्वानविरागयुक्तम् ॥

'भगवान् श्रीकृष्णके चरणाविन्दोंकी स्मृति सदा बनी रहती है तो उसके प्रभावसे समस्त पापों तथा अशुभोंका नाश कल्याणकी प्राप्ति, अन्तः-करणकी शुद्धि, परमात्माकी भक्ति और वैराग्ययुक्त ज्ञान-विज्ञानकी प्राप्ति अपने-आप हो जाती है।' आज उन्हीं भगवान् श्रीकृष्णके प्राकट्य-महोत्सवका मङ्गलमय दिवस है: इस महान् मङ्गलमय अवसरपर आप, हम सब भगवान् श्रीकृष्णका पवित्र स्मरण करके जीवनको पवित्र और मङ्गलमय बनार्ये।

#### अवतार तथा अवतारके कारण और स्वरूप

अवतारका अर्थ है—अवतरण, परब्रह्मका उतरना । भगवान् सर्वातीत हैं, सर्वमय हैं, र्ववयापक हैं, सदा-सर्वत्र विराजित हैं; पर उन्होंने अपनी 'सर्वभवन-सामर्थ्य'से —मायासे—योगमायासे अपनेको ढँक रक्खा है। अपनी इच्छासे ही लीलाके लिये कभी-कभी वे इस आवरणको किसी अंशमें हटाकर लोकके सामने प्रकट हो जाते हैं, यही उनका अवनरण है। इसीका नाम अवतार है। यह अवतार खयं अक्षर ब्रह्म, भगवान् विष्णुका भी होता है और किसी शुद्ध सत्त्वको आधार बनाकर भी होता है। भगवान्के इस

अवतारको श्रीशंकराचार्य-सरीखे अद्वेतवादी महापुरुषोंने भी मुक्तकण्ठसे खीकार किया है। जो छोग यह कहते हैं कि 'कोई मनुष्य अपनी उन्नित करते-करते जब महान् गुणोंसे सम्पन्न होकर उच्च स्तरपर पहुँच जाता है, तब उसीको भगवान्का अवतार कहते हैं, उनका यह कहना ठीक नहीं है। यह तो 'आरोहण' है—चढ़ना है, अवतरण—उतरना नहीं। भगवान् तो अवतरित होते हैं।

ये अवतार अनेक प्रकारके होते हैं—लीलावतार, पुरुषावतार, अंशा-वतार, कलावतार, गुणावतार, युगावतार, आवेशावतार, विभवावतार और अर्चावतार आदि । सभी अवतारोंमें लीलाके लिये अवतरण होता है, अतः सभीको अवतार कहा जाता है और इन अवतारोंमें कोई छोटा-बड़ा नहीं है। जब सबका भगवान्से प्रादुर्भाव है, तब सभी पूर्ण हैं। शास्त्र कहते हैं—

> सर्वे नित्याः शाश्वताश्च देहास्तस्य परात्मनः। हानोपादानरहिता नैव प्रकृतिजाः कवित्॥ परमानन्दसंदोहा ज्ञानमात्राश्च सर्वतः। सर्वे सर्वेर्गुणैः पूर्णाः सर्वदोषविवर्जिताः॥

'ये सभी नित्य हैं, शाश्वत हैं; इनके हानोपादानरहित अप्राकृत देह हैं, प्रकृतिसे उत्पन्न नहीं हैं। ये जन्म-मृत्यु आदि सर्वदोषोंसे रहित, सर्वगुण-सम्पन्न, पूर्ण और ज्ञानखरूप, परमानन्दसंदोह हैं।' इनमें देश, काल या शक्तिके कारण किसी प्रकारका तारतम्य नहीं है। शक्तिके प्रकाशकी न्यूना-धिकतासे ही इनमें तारतम्य माना जाता है। एक बलवान् पुरुषमें पाँच मन बोझ उठानेकी शक्ति है, पर जहाँ एक छटाँक वजन ही उठाना है, वहाँ एक छटाँक वजन उठानेपर यह नहीं कहा जा सकता कि उसमें पाँच मन उठानेकी शक्ति नहीं है। शक्ति तो पूरी है, पर वहाँ शक्तिके प्रकाशका प्रयोजन नहीं है। इसी प्रकार पूर्ण शक्तिमान् भगवान्के अवतारमें प्रयोजना-तुसार किसीमें कम शक्तिका प्रदर्शन है, किसीमें अधिकका। इस शक्तिके प्राकट्य और अप्राकट्यके तारतम्यको लेकर ही पूर्णत्व और अंशत्वका कथन है। इसीसे कहा गया है—

प्रकाशिताखिलगुणः स्मृतःपूर्णतमो बुधैः । असर्वव्यञ्जकः पूर्णतरः पूर्णोऽल्पदर्शकः ॥

"भगवान् जब अपने अशेष गुणोंको प्रकट करते हैं, तब वे 'पूर्णतम' कहे जाते हैं; जब सब गुणोंको प्रकट न करके बहुत-से गुणोंको प्रकट करते हैं, तब 'पूर्णतर' और जब उनसे भी कम गुणोंको प्रकट करते हैं, तब 'पूर्ण' कहलाते हैं!" श्रीलघुभागवतामृतमें कहा है—

अंत्रत्वं नाम दाकीनां सदाल्पांशप्रकाशिता। पूर्णत्वं च स्वेच्छयैव नानाशक्तिप्रकाशिता॥

''अनन्त ाक्तिशाली समयान् जब अल्पशक्तियोंको प्रकट करते हैं, तब वह अक्तार 'अंश' कहलाता है और जिसमें अपनी इच्छासे बहुत-सी शक्तियोंको प्रकट करते हैं, वह 'पूर्ण' कहा जाता है।''

शक्ति क्या है ! इस विषयमें कहा है-

शक्तिरैश्वर्यमाधुर्यक्रपातेजोमुखा गुणाः । शक्तेव्यक्तिस्तथाव्यक्तिस्तारतम्यस्य कारणम् ॥

'ऐश्वर्य, माधुर्य, कृपा और तेज आदि गुण दी शक्ति कहरूने हैं । इन शक्तियोंका प्राकल्य और अप्राकट्य ही तारतम्यका कारण है।' नहीं तो भगवानुके सभी अवतार पूर्ण हैं।

जहाँ जैसा लीलाक्षेत्र होता है, वहाँ उसीके अनुसार शक्तिका प्रकाश होता है —शक्ति समान होनेपर भी वहाँ प्राकट्यके भेदसे फलमें भी भेद दिखायी देता है। जैसे—

> राक्तिः समापि पुर्योदिदाहे दीपारिनपुञ्जयोः। शीताद्यार्ति च येनाग्निपुञ्जादेवसुखं भवेत्॥

'नगरको जलानेके लिये एक दीपकमें जो शक्ति है, अग्निपुञ्जमें भी वही शक्ति है; (इस दृष्टिसे) दोनों समान हैं। पर अग्निपुञ्जकी एक विशेषता है—शीतादि कष्टको दूर करना हो तो वह दीपककी ज्योतिसेनहीं होता; शीतनाशका सुख तो अग्निपुञ्जसे ही मिळ सकता है।'

इसी प्रकार अवतारोंकी अंश-कळादिरूपमें अभिव्यक्ति होती है।

परब्रह्म भगवान् के ही रूपान्तर भूमापुरुष अन्तर्यामी भगवान् शुद्ध सत्त्वको आधार बनाकर असुरसंहार, साधुसंरक्षण तथा धर्मस्थापनादिरूप **छीलाके लिये अपने इन्छानुसार देश आदिके आवरणको हटाकर ज्ञान या** क्रियारूप अंशसे छोकमें प्रकट होते हैं; तब उन्हें 'अंशावतार' कहा जाता है । पर कभी-कभी अनन्त कल्याणगुणगणपरिपूर्ण 'खयं भगत्रान्' परात्पर ब्रह्म पूर्ण पुरुषोत्तम किसी सत्त्वादिको आधार न बनाकर अपने नित्य अप्राकृत दिव्य सचिदानन्दखरूपसे---जो दिव्य शरीर-इन्द्रिय-अन्तः करणादिरूपसे अप्रकट हैं—असुरोद्धार, साधुपरित्राण, धर्मस्थापनादि प्रयोजनको लेकर प्रधान-तया साधननिरपेक्ष अपने सम्बन्ध या दर्शनमात्रसे ही सबका उद्घार करनेके लिये अपने माधुर्य और ऐश्वर्ययुक्त खरूपसे अंशांशसहित अपनेको इच्छित लोकमें प्रकट करते हैं, तब उसे 'पूर्णावतार' कहते हैं। यह अवतार कहलानेपर भी वस्तुतः 'खयं भगवान्का पूर्ण आविर्भाव' होता है । ऐसा पूर्ण आविर्भाव बहुत कम हुआ करता है । यही परात्पर ब्रह्मका पूर्णाविर्भाव पूर्णतम पुरुषोत्तम भगवान् श्रीकृष्णचन्द्र हैं । श्रीकृष्णावतार अनेक कर्ल्पोमें होता है, परंतु खयं भगवान्का पूर्णाविभीव सारखत कल्पमें ही होता है।इस परिपूर्णाविर्भावमें समस्त अंश-कलाओंका भी समावेश रहता है-जैसे खाभाविक ही करोड़ रुपयोंमें सौ, दो-सौ, इजार, दो हजारका रहता है। इसीसे श्रीकृष्णको नारायण ऋषिके अवतार, अंशावतार, भगवान् श्रीनारायणके कृष्णकेशावतार, क्षोरोदशायी, सहस्रशीर्षा, वैकुण्ठाधिपति महानारायण, **श्वेत**-द्वीपपति विष्णु भी कहते हैं और इसीसे इस साधननिरपेक्ष उद्घार करनेवाले आविर्मावमें भी असुरोद्धार, साधुपरित्राण और धर्मसंस्थापन आदि अंशकला-वतारोंके कार्य भी सुसम्पन्न होते देखे जाते हैं। परंतु वास्तवमें श्रीकृष्ण साक्षात् परात्पर पूर्ण ब्रह्म, पूर्ण पुरुषोत्तम, सर्वन्यापक, सर्वकर्ता, सर्वमय, सर्वातीत, अप्रमेय, दिन्यानन्दस्तरूप, प्राकृतिक गुणरहित, स्ररूपभूत दिन्य-कल्याणगुणगणवारिधि, आनन्दाकार, सर्वशक्तिविशिष्ट, अंशकलापूर्ण 'खयं भगवान् १ हैं । अन्य अवतार 'अंश-कला' हैं---

पते चांशकलाः पुंसः कृष्णस्तु भगवान् स्वयम् ।

### 'भगवान्' शब्दका अर्थ

अष्टाङ्मयोगी लोग इन्हीं भगवान्को 'परमात्मा', उपनिषद्-निष्ठ वेदान्ती 'ब्रह्म' और ज्ञानयोगी 'ज्ञान' कहते हैं—

> भगवान् परमात्मेति प्रोच्यतेऽष्टाङ्गयोगिभिः। ब्रह्मेत्युपनिषम्निष्ठैर्क्षानं च ज्ञानयोगिभिः॥ (स्क्रम्दपुराण)

श्रीमद्भागवतमें कहा है---

वदन्ति तत् तत्त्वविदस्तत्त्वं यज्ञानमद्वयम् । ब्रह्मेति परमान्मेति भगवानिति शब्दाते ॥ (१।२।११)

श्रीकृष्ण ही ये 'खयं भगवान्' हैं, श्रीकृष्ण ही परमात्मा हैं और श्रीकृष्ण ही ब्रह्म हैं। 'भगवत्' शब्दकी निरुक्ति है—

> ऐश्वर्यस्य समग्रस्य वीर्यस्य यशसः श्रियः। श्रानवैराग्ययोश्चैव षण्णां भग इतीङ्गना॥ श्रानशक्तिवरुष्टियवीर्यतेजांस्यशेषतः । भगवच्छञ्जवाच्यानि विना हेयेर्गणादिभिः॥

'अनन्त ऐश्वर्य, अनन्त वीर्य, अनन्त यश, अनन्त श्री, अनन्त ज्ञान और अनन्त वैराग्य---ये छः भग जिसमें खरूपभूत रूपसे नित्य वर्तमान हैं, वे भगवान् हैं।

'ज्ञान, राक्ति, बल, ऐश्वर्य, वीर्य, तेज—इनका नाम भग है। ये सब अनन्तरूपसे जिसमें वर्तमान हैं, वे भगवान् हैं।'

ये सभी गुग भगवान् श्रीकृष्णमें नित्य-निरन्तर खरूपतः वर्तमान हैं।

'न्यायविवरण'में भगवान् वासुदेवकी पूर्णताके सम्बन्धमें कहा गया है—
पूर्णानन्दः पूर्णभुक् पूर्णकर्ता पूर्णझानः पूर्णभाः पूर्णशक्तः।
पूर्णेश्वर्याद् भगवान् वासुदेवो विरुद्धशक्तिने च दोषस्पृगीशः॥

'षडिश्वर्यपूर्ण भगवान्में पूर्ण आनन्द, पूर्ण भोक्तृत्व, पूर्ण कर्तृत्व, पूर्ण ज्ञान, पूर्ण ज्योति, पूर्ण शक्ति, पूर्ण ऐश्वर्य, विरुद्धशक्तित्व और अदोषस्पर्शित्व विद्यमान हैं।

#### भगवान्में विरुद्ध धर्मीका आश्रयत्व

भगवान् विरुद्धधर्माश्रय हैं; जो विरुद्धधर्माश्रय नहीं होता, वह पूर्ण नहीं होता । इसीसे श्रुतियोंने ब्रह्ममें विरुद्धधर्मीका समाश्रय बतलाया है—

अणोरणीयान् महतो महीयान् । (कठ०१।२।२०)

'वह सूक्ष्मसे भी सूक्ष्म और महान्से भी महान् है।'

आसीनो दूरे ब्रजति शयानो याति सर्वतः।( कठ० १।२। २१)

'बैठा हुआ ही दूर चला जाता है, सोता हुआ ही सब ओर चला जाता है।'

तदेति तन्नैजिति तद् दूरे तद्धन्तिके। (ईश॰ ५)

'वह चलता है और नहीं भी चलता; वह दूर है और पास भी है।' तुरीयमतुरीयमात्मानमनात्मानमुत्रमनुत्रं वीरमवीरं महान्तममहान्तं विष्णुमविष्णुं ज्वलन्तमज्वलन्तं सर्वतोमुखमसर्वतोमुखम्।

( नृसिंहोत्तरतापनीयोप० षष्ठ खण्ड )

'जो तुरीय भी है, अतुरीय भी, आत्मा भी है और अनात्मा भी, उम्र भी है और अनुम्र (शान्त ) भी, तीर भी है और अवीर भी है, महान् भी है, अमहान् (अल्प) भी है, विष्मु (व्यापक) भी है, अविष्णु (एकदेशीय) भी है, प्रकाशमान भी है, अप्रकाशमान भी है, सर्वतोमुख (सब ओर मुखवाला) भी है, असर्वतोमुख (एक ओर मुखवाला) भी है।

पुराणोंमें कहा है---

#### अस्थूलोऽणुरूपोऽसावविश्वो विश्व एव च। विरुद्धधर्मरूपोऽसावैद्वर्यात् पुरुषोत्तमः॥

(ब्रह्मपुराण)

यों नित्य युगपत् विरुद्ध-धर्माश्रयता परब्रह्मका लक्षण है । भगवान् श्रीकृष्णने खयं अपने श्रीमुखसे—

> अजोऽपि सन्नव्ययातमा भूतानामीस्वरोऽपि सन् । प्रकृति स्वामधिष्ठाय सम्भवाम्यात्ममायया ॥

—अजन्मा, अविनाशिखरूप और समस्त प्राणियोंके ईश्वर होते हुए हो जन्म प्रहण करनेकी बात कहकर अपने विरुद्धधर्माश्रय होनेका वर्णन किया है। 'मुझ अन्यक्तमूर्तिसे यह सारा जगत् परिपूर्ण है। ये समस्त भूत मुझमें हैं, मैं इनमें नहीं हूँ। ये भूत मुझमें नहीं हैं, मेरे योगैश्वर्यको तुम देखो ।' गीतोक्त यह कथन भी 'विरुद्धधर्माश्रयत्व'का वर्णन है।

भगवान् श्रीकृष्ण महान् भोगी होकर भी परम योगी, विभक्त होकर भी सदा अविभक्त, सर्वकर्ता होकर भी सदा अकर्ता, दृश्य होकर भी अदृश्य, पिष्टिन होकर भी विभु, जन्म छेनेवाले होकर भी अजन्मा, सापेक्ष होकर भी सदा निरपेक्ष, (प्रेमीक सामने) महामुग्ध होकर भी परम चतुर, (प्रेमके राज्यमें) सक्ताम होकर भी नित्य पूर्णकाम, (प्रेमराज्यमें) दीन होकर भी नित्य अदीन, भक्त-प्रेमवश पराचीन होकर भी परम खतन्त्र, बन्धन-युक्त होकर भी नित्यमुक्त, प्रमेय होकर भी अप्रमेय, भक्तिगम्य होकर भी परम अगम्य, ममतायुक्त होकर भी नित्य निर्मन, अनेक होकर भी सदा एक, अत्यन्त बुभुक्षित होकर भी नित्यतृप्त और सर्वसम्बन्धयुक्त होनेपर भी सर्व-सम्बन्धविरहित हैं। ये बातें उनके लीलाचिरतमें सुस्पष्ट हैं।

#### श्रीकृष्ण सिंदानन्दघनविग्रह स्वयं भगवान्

यहाँ यह वात भी जान लेनी चाहिये कि भगवान् श्रीकृष्णका शरीर और उनका आत्मा पृथक्-पृथक् नहीं हैं। वे सर्वतोरूपेण सिचदानन्दरसमय हैं; उनके मन, बुद्धि, इन्द्रिय, अङ्ग, अवयव—सभी अप्राकृत, भगवत्खरूप हैं। उनका वह खरूपभूत भगवदेह नित्य-अवितर्क्य-ऐश्वर्यसम्पन्न चिन्मय है और परिच्छिन होकर भी विमु है। वे कर्मवश पाञ्चभौतिक देह नहीं धारण करते, स्वेन्छासे अपने नित्य सिचदानन्दवपुको प्रकट करते हैं—

#### स्वेच्छामयस्य न तु भूतमयस्य कोऽपि।

पद्मपुराण, पातालखण्डमें भगवान् श्रीकृष्णने अपने ही दूसरे लीला-खरूप भगवान् श्रीरुद्दको दर्शन देकर अपने निराकार, निर्मुण, व्यापक निष्क्रय ब्रह्मरूपकी व्याख्या करते हुए कहा है—"रुद्द! तुम इस समय मेरे जिस अलौकिक अप्राकृतिक दिन्य रूपको देख रहे हो, वह निर्मल प्रेमका पुष्क है, सिचदानन्दमय है। मेरा यह रूप पाश्चभौतिक आकारवाला नहीं है तथा दिन्य चक्षुओंसे ही यथार्थ देखा जाता है; इसलिये वेद इसे 'निराकार' कहते हैं। प्राकृतिक सत्त्व-रज-तम मेरे गुण नहीं हैं, वे अप्राकृत—खरूप- भूत हैं तथा उन दिज्य गुणोंका अन्त नहीं है; इससे मुझे 'निर्गुण' कहा गया है । मैं अपने चैतन्य अन्यक्तरूपसे सर्वत्र न्यापक हूँ, इससे मुझको 'न्यापक' ब्रह्म कहा जाता है । मैं इस प्रपन्नका कर्ता नहीं हूँ, मेरे अंश ही मायामय गुणोंके द्वारा सृष्टि आदि कार्य करते हैं; इसलिये शास्त्र मुझको 'निष्क्रिय' कहते हैं।'

अत्रुव श्रीकृष्णका श्रीविग्रह नित्य सिचदानन्द्घन श्रीकृष्णखरूप **ही** है । महाभारतमें श्रीकृष्णका परत्रहा होना स्थान-स्थानपर सिद्ध है – उनकी छोछासे भी और उनके सम्बन्धमें कहे हुए महापुरुपोंक वचनोंसे भी ।

सची बात तो यह है कि महाभारतके महानायक ही हैं—सचिदा-नन्दघन अखिल्येमामृतिसिन्धु सर्वात्मा पराग्यर ब्रह्म भगवान् श्रीकृष्ण । समस्त महाभारत आद्यन्त तथा मध्यमें भी भगवान् श्रीकृष्णके गुण-माहात्म्यसे ही परिपूर्ण है । भगवान् ज्यासदेव, मार्कण्डेयमुनि, नारदः अङ्गरा, धृगु, सनत्कुमार, असित, तेवल, परशुराम, भगवान् ब्रह्मा, पितामह भीष्म आदिके द्वारा भगवान् श्रीकृष्णकी महिमाका महाभारतमें स्थान-स्थानपर विशद वर्णन है । खयं भगवान् श्रीकृष्णने अपना महत्त्व बतलाया है । यहाँ भीष्मपितामहके दो-चार वाक्य उद्धृत किये जाते हैं—

> तस्माद् ब्रवीमि ते राजन्नेप वै शाध्यनोऽव्ययः। सर्वलोकमयो नित्यः शास्ता धात्रधरा ध्रवः॥ यो धारयति लोकांस्रीश्चराचरगुरुः योद्धा जयश्च जेता च सर्वप्रकृतिरीश्वरः॥ राजन सर्वमयो ह्येष नमारागविवर्जितः। यतः कृष्णस्ततो धर्मो यतो धर्मस्ततो जयः॥ वासुदेवो महद् भृतं सर्वदैवतदेवतम्। न परं पुण्डरीकाक्षीद् इत्यते भरतर्षभ ॥ भूतात्मा महात्मा पुरुषोत्तमः॥ सर्वभूतानि सर्वलोकितामहः। परमं तेजः पनमादुई षीकेशं मुनयो वै नराधिप ॥ ये च कुष्णं प्रपद्यन्ते ते न मुह्यन्ति मानवाः। भये महति मग्नांश्च पाति नित्यं जनाईनः॥

> > ( भीष्मपर्व अ० ६६ । ६७ )

'राजन्! भगवान् श्रीकृष्ण सर्वलोकमय, सनातन, अविनाशी, नित्य, शासक, भरणीयर और अचल हैं। इन चराचर-गुरु भगवान् श्रीहरिने तीनों लोकोंको धारण कर रक्खा है। ये ही विजयी हैं, वे ही विजय हैं, ये ही योद्धा हैं और सबके परमकारण परमेश्वर भी ये ही हैं। राजन्! ये श्रीहरि सर्वस्वरूप तथा तम और रजसे विवर्जित हैं। ये श्रीकृष्ण जहाँ हैं, वहीं धर्म हे और जहाँ धर्म है, वहीं विजय है। भरतश्रेष्ठ! वसुदेवनन्दन श्रीकृष्ण वास्तवमें वहान् हैं, ये समस्त देवताओंक परम आराध्य हैं। कमलनयन श्रीकृष्णसे बदकर या इनके अतिरिक्त दूसरा कोई दिखायी ही नहीं देता। ये भगवान् ही सर्वभूतमय हैं, ये ही सबके आत्मा हैं, ये ही महात्मा हैं और पुरुपोत्तम हैं। नरनाथ! ये भगवान् केशव सम्पूर्ण लोकोंके पितामह हैं। ये परम तेज हैं। मुनिजन इनको ह्रिनेकेश कहते हैं। जो मानव भगवान् श्रीकृष्णकी शरण लेते हैं, वे कभी मोहमें नहीं पड़ते। भगवान् जनार्दन महान् भयमें निभग्न उन मनुष्योंकी सदा रक्षा करते हैं।

महाभारतका गहराईसे अध्ययन-मनन करनेवाले पुरुष यह भलीभाँति जानते हैं कि महाभारतके मुद्ध्य प्रतिपाद्य भगवान् श्रीकृष्ण ही हैं। महा-भारतके आदिप्रवमें ही कहा गया है—

> भगवान् वासुदेवश्च कीर्त्यतेऽत्र सनातनः । स हि सत्यमृतं चैव पवित्रं पुण्यमेव च ॥ शाश्वतं ब्रह्म परमं ध्रुवं ज्योतिः सनातनः । यस्य दिव्यानि कर्माणि कथयन्ति मनीषिणः ॥ असच सदसञ्चेव यसाद् विश्वं प्रवर्तते । यत्तद् यतिवरा मुक्ता ध्यानयोगवस्त्रान्विताः । प्रतिबिम्बमिवादर्शे पश्यन्त्यात्मन्यवस्थितम् ॥

इस महाभारतमें सनातन भगवान् वासुदेवकी महिमा ही गायी गयी हैं। वे ही सत्य हैं, वे ही ऋत हैं, वे ही पावन और पवित्र हैं। वे ही शाश्वत परमक्ष हैं, नित्य अविवल ज्योति: श्ररूप सनातन पुरुष हैं। मनीषी-विद्वान् उन्होंकी दिन्य लोलाओं का वर्णन करते हैं। असत् और सत् तथा यह सत् और असत्रूप सारा विश्व उन्होंसे उन्पन हुआ है। ध्यानयोगके बलसे समन्वित जीवन्मुक्त संन्यासीगण दर्पणमें प्रतिबिम्बकी भाँति अपने अन्तः-करणमें इन्हीं परमात्माका साक्षात्कार करते हैं।

आचार्य श्रीमदानन्दतीर्थ भगवत्पादने 'श्रीमहाभारततात्पर्यनिर्णय' नामक ग्रन्थमें इस बातको उदाहरण देकर भन्नीमाँति सिद्ध कर दिया है।

महाभारतान्तर्गत विश्वविख्यात सर्वलोकसमादत श्रीभगवद्गीतामें भगवान् श्रीकृष्णचन्द्र खयं कहते हैं----

> मत्तः परतरं नान्यत् किंचिद्रस्ति धनंजय। मयि सर्वमिदं प्रोतं सूत्रे मिणगणा इव॥ (७।७)

'धनंजय ! मेरे अतिरिक्त दूसरी कोई भी वस्तु नहीं है । यह सम्पूर्ण जगत् सूत्रमें सूत्रकी मणियोंके सदश मुझमें गुँथा हुआ है ।'

> यसात् क्षरमर्तातोऽहमक्षरादिप चोत्तमः। अतोऽस्मि लोके वेदे च प्रथितः पुरुषोत्तमः॥ (१५।१८)

'मैं क्षरसे अतीत और अक्षरसे उत्तम हूँ । इससे स्त्रेक-वेदमें 'पुरुषोत्तम' नामसे प्रसिद्ध हूँ ।'

> यचापि सर्वभूतानां बीजं तद्दमर्जुन। न तद्क्ति विना बत्स्यान्मया भूतं चराचरम्॥ (१०।३९)

'अर्जुन ! जो सब भूतोंकी उत्पत्तिका बीज है, वह भी मैं ही हूँ। चर अथवा अचर कोई भी ऐसा भूत नहीं है, जो मुझसे रहित हो।'

> गतिर्भर्ता प्रसुः साक्षी निवासः रारणं सुद्दत्। प्रभवः प्रलयः स्थानं निधानं बीजमन्ययम् ॥ (९।१८)

'मैं ही गति, भर्ता, प्रमु, साक्षी, निवास, शरण, सुहरू, उरपित, प्रस्य, सबका आधार, निधान तथा अविनाशी कारण हूँ।'

भीरा॰ मा॰ चि॰ २८--

ब्रह्मणो हि प्रतिष्ठाहममृतस्याव्ययस्य शाश्वतस्य च धर्मस्य सुखस्यैकान्तिकस्य च ॥ (१४ | २७) भीं अविनाशी ब्रह्मकी, अमृतकी, नित्यधर्मकी और ऐकान्तिक सुखकी प्रतिष्ठा हैं -- सबका आधार हूँ।' मत्तः सर्वे प्रवर्तते । (8016) 'सब मुझसे ही प्रवर्तित है।' अहं कृत्स्नस्य जगतः प्रभवः प्रलयस्तथा। (918) भैं सम्पूर्ण जगतकी उत्पत्ति और प्रलय हूँ । भोक्तारं यन्नतपसां सर्वलोकमहेश्वरम् । (५। २९) 'मैं समस्त यज्ञ-तपोंका भोक्ता और सर्वलोकोंका महान् **ईश्वर हूँ**।' विष्टभ्याद्दमिदं कृत्स्नमेकांशेन स्थितो जगत। (१० 1 ४२)

'इस सम्पूर्ण जगत्को मैंने एक अंशमें धारण कर रक्खा है।' यो मां पद्दयति सर्वत्र सर्वे च मिय पद्दयति। (६।३०)

'जो मुझे सर्वत्र देखता है और सबको मुझमें देखता है।' अहं हि सर्वयशानां भोका च प्रभुरेव च। (९।२४)

भीं ही समस्त यज्ञोंका भोक्ता और प्रभु हूँ। अर्जुनने गीतामें कहा है—

> परं ब्रह्म परं धाम पवित्रं परमं भवान्। पुरुषं शाश्वतं दिन्यमादिदेवमजं विभुम्॥ (१०।१२)

'भगवन् ! आप परमब्रह्म, परमधाम, परमपवित्र, सनातनपुरुष, दिव्य-पुरुष, आदिदेव, अजन्मा और विभु हैं।' श्रीमद्भागवतमें तो श्रीकृष्णके परब्रह्मत्व, उनकी खयं भगवत्खरूपता तथा उनके अनन्त महत्त्वका ही वर्णन श्रीव्यासदेवजीने किया है। उसकी तो रचना ही उन्हींकी खरूपव्याख्या तथा छीछाकथाके वर्णनके छिये हुई है।

यहाँ यह प्रश्न हो सकता है कि "जब भगवान् श्रीकृष्ण 'पूर्ण परात्पर श्रह्म', 'ब्रह्मकी भी प्रतिष्ठा', सर्वथा सिचदानन्दमयस्र हैं, तब उनका खरूप और आकार प्राकृत तथा उनके कार्य—स्नान, भोजन-शयनादि तथा अन्यान्य व्यवहार-बर्ताव प्राकृत मनुष्यके-से क्यों दिखायी पड़ते हैं !" इसका उत्तर यह है कि प्रथम तो भगवान् खयं 'सर्व-भवन-समर्थ' हैं—ने चाहे जैसे बन सकते हैं और यहाँ तो वे मनुष्य-छीछा ही करते हैं। दूसरे, उन्होंने खयं इस प्रश्नका उत्तर गीतामें दे दिया है—

नाहं प्रकाराः सर्वस्य योगमायासमान्नतः। मृढोऽयं नाभिजानाति लोको मामजमव्ययम्॥

(७ । २५)

'योगमायासे प्रा-प्रा ढका रहनेके कारण मैं समस्त लोगोंकी दृष्टिमें प्रकाशित नहीं होता । इसलिये मृदलोग मेरे इस अजन्मा और अविनाशी खरूपको नहीं जान पाते—मुझको जन्म-मृत्युशील प्राकृतदेहधारी मानते हैं।

अवजानन्ति मां मूढा मानुषीं तनुमाश्रितम्। परं भावमजानन्तो मम भूतमदेश्वरम्॥

( 9 | 22)

'मैं सम्पूर्ण भूतोंका महान् ईश्वर हूँ, मेरे इस परमभाव ( उत्कृष्ट माहात्म्य ) को वे मूढ़छोग नहीं जानते और मुझे मनुष्यके सदृश शरीर धारण किये देखकर प्राकृतशरीरधारी मनुष्य मान छेते हैं और मेरा अपमान करते हैं।'

श्रीयामुन मुनिने कहा है---

तद्वस्रकृष्णयोरैक्यात् .....।

उस ब्रह्म और श्रीकृष्णमें वैसा ही एकत्व है, जैसा किरणोंमें और सूर्यमें होता है।

अतएव दिन्य सिचदानन्दघन प्रेमानन्द-रस-विप्रह भगवान् श्रीकृष्ण विरुद्धधर्माश्रयी साक्षात् पूर्णब्रह्म पूर्ण पुरुषोत्तम प्रभु हैं ।

# गीतामें तीन प्रकारके अवतारोंका संकेत और भगवान् श्रीकृष्णका महत्त्व

उन्होंने गीतामें अवतारके प्रसङ्गमें अपने इस पूर्णाविर्भाव तथा अपने अंशावतारोंका वर्णन सांकेतिक भाषामें सूत्ररूपसे बहुत सुन्दर किया है। वे कहते हैं—

अजोऽपि सन्नन्ययातमा भूतानामीश्वरोऽपि सन् । प्रकृति स्वामधिष्ठाय सम्भवाम्यात्ममायया ॥ यदा यदा हि धर्मस्य ग्लानिभेवति भागत । अभ्युत्थानमधर्मस्य तदाऽऽत्मानं सृजाम्यहम् ॥ परित्राणाय साधूनां विनाशाय च दुष्कृताम् । धर्मसंस्थापनार्थाय सम्भवामि युगे युगे ॥

(815-6)

#### इन श्लोकोंका साधारण शब्दार्थ है---

'मैं अजन्मा, अन्ययात्मा और सर्वभूतोंका ईश्वर रहता हुआ ही अपनी प्रकृतिको ( अपने खभावको ) खीकार करके अपनी मायासे ( योगमायाको साथ लेकर ) उत्पन्न—उत्तम रीतिसे प्रकट होता हूँ ( सम्भवामि )।'

'जब-जब धर्मकी ग्लानि और अधर्मका अभ्युत्थान होता है, तब-तब मैं अपने रूपको रचता हूँ।

'साधु पुरुषोंके परित्राण, दुष्टोंके विनाश और धर्मसंस्थापनके स्त्रिये मैं युग-युगमें उत्तम रीतिसे प्रकट होता हूँ (सम्भवामि )।'

साधुओंका परित्राण, दुष्टोंका दमन और धर्मका संरक्षण-संस्थापन— भगवद्बतारके ये तीन कार्य सुप्रसिद्ध हैं। इन तीनोंका वर्णन तथा इनके लिये प्रकट होनेकी बात आठवें रखोंकमें आ जाती है। फिर छठे रलोंकमें 'सम्भवामि' और सातवेंमें 'आत्मानं सृजामि' कहनेकी क्या आवश्यकता थी ! तीनोंमें ही प्रकारान्तरसे अपने प्रकट होनेकी बात ही कही गयी है— छठे तथा आठवें दोमें 'सम्भवामि' तथा सातकेंमें 'आत्मानं सृजामि' कहा है। अतएव ऐसा प्रतीत होता है—तीन स्लोंकोंमें तीन प्रकारके अवतारोंका संकेत है। मैं अज, अव्ययात्मा और सर्वभूतमहेश्वर होकर भी अपनी प्रकृतिको खीकार करके आत्ममायासे प्रकट होता हूँ, इसमें अपने 'विरुद्धधर्मा प्रयी' परम्रक्ष खरूपके पूर्णिवर्भावका संकेत है। दूसरेमें सदुपदेशके द्वारा धर्मग्छानि तथा अधर्मके अभ्यत्थानका नाश करनेवाले 'आचार्यावतार' का संकेत है तथा तीसरेमें साधुसंरक्षण, दुष्टदलन और धर्मसंरक्षण-संस्थापन करनेवाले 'अंशा-वतार'का संकेत है।

श्रीकृष्ण पूर्ण पुरुषोत्तम खयं भगवान् हैं—यह गीताके उपर्युक्त स्रोकमें आये हुए 'प्रकृति स्वामित्रष्ठाय' और 'आत्ममायया सम्भवािम' पदीं के गाम्भीर्यपर ध्यान देकर समझनेसे और भी सुस्पष्ट हो जाता है। इसके पश्चात् ही भगवान् श्रीकृष्ण अपने इस खरूप तथा इसकी छोछाओं के जानने-समझनेका फल बतलाते हुए कहते हैं—

जन्म कर्म च मे दिव्यमेवं यो वेत्ति तत्त्वतः। त्यक्त्वा देहं पुनर्जन्म नैति मामेति सोऽर्जुन॥

(818)

'अर्जुन! मेरे इस दिन्य जन्म और कर्मको जो मनुष्य तत्त्वसे— यथार्थक्रपसे जान लेता है, वह शरीरको त्यागकर फिर जन्मको नहीं प्राप्त होता, (वह जन्म-मरणसे छूटकर) मुझको ही प्राप्त होता है।

जिस जन्म और जिन कमोंको जाननेसे जाननेवालेका जन्म होना बंद हो जाय, वे जन्म-कर्म कैसे विलक्षण हैं और वे केवल भगवान्के ही हो सकते हैं—यह सहज ही समझमें आ सकता है।

आज इन्हीं ज्ञानविज्ञानखरूप, पूर्ण परात्पर न्नस, पूर्ण पुरुषोत्तम, सर्वातीत, सर्वमय, षडेश्वयंपरिपूर्ण, अचिन्त्यानन्तैश्वर्यशक्तिखरूप, महान् योगेश्वरेश्वर, प्रकृति-खामी, अचिन्त्यानन्तकल्याणगुणगणाकर, पश्चाशत्-ईश्वरीयगुणसम्पन्न, सकल्यगुणमय, नित्य-निर्गुण, खरूपभूतदिव्यगुणसम्पन, सदाखरूपसम्प्राप्त, सर्वज्ञ, नित्यनूतन, सिंबदानन्दसान्द्राङ्ग, सर्वसिद्धिनिषेवित, आदर्श कर्मयोगी, धर्मसंस्थापक, दुष्ट-दल्लन, असुरोद्धारक, हतारिगतिदायक, गीतोपदेशक, अनन्तसौन्दर्यमाधुर्यखरूप, प्रेमानन्दरसमय, शान्त-दास्य-सदय-बात्सल्य-मधुररसनिषेवित, श्रीगधानायक, श्रीराधात्मखरूप, श्रीराधापादाक्ज-

मधुकर, श्रीराधाप्राणेश्वर, श्रीराधाराधित, श्रीगोपीजनमनमोहन, श्रीगोपीकान्त, श्रीगोपीजनजीवनधन, मुरलीमनोहर, शिखिपिच्छधारी, श्रीमथुरानायक, श्रीहिक्मणीरमण, श्रीद्वारकाधीश, दिव्यनायक, दिव्यसखा, दिव्यबालक, आदर्श गुरु, आदर्श शिष्य, आदर्श पुत्र, आदर्श प्रेमी, सकलकलानिपुण, नृत्यगीतवाद्यविशारद, लिलतकलाकुशल, अश्वचालनकलाचतुर, भक्तप्रिय, भक्तभिक्तमान्, भक्तभयहारी, भक्तसबंख, भक्तचरणरजोऽभिलाषी, भक्तप्रतिश्वारक्षक, भक्ताधीनखभाव, भक्तऋणयुक्त, शरणागतवसल, दीनबन्ध, पतितपावन, देवकी-वसुदेव-कुमार, नन्द-यशोदा-नन्दन, बज-बालक, बज-बालसखा, सुदामार्जुनसखा, पाण्डवदूत, कृष्णासखा, परमवदान्य, परमशूर, परमराजनीतिञ्च, शौर्य-वीर्य-निधि, युद्ध-कला-विशारद, शांक्रधन्वा, रण-नीतिनिपुण, महापुरुषप्रधान, अखिलजगद्धुर, महान् आदर्श पुरुष, महामानव, लोकनायक, लोकसंप्रहकारी, इन्द्रियमनोवशकारी, अञ्चतजन्मकर्मा, षोडश-कलापूर्ण, सचिदानन्दधनविप्रह भगवान् श्रीकृष्णका प्राकटय-महोत्सव है। ये भगवान् नित्य हैं, इनकी लीला नित्य है। तथापि इनका प्राकटय होता है भाद्रपदकी कृष्णाष्टमीको।

### श्रीकृष्णका आविर्भाव

भाद्रपदकी अधियारी अष्टमीकी अर्धरात्रिको कंसके कारागारमें परम अद्धुन चतुर्भुज नारायणरूपसे इनका प्राकटण हुआ। देवकी इनके चतुर्भुज रूपकी तीत्र प्रभाको नहीं सह सर्की और बोली—'विश्वासमन्! अपने इस शङ्ख-चक्र-गदा-पद्मधारी अलौकिक रूपको लिपा लो।' भक्तक्सल भगवान्ने श्रीवसुदेव-देवकीको उनके पूर्व-पूर्व जन्मोंकी याद दिलाकर बताया कि 'मैं सर्वेश्वर प्रभु ही तुम्हारा पुत्र बना हूँ' और फिर प्राकृत शिशुका-सा रूप धारण कर लिया। श्रीवसुदेवजी भगवान्की आज्ञाके अनुसार शिशुक्रप भगवान्को नन्दालयमें श्रीयशोदाके पास सुलाकर बदलेमें यशोदासमजा जगदम्बा महामायाको ले आये। भगवान् शिशुको ले जाने, वहाँ सुलाने और कन्याको लेकर कारागारमें लौट आनेकी कियाको भगवान्की मायासे किसीने नहीं जाना। नन्दालयमें तो कुछ भी, किसीको भी पता नहीं लगा।

श्रीविष्णुपुराण तथा श्रीमद्भागवतमें इस लीलाका तथा इसके आगेकी समस्त लीलाओंका बहुत सुन्दर वर्णन है । उसे पढ़-सुनकर जीवनको सफल बनाना चाहिये।

इमारे पं० श्रीरामनारायणदत्तजी शास्त्रीने बहुत सुन्दर लिखा है---

भादौं की थी असित अष्टमी, निशा रस की वूँदें बरस रहीं फिर घटा घनेरी॥ मधु निद्रा में मत्त प्रचुर प्रहरी थे सीये। दो बंदी थे जगे हुए चिन्तामें स्रोये॥ सहसा चन्द्रोदय हुआ ध्वंस हेतु तम वंश्व-के। प्राची के नभ में तथा कारागृह में कंस के॥ प्रसव हुआ, पर नहीं पेट से बास्टक निकका। ब्यक्त ब्योम में विमल विश्व का पालक निकला॥ वय किशोर, घनइयाम मनोहर आभा तन की। मोइक छवि थी अमित इन्दु, शतकोटि मदनकी॥ चार भुजाओं में गदा, शङ्क, चक्र थे, पद्म था। मन्दिर की छे मान्यता वन्दित बंदी-सम्र था॥ विता हुए आश्चर्य-चिकत, थी विस्मित माता। अद्भुत बिद्यु वह मन्द-मन्द इँसता, मुसकाता॥ सुनकर अपना स्तवन मुदित हो मुक्त से बोका। गृढ रहस्य अतीत जन्म का मानो खोका॥ 'माँगा मुझ-सा पुत्र था तुमने कर आराधना। सिद्ध हुई वह पूर्व की आज तुम्हारी साधना॥ हर न कंस का करो, मुझे गोकुल पहुँचाओ। और यहाँ नवजात नन्दतनया को काओ॥' यों कह लौकिक बाल सदश होकर वह रोया। क्केश असह वसुदेव-देवकी का सब स्रोया॥ सुरसुन्दरियों के सुभग हाथ सुमन से सन डठे। बन-गर्जनके साथ ही देव-नगारे बन उठे॥ एक-एक कर बाधाओं की कड़ियाँ टूटीं। पैरों की बेड़ी टूटी, इथकड़ियाँ छूटीं॥ कोइ-भर्गका इटी, खुल गये सब दरवाजे। सोये प्रहरी सभी, खड़े थे जो सब साजे ॥

दोनों जननी-जनक के दूर हुए बन्धन वहाँ। नयों न मुक्त हों, मुक्ति के आये जीवन-धन वहाँ॥ कुसुम-वृष्टि हो रही, सृष्टि थी रस में डुबी। पुत्र-वत्सका एक व्यथा से बैठी ऊबी॥ सुत को उर से लगा देवकी दुख से रोई। मेरे कहा को मत मुझ से छीने कोई ॥ धीरज दे, वसुदेव प्रिय शिशु को अपनी गोद से। प्रस्थित गोकुछ को हुए, शेष छत्र बनकर चले॥ कास्क्रिन्दी बद रही, न मिलती थाह कुछ कहीं। नक्कल तुङ्ग तरङ्ग भयानक भँवर उठ रहीं॥ कण्ड-मग्न थे पिता, पुत्र ने पाँव बढ़ाया। के पद-पद्म-पराग नदी ने शीक्ष चढ़ाया॥ कैसा जाद्-सा हुआ, बाद कहाँ की बह गयी। वह अगाध जलराशि थी घुटनों तक ही रह गयी॥ सुप्त यद्योदा गोद मोदप्रद बालक देकर। कौट गये वसुदेव नन्द-तनया को लेकर॥ मिछा अमित आनन्द नन्द को चौथेपन में। भतिश्वय भरा उछाह गोप-गोपीजन मनमें॥ बजी बजाई नंद-चर, वंदी यश गाने छगे। वसन-विभूषण-रश्न-धन द्विज-याचक पाने छगे॥

#### महानुभावोंकी विलक्षण मान्यता

श्रीगौड़ीय सम्प्रदायके महानुभाव तो मानते हैं कि जिस समय कारागारमें श्रीवसुदेव-देवकीके सम्मुख चतुर्भुजरूपमें भगवान् प्रकट हुए थे, उसी समय नन्दबाबाके घरपर भी यशोदानन्दन प्रकट हुए थे। श्रीमद्गागवत, दशमस्कन्धके पश्चम अध्यायके प्रथम स्टोकमें आया है—

#### नन्दस्त्वात्मज उत्पन्ने जाताह्वादो महामनाः।

'श्रीनन्दजीके आत्मज (पुत्र) उत्पन्न होनेपर उन महामनाको परमाङ्काद हुआ।' श्रीनन्दजीके यहाँ भगवान् पुत्ररूपमें प्रकट न हुए होते तो शुकदेवजी 'आत्मज उत्पन्ने' पुत्र पैदा हुआ न कहकर 'खात्मजं मत्वा' 'अपना पुत्र मानकर' कहते । इन महानुभावोंका कहना है कि

श्रीबसुदेव-देवकीकी भक्ति ऐश्वर्यमिश्रित वात्सल्यमयी थी और श्रीनन्द-यशोदाकी ऐश्वर्यगन्धश्रून्य विशुद्ध वात्सल्यमयी । इसीसे वसुदेव-देवकीके सामने भगवान् शङ्क-चक्र-गदा-पद्मानारी चतुर्भुज अद्भुत बालकके रूपमें आविर्भूत हुए । भगवान्के इस ऐश्वर्यमय रूपको देखकर उन्होंने समझा कि श्रीभगवान् नारायण हमारे पुत्ररूपमें प्रकट हुए हैं; अतएव उन्होंने हाथ जोड़कर इनकी स्तुति की और भगवान्ने भी पूर्व-जन्मोंकी स्मृति दिलाकर अपने साक्षात् भगवान् होनेका परिचय दिया । इसमें ऐश्वर्य प्रत्यक्ष है । तदनन्तर वात्सल्यभावका उदय होनेपर कंसके भयसे उन्होंने भगवान्से बार-बार चतुर्भुजरूपको लियाकर द्विमुज साधारण शिश्च बननेके लिये अनुरोध किया ।

इससे यह सिद्ध है कि श्रीवसुदेव-देवकीका वात्सल्य-प्रेम ऐश्वर्यमिश्रित या और भगवान्का ऐश्वर्यमय चतुर्भुन रूप ही उनका आराध्य या तथा वे उसको पुत्ररूपमें प्राप्त करना तथा देखना चाहते थे । परंतु श्रीनन्द-यशोदाका वात्सल्य-प्रेम विशुद्ध था, उसमें ऐश्वर्य-ज्ञानका तनिक भी सम्बन्ध नहीं था; इससे उनके सामने भगवान् द्विभुज प्राकृत बालकके रूपमें ही आविर्द्भत हुए और उन्होंने कोई स्तुति-प्रार्थना भी नहीं की । पुत्र समझकर गोदमें उठा लिया और नवजात बालकके कल्याणार्थ जातकर्माद करवाये।

यह प्रसिद्ध ही है कि भगवान् उसी रूपमें भक्तके सामने प्रकट होते हैं, जो रूप भक्तके मनमें होता है । श्रीभागवतमें श्रीब्रह्माजीने कहा है—

### यद् यद् धिया त उरुगाय विभावयन्ति तत् तद् वपुः प्रणयसे सदनुष्रहाय।

'भगवन् ! आपके भक्त जिस खरूपकी निरन्तर भावना करते हैं, आप उसी रूपमें प्रकट होकर भक्तोंकी कामना पूर्ण करते हैं।

श्रीमद्भागवतमें जो यह स्पष्ट वर्णन नहीं आया है—इसका कारण यह बताया जाता है कि श्रीशुकदेवजी भक्तराज परीक्षित्कों कथा सुना रहे थे। परीक्षित्का सम्बन्ध वसुदेवजीसे था। अतः उन्हें विशेष शानन्द देनेके लिये शुकदेवजीने नन्दालयमें भी भगवान्के प्रकट होनेका स्पष्ट वर्णन नहीं किया; परंतु उनका प्रेमपूर्ण हृदय माना नहीं और इस स्रोकमें उनके श्रीमुखसे 'नन्दस्त्वात्मज उत्पन्ने' के रूपमें रहस्य प्रकट हो ही गया। श्रीमद्भागवतमें और भी संकेत है—कंसने जब गोकुळसे श्रायी हुई यशोदाकी कन्याको देवकीकी कत्या समझकर उसे मारनेके लिये शिलापर पटकना चाहा, तब वह उसके हायसे छूटकर आकाशमें चली गयी और देवीरूपसे प्रकट हुई। उस समय भागवतमें उसके लिये 'अहस्यतानुजा विण्णोः' अर्थात् 'कंसने भगवान्की अनुजा (छोटी बहिन)-को देखा'—यों लिखा है। पर यदि भगवान् श्रीकृष्ण केवल श्रीदेवकीके पुत्र होते तो यशोदाकी कन्याको भगवान्की 'अनुजा' कहना युक्तियुक्त तथा सत्य न होता। किंतु परमानन्दघनविष्रह भक्तवाञ्छाकल्पतर श्रीभगवान् जिस समय कंस-कारागारमें वसुदेव-आत्मजरूपमें प्रकट हुए थे, ठीक उसी समय गोकुलमें नन्दात्मजके रूपमें भी प्रकट हुए थे तथा उसीके थोड़ी देर बाद योगमाया कन्याके रूपमें प्रकट हुई थीं। श्रीहरिवंशमें आया है—

### गर्भकाले त्वसम्पूर्णे अष्टमे मासि ते स्त्रियौ। देवकी च यशोदा च सुषुवाते समं तदा॥

अर्थात् गर्भकाल पूरा होने के पहले ही आठवें महीने में 'देवकी और यशोदा दोनोंने एक ही साथ प्रसव किया था।' इसपर यह कहा जा सकता है कि 'जिस समय देवकी जीके भगवान् पुत्ररूपमें प्रकट हुए, उसी समय यशोदाजी के योगमाया प्रकट हुई।' पर ऐसा कहना बनता नहीं; क्योंकि श्रीमद्भागवत (१०।३।४७) में यह स्पष्ट उल्लेख है कि "श्रीभगवान् से प्रेरित वसुदेवजीने पुत्रको गोदमें लेकर कारागारसे बाहर निकल्नेकी इच्छा की, उस समय 'योगमाया' प्रकट हुई।'' अतएव कारागारमें भगवान् का और गोकुलमें योगमायाका प्राकट्य आगे-पीछे हुआ, एक ही समय नहीं हुआ था। इसपर यह कहा जा सकता है कि गोकुलमें 'भगवान् प्रकट हुए' इसमें स्पष्ट प्रमाण क्या है शतो इसके समाधानमें 'श्रीकृष्ण-यामल्'का कहना है कि नन्दपत्नी यशोदाके यमज संतान हुई थी; पहले एक पुत्र हुआ, तदनन्तर

एक कन्या हुई । पुत्र साक्षात् श्रीगोविन्दं थे और कन्या थी खयं अम्बिका ( योगमाया ) । यशोदाकी इस कन्याको ही वसुदेवजी मथुरा ले गये थे—

> नन्दपत्न्यां यशोदायां मिथुनं समपद्यत । गोविन्दाख्यः पुमान् कन्या साम्बिका मथुरां गता ॥

इस स्पष्टोक्तिसे योगमायाको 'श्रीकृष्णकी अनुजा' कहा जाना भी सार्थक हो गया।

इसपर फिर कहा जा सकता है--- 'श्रीवसुदेवजी जब शिशु श्रीकृष्णको लेकर गोकुल गये, तब वहाँ उन्हें केवल शिश्र बालिका ही क्यों दिखायी दी, बालक क्यों नहीं दिखायी दिया ! और बालक भी था तो फिर वह बालक कहाँ गया ? वहाँ दो बालक होने चाहिये । इस शङ्काका समाधान यह है कि इनके वहाँ पहुँचते ही उसी क्षण इनका बालक उस बालकमें विलीन हो गया। इन्हें पता ही नहीं छगा कि वहाँ कोई बालक और भी था। वरं महानुभावोंने यहाँतक माना है कि जिस समय कंसके कारागारमें देवकीने यह प्रबन्ध इन्छा की कि श्रीभगवान्के चतुर्भुज रूपका गोपन हो जाय, उसी समय यशोदाहृदयस्थ भगवान्का द्विमुज बालकरूप उस चतुर्भुज रूपको छिपाकर देवकीके सामने आविर्भृत हो गया ( यदा स्वाविर्भृतचतुर्भुजरूपाच्छादनाय श्री-देवकीच्छाजायतः तदा यशोदाहृदयस्थिहिभुजरूपस्य च्छादनपूर्वकाविभीवस्तत्रासीदिति गम्यते--'वैष्णवतोषिणी' )। यशोदाके यहाँ प्रकट भगवान् वहाँसे तुरंत यहाँ आकर प्रकट हो गये और उनमें भगवानुका शाह-चक्र-गदा-पद्मधारी चतुर्भजरूप तुरंत वैसे ही विलीन हो गया, जैसे बादकमें बिजली विलीन हो जाती है-

> वसुदेवसुतः श्रीमान् वासुदेवोऽखिलात्मनि । लीनो नन्दसुते राजन् ! घने सौदामनी यथा॥

> > ( श्रीकृष्णयाम् )

श्रीभागवतमें भी देवकी और यशोदा दोनोंके सामने ही प्रकट होनेका एक संकेत है—

> देवक्यां देवरूपिण्यां विष्णुः सर्वगुहाशयः। आविरासीद् यथा प्राच्यां दिशीन्दुरिव पुष्कस्रः॥

> > (201316)

बहाँ 'देक्की' शब्द 'देहली-दीपक' न्यायसे श्रीदेक्कीजी और श्रीयञ्जोदाजी दोनोंका ही वाचक है; क्योंकि यशोदाजीका भी दूसरा नाम 'देक्की' था। श्रीहरिवंशपुराणमें आया है——

> हे नाम्नी नन्दभार्याया यशोदा देवकीति च। अतः संस्थामभूत्तस्या देवक्या शौरिजायया॥

'नन्दभार्या यशोदाके यशोदा और देवकी—दो नाम थे, इसील्रिये उनका नामसाम्यके कारण वसुदेव-पत्नी देवकीसे सख्यभाव था।'

इस वाक्यसे भी यह कहा जा सकता है कि सांकेतिक भाषामें श्रीशुकदेवजीने दोनों जगह भगवान्के प्राकट्यकी बात कह दी।

एक अस्पष्ट संकेत और भी है---

यशोदा नन्दपत्नी च जातं परमबुध्यत । न तिञ्जक्षं परिभ्रान्ता निद्रयापगतस्मृतिः॥

(श्रीमद्भा० १० | ३ | ५३ )

नन्दपत्नी यशोदाको यह तो ज्ञात हुआ कि संतान हुई है; परंतु श्रम और निद्रा (भगवत्प्रेरित खजनमोहिनी माया ) के कारण अचेत होनेसे वे बह न जान सकी कि पुत्र है या कन्या !

इससे भी नन्दालयमें भगवान्के प्राकट्यका संकेत है।

महानुभावोंका कहना है कि भगवान्के दो रूप हैं—'ऐश्वर' और 'ब्राह्म' । 'ऐश्वर' मायायुक्त है और 'ब्राह्म' खरूप मायातीत है । अचिन्यानन्त-अतुङनीय-कल्याण-गुणगणसम्पन्न खमायाविश्वाष्ट 'ऐश्वर' रूपके द्वारा इस विश्वबद्धाण्डका सृजन-पाउन आहि होता है ।

भगवान्का शुद्ध ब्रह्मखरूप उत्पादन-पालनादि छीछाओंसे रहित, केवल आनन्द-प्रेममय है। अतः वसुदेवजीके यहाँ जिस रूपका प्राकट्य हुआ था, वह 'ऐश्वर' रूप था और 'नन्दात्मज' रूपसे ब्रह्म-खरूप भगवान् अवतरित हुए थे। श्रीवसुदवजीके यहाँ आविर्भूत 'ऐश्वर' रूप नन्दात्मज ब्राह्मखरूपमें विलीन हो गया था। रास आदि मधुरतम छीछाओंमें 'ब्राह्म' खरूप प्रकट था और असुर-वध, अग्नि-पान आदि छीछाओंमें 'ऐश्वर' खरूप रहता था। जब भगवान्को श्रीअक्रूरजी मथुरा ले गये, तब 'ऐश्वर' खरूपसे भगवान् उनके साथ चले गये और भगवान्का विश्वद्ध आनन्द-प्रेममव ब्राह्म-खरूप गोपनरूपसे गोपाङ्गनाओंके साथ बजमण्डलमें रह गया। यही 'वृन्दावनं परित्यज्य पादमेकं न गच्छित'का रहस्य है।

यश्रमि श्रीभागवतमें इसका स्पष्ट उल्लेख नहीं है तथा यह क्रिष्ट कल्पना-सी भी है, तथापि महानुभावोंके उपर्युक्त विवेचनके अनुसार श्रीभगवान् 'नन्दात्मज' रूपमें भी अवतीर्ण हुए हों तो कोई आश्चर्यकी बात नहीं है। श्रीमद्भागवतमें ही वर्णन है—भगवान् श्रीकृष्ण रासमण्डरूमें कोटि-कोटि गोपाङ्गनाओंमें प्रत्येक दो गोपियोंके बीच एक-एक रूपमें प्रकट हुए थे। मिथिलामें श्रुतदेव ब्राह्मण और मिथिलानरेश बहुलाश्व दोनों ही भक्तोंके घर एक ही साथ पार्षदोंसिहत अलग-अलग गये थे। द्वारकामें नारदजीने सोलह हजार रानियोंमेंसे प्रत्येक रानीके महलमें भगवान् श्रीकृष्णको विभिन्न लीला करते देखा था। ऐसे सर्वशक्तिमान् सर्वभवनतमर्थ खयं भगवान् श्रीवसुदेव-देवकीके यहाँ कंसके कारागारमें और श्रीनन्द-यशोदाके घर गोकुलमें पृथक्-पृथक् प्रकट हो जायँ, इसमें कौन बड़ी बात है।

जो कुछ भी हो, आज इन छीछामय पूर्ण पुरुषोत्तम खयं भगनान्का प्राकट्य-महोत्सव है। आजका दिन समस्त विश्वके छिये मङ्गरूमय है। इन्होंने व्रजमें वात्सल्य-सख्य-मधुरभावकी अनुपम छीछाएँ कीं, असुरोंका उद्धार किया, कंसादिका उच्छंद-साधन करके समाज-कल्याण किया, कुरुक्षेत्रके रणाङ्गणमें महान् आश्चर्यप्रद सर्वछोककल्याणकारी समस्त देशकाळ्यात्रोपयोगी विविध अर्थमयी दिव्य भगवद्वाणीखरूप श्रीमद्भगवद्गीताका दिव्य गान किया, राज्यों तथा राजाओंका निर्माण किया, खयं सदा निरपेक्षखरूप स्थित रहकर विभिन्न विचित्र लीलाएँ कीं और अन्तमें अपने दिव्य देहसे ही सबके देखते-देखते परमधामको पधार गये।

इनके खरूप, तरव, रहस्य तथा सौन्दर्य-माधुर्य-ऐस्वर्यादि अचिन्त्यानन्त-कल्याणगुणगणोंका वर्णन कोटि-कोटि जन्मोंमें ब्रह्मा, रोष, शारदा भी नहीं कर सकते—मेरा तो यह अपने मन तथा 'निज गिरा पावन करन हित' उनके गुणोंका किंचित् स्मरणमात्र है। इसमें भी उनकी कृपा ही कारण है। मेरी निस्सीम नीचता और अधमताका पार नहीं और उन सहज कृपाछुकी कृपाका पार नहीं। अस्तु,

## प्रणाम और प्रार्थना

हमारा यह विश्व, परम पावन भारतभूमि, द्वारकापुरी, कुरुक्षेत्रका रणाङ्गण, मथुरामण्डल, व्रजभूमि, गोकुल, नन्दालय अति धन्य हैं, जहाँ स्वयं भगवान्ने प्रकट होकर विविध प्रकारकी दिव्य और आदर्श लीलाएँ की। लोकपितामह ब्रह्माजीके शब्दोंमें हम भी उनके प्रति प्रणाम और प्रार्थना करें

नौमोड्य तेऽभ्रवपुषे तिडदम्बराय गुञ्जावतंसपरिपिच्छलसन्मुखाय । वन्यस्रजे कवलवेत्रविषाणवेणु-लक्ष्मश्रिये मृदुपदे पग्रुपाङ्गजाय॥

अहो ईड्य नव घन तन स्थाम । तिहिदिव पीत वसन अभिराम ॥ मोर पिच्छ छवि छाजत भाल । नैन बिसाल सु उर बनमाल ॥ रस पुंजा गुंजा अवतंस । कवल विषान वेत्र वर बंस ॥ मृदु पद बृंदाबिपिन बिहार । नमो नमो ब्रजराज कुमार ॥ बोलो ब्रजबाल नन्द-यशोदालालकी जय !

# श्रीकृष्णजन्म-महोत्सव

[भाद्रपद कृष्ण ८, २०१५ वि०को श्रीकृष्ण-जन्मभूमि मथुरामें श्रीकृष्ण-मन्दिरके उद्घाटन-महोस्सवपर भाषण ]

वसुदेवसुतं देवं कंसचाणूरमर्दनम् । देवकीपरमानन्दं कृष्णं वन्दे जगहुरुम् ॥ मूकं करोति वाचालं पङ्गं लङ्गयते गिरिम् । यरकृपा तमद्दं वन्दे परमानन्दमाधवम् ॥ नवीनजलदावलीललितकान्तिकान्ताकृति

स्फुरन्मकरकुण्डलप्रतिमचारुगण्डस्थलम् । प्रफुल्लनलिनायतेक्षणमनुक्षणैकक्षणं चकास्तु मम मानसे सदयकृष्णतस्वं श्रिया ॥

भूमण्डलमें सबसे श्रेष्ठ और पिवत्र देश हैं—भारतवर्ष । देवता भी इसमें जन्म प्रहण करनेके लिये लालायित रहते हैं । भारतवर्षमें सप्तपुरियाँ सर्वश्रेष्ठ और परम पिवत्र हैं—

अयोध्या मथुरी माया काशी काञ्ची अवन्तिका । पुरी द्वारावती चैव सप्तेता मोक्षदायिकाः॥

इनमें भी खयं भगवान्की प्राकट्य-छीछास्थछी होनेके कारण अयोध्या तथा मथुराकी विशेषता है। उपर्युक्त स्रोकमें सबसे पहले 'अजन्माकी जन्म-भूमि' इन्हीं दोनों पावन पुरियोंके नाम देकर इनका महत्त्व प्रदर्शित किया गया है। पद्मपुराणमें मथुराका माहात्म्य बतछाते हुए खयं भगवान् कहते हैं— ×

अहो न जानन्ति नरा दुराशयाः
पुरों मदीयां परमां सनातनीम्।
सुरेन्द्रनागेन्द्रमुनीन्द्रसंस्तुतां
मनारमां तां मथुरां सनातनीम्॥
काश्यादया यद्यपि सन्ति पुर्यस्तासां तु मध्ये मथुरैव धन्या।
यज्ञन्ममीक्षीवतमृत्युदाहै-

र्नृणां चतुर्द्धा विद्याति मुक्तिम् ॥
×

बालकाऽपि ध्रुवो यत्र ममाराधनतत्परः । प्राप स्थानं परं शुद्धं यत्र युक्तं पितामहैः ॥ तां पुरी प्राप्य मथुरां मदीयां सुरदुर्लभाम् । खञ्जो भूत्वान्धका वापि प्राणानेव परित्यजेत् ॥

'अहो ! कितने आश्चर्यकी वात है कि दूषित चित्तवाले मनुष्य मेरी इस उत्कृष्ट सनातन एवं मनोरम पुरीको, जिसकी देवराज इन्द्र, नागराज अनन्त और बड़े बड़े मुनीश्वर भी स्तुति करते हैं, नहीं जानते । यद्यपि काशी आदि अनेक मोक्षदायिनी पुरियाँ हैं, तथापि उन सबमें मथुरापुरी ही धन्य है; क्योंकि यह अपने क्षेत्रमें जन्म, उपनयन, मृत्यु और दाह-संस्कार—इन चारों ही कारणोंसे मनुष्यको मुक्ति देती है । ध्रवने बालक होनेपर भी जहाँ मेरी (भगवान्की) आराधना करके उस परम विश्चद्ध धामको प्राप्त किया, जो पितामह ब्रह्मा आदिको भी नहीं मिला । वह मेरी मथुरापुरी देवताओंके लिये भी दुर्लभ है; वहाँ पहुँचकर लँगड़े-अंधे मनुष्यको भी प्राणत्यागपर्यन्त वहीं निवास करना चाहिये ।'

इस परम पावनी मथुरानगरीमें कंसके कारागारका वह स्थान परम धन्य है, जहाँ सर्वलोकमहेश्वर, सर्वात्मा, सर्वमय और सर्वातीत योगेश्वरेश्वर खयं भगवान्का दिन्य प्राकट्य हुआ था और हमलोग भी परम धन्य हैं, जो आज उनके दिन्य जन्म-महोत्सवके इस परम पावन धन्य दिवसपर— उसी परम पावन स्थानपर एकत्र होनेका सीमाग्य प्राप्त कर रहे हैं, जहाँ उनका दिव्य जन्म हुआ था। हम कृतज्ञ हैं प्रात:स्मरणीय महामना मालवीयजीके तथा आदर्श-चरित्र धर्महृदय श्रीजुगलिकशोरजी विङ्लाके----जिनके उत्साह, लगन, सदाप्रह, अध्यवसाय, प्रयत्न तथा उदारतासे यह श्रीकृष्णजन्मभूमि पुनः श्रीकृष्णजन्मभूमिके गौरवको प्राप्त कर सकी । आरम्भसे लेकर अवतकके इसके कार्यसंचालक, इसकी समितिके उत्साही तथा कर्मठ सभी सदस्य समस्त देशवासियोंकी कृतज्ञताके पात्र हैं, जिन्होंने इस पवित्र कार्यमें समय, सम्मति, सत्परामर्श, सहायता और साहस प्रदानकर देशका मुख उज्ज्वल किया है । मेरे सम्मान्य मित्र श्रीभगवानदासजी भागव तथा पं० देवधरजी हार्माका तो मैं विशेषरूपसे कृतज्ञ हूँ, जो वर्षोसे अत्यन्त निर्मीकता, बुद्धिमत्ता तथा उदारताके साथ सारे बाधा-विध्नोंका सामना करते तथा उन्हें हटाते हुए इस श्रीकृष्णजन्मभूमिके महान् कार्यको आगे बढ़ा रहे हैं और जिनकी कृपा तथा प्रेमभरे आप्रहसे मुझे सर्वथा असमर्थ एवं अयोग्य होनेपर भी आज यह सौभाग्य प्राप्त हुआ है । पवित्र ब्रजभूमि-की पावन रजका स्पर्श करने, यहाँ इस महान् पवित्र कार्यमें सम्मिल्ति होने तथा आप सबके दर्शनका सौभाग्य प्राप्त करनेमें मेरे सम्मान्य खामीजी श्रीअखण्डानन्दजीका प्रेमभरा व्यक्तिगत आवाहन भी कारण है, अतएव मैं उनका भी हृदयसे कृतज्ञ हूँ।

श्रीकृष्णजन्मभूमि-उद्धारके इस महान् कार्यसे देशका मुख उज्ज्वल हुआ है। किसी एक पद्धितसे होनेवाळी पूजास्थळीको तथा किसी अवतार अथवा महापुरुषके जन्म या ळीळा-स्थळको बळात्कारसे हस्तगत करके उसपर अपना अधिकार जमाना पाप है और ऐसा अधिकार जवतक रहता है, तबतक वह कळ्झ, वह पाप, उस पापकी स्मृति तथा तज्जन्य रागद्वेष बना रहता है। यहाँका यह पाप-कळ्झ मिटनेसे देशका मुख यथार्थमें ही उज्ज्वल हुआ। कुळ दिनों पहलेतक हमारे देशमें 'पर-राज्य' था—अब 'ख-राज्य' है। इस समय तो ऐसा एक भी कळ्झ नहीं रहना चाहिये। सोमनाथ-मन्दिरका पुनरुद्धार खर्गीय सरदार पटेल महोदयके पावन प्रयत्नसे हुआ। ऐसे ही श्रीकाशीके पवित्र मन्दिर, अयोध्यापुरीके पावन-स्थान, सिद्धपुरके मन्दिर तथा अन्यान्य सभी पवित्र स्थानोंका उद्धार होना चाहिये।

हमारे मुसल्मान भाइयोंको चाहिये कि वे स्वतन्त्र देशके नागरिकोंकी दृष्टिसे देशपर छगे इन पाप-कलक्कोंके जितने स्मारक हैं, उन सबको पुण्य-दर्शन वना दें। हिंदू अपने धर्म स्थानोंपर उपासना करें, मुसल्मान अपने स्थानों-पर। इसी प्रकार सभी अपने-अपने पित्र स्थानोंपर निर्विच्नतासे पूजा करें—तभी देशकी शोभा है। तभी राज्यकी शोभा है। आजकल गरीबोंकी गरीबीका लाभ उठाकर ईसाई-प्रचारक देशमें जहाँ-तहाँ बड़े जोरसे ईसाई-मतका प्रचार कर रहे हैं। कहीं-कहीं कई मतोंके लोग मन्दिर-मूर्ति आदिका ध्वंस कर रहे हैं— यह देशपर पाप-कलक्क है। भगवान दो नहीं हैं, वे सभीके हैं—हिंदूके भी, मुसल्मानके भी, ईसाई-पारसीके भी तथा अन्यान्य सभीके। मान्यता तथा पद्धित भिन्न-भिन्न हैं तथा अपनी-अपनी पद्धितसे सबको निर्दोष पूजा करनेकी स्वतन्त्रता होनी चाहिये। इसीलिये ऐसे स्थानोंके उद्धारकी परम आवश्यकता है, जिनपर दूसरी पद्धितवालोंने बलात्कारसे अधिकार कर रक्खा है और जो उस पापके स्मारकरूपमें विद्यमान हैं!

हमारे श्रीकृष्ण तो ऐसे हैं कि उनकी ओर जिसकी दृष्टि गयी, वही अपनी सुध-बुध मुलकर लग्द्र हो गया—अपने सम्प्रदायमें रहते हुए ही श्रीकृष्णका प्रेमी बन गया—ऐसे अनेकों मुसल्मान महानुमाव हुए हैं और आज भी हैं। उनमेंसे कुछके उद्गार में यहाँ आपको सुना रहा हूँ। यूरोपियन बहुत-से भक्त-हृदय नर-नारी ऐसे हैं, जो श्रीकृष्णके चरणोंमें अपना सब कुछ न्योछावर कर प्रेमिखारी बने हुए हैं। ऐसे वर्तमानके कई मुसल्मान, यूरोपियन भाग्यशाली नर-नारियोंसे मेरा परिचय है। अब कुछ उद्गार सुनिये—

रहीमजी स्थामसुन्दरकी छिबको चित्तसे टाल ही नहीं सकते। वे गाते हैं—

> कमल-दल नेनिन की उनमानि। विसरत नाहिं मद्रनमोहन की मंद्र-मंद मुसुकानि॥ दसनन की दुति चपलाहू ते चारु चपल चमकानि। बसुधा की बस करी मधुरता, सुधा-पगी बतरानि॥

चढ़ी रहै चित हिय बिसाल की मुक्तमाल लहरानि।
नृत्य समय पीतांबरकी वह फहिर-फहिर फहरानि॥
अनुदिन श्रीवृंदाबन बज में आवन-जावन जानि।
छिब रहीम चित ते न टरित है, सकल स्थाम की बानि॥
वाहिद नन्दनन्दनपर निरन्तर लगन रहनेकी शुभकामना करते हैं——
सुंदर सुजान पर, मंद मुसुकान पर,

बाँसुरीकी तान पर ठौरन ठगी रहै। मूरति बिसाल पर, कंचन की माल पर,

खंजन-सी चाळ पर खौरन खगी रहै॥ भौं हैं धनु मैन पर, लौने युग-नैन पर,

सुद्धरस बैन पर वाहिद पगी रहै। चंचल से तन पर, साँवरे बदन पर,

नंदके नेंदन पर लगन लगी रहै॥ नजी हो एक-एथी एक्स बनकर भी कन्हेंसावे

रिसक रसखानजी तो पशु-पश्ची-पत्थर बनकर भी कन्हैयाके दास रहना चाहते हैं—

मानुष हों तो वही रसखानि बसों मिलि गोकुल गाँव के ग्वारन। जो पसु हों तो कहा बस मेरी, चरों नित नंद की धेनु मझारन॥ पाहन हों तो वही गिरि को, जो कियों सिर छन्न पुरंदर धारन। जो खग हों तो बसेरी करों विह कार्लिड़ी कूल कदंब की डारन॥ नजीर जय बोलते-बोलते नहीं थकते——

तारीफ करूँ मैं अब क्या-क्या उस मुरली-धुनके बजैया की, नित सेवा-कुंज फिरैयाकी और बन-बन गऊ चरेया की। गोपाल बिहारी बनवारी दुख-हरना मेहर-करेया की, गिरिधारी सुंदर स्थाम बरन और पंदड़ जोगी भैया की। यह लीला है उस नंद-ललन मनमोहन जसुमित-छैया की, रस ध्यान सुनो, दंडोत करो, जै बोलो कृष्ण कन्हैया की।

देवी ताज तो सब कुछ सहकर उनकी बनी रहना चाहती हैं—

सुनो दिलजानी, मेरे दिलकी कहानी, तुम दस्त ही बिकानी, बदनामी भी सहूँगी मैं। देवपूजा ठानी, औ निवाज हू भुलानी, तजे कलमा-कुरान सारे, गुनन गहूँगी मैं॥ साँबला, सलोना, सिरताज सर कुल्लेदारः तेरे नेह-दाघ में निदाघ ही दहूँगी मैं। नंदके कुमार, कुरबान ताँड़ी सूरतपर ताँड़े नाल ध्यारे हिंदुवानी हो रहूँगी मैं॥

ये भक्त तो हर शेंमें उन्हींका नूर देखते हुए उनके कदमोंमें ही बसे रहना चाहते हैं—

जहाँ देखो वहाँ मोजूद मेरा कृष्ण प्यारा है,

उसीका सब है जल्दा, जो जहाँ में आशकारा है।

तेरा दम भरते हैं हिंदू अगर नाकृस बजता है,

तुम्हींको शेखने प्यारी अजाँ देकर पुकारा है।

न होते जल्दागर तुम तो, यह गिरजा कदका गिर जाता,

निसारी को भी तो आखिर तुम्हारा ही सहारा है।

तुम्हारा नूर है हर शै में, कोसे कोह तक प्यारे,

इसीसे कहके हिर-हर तुमको हिंदूने पुकारा है।

गुनह बख्शो, रसाई दो, बसा लो अपने कदमोंमें,

हजरत नफीस खळीळीने तो कन्हैयाकी छिबिपर अपना दिल ही उड़ा दिया है—

बुरा है या भला है, जैसा है प्यारा तुम्हारा है।

कन्हें याकी आँखें हिरन-सी नसीली। कन्हें याकी शांखी कर्छी-सी रसीली॥ कन्हें याकी छिब दिल उड़ा लेनेवाली। कन्हें याकी सूरत छुभा लेनेवाली॥ कन्हें याकी हर बातमें एक रस है। कन्हें याका दीदार सीमी क्रफस है॥

इसीलिये तो हिंदी-साहित्य गगनके शरदिन्दु श्रीभारतेन्दुने कहा था— इन सुसलमान हरिजनन पै कोटिन हिंदू बारियै।

पर ये हरिकं जन मुसल्मान क्या करते, बेचारे छाचार थे। उस साँवरे सलोनेकी छविमाधुरीमें जादू ही ऐसा है—जिसने इस ओर भूले-भटके भी निहार लिया, वही छुट गया। इसीलिये तो यह घोषणा की गयी है— मा यात पान्थाः पथि भीमरथ्या दिगम्बरः कोऽपि तमालनीलः। विन्यस्तद्दस्तोऽपि नितम्बबिम्बे धृतः समाकर्षति चित्तवित्तम्॥

'अरे पिथको ! उस राह मत जाना, वह रास्ता वड़ा ही भयावना है। वहाँ अपने नितम्ब-बिम्बपर हाथ रक्खे जो तमाल-सरीखा नील्क्याम धूत बालक नंगधड़ंग खड़ा है, वह अपने समीप होकर जानेवाले किसी भी पिथकका चित्तरूपी धन छटे बिना नहीं छोड़ता।'

इन्हीं सर्वजन-मन-मोहन श्रीकृष्णका उन्हींकी पुण्य-जन्मस्थलीमें आज पुनः प्राकट्य हो रहा है, यह हमारे लिये वड़े ही सौभाग्यकी बात है। श्रीकृष्णका खरूप

अव 'श्रीकृष्ण क्या हैं !' यह प्रश्न रहता है और यह सदा बना ही रहेगा; क्योंकि असीम-अनन्तकी सीमा कौन बता सकता है और कौन उनके खरूपका अन्त पा सकता है । वे सब कुछ हैं, सब कुछसे परे हैं— स्वमय हैं, सर्वातीत हैं । अनन्त, ससीम, अछौकिक, छौकिक— बिरुद्ध धर्म-गुणोंका उनमें एक ही समय पूर्ण प्रकाश है । उनको जो जिस दृष्टिसे देखते हैं, उन्हें वे वैसे ही दिखायी देते हैं—उनकी कल्पनासे नहीं, वे सब समय सभी कुछ हैं ही । भावुक भक्तोंकी बात छोड़िये, महात्माजीके साथी और अनुयायी प्रसिद्ध बुद्धिवादी श्रीकाका कालेलकरजीने लिखा है—

'xxx श्रीकृष्णने आर्यजनताको अधिक अन्तर्मुख बनाया है, अधिक आत्मपरायण बनाया है। मोग और त्याग, गृहस्थाश्रम और संन्यास, प्रवृत्ति और निवृत्ति, कम और ज्ञान, इह छोक और पर छोक इत्यादि सब द्वन्द्वोंका विरोध आभास-रूप है, सबमें एक ही तत्त्व रहा है—अपने जीवन और उपदेशसे श्रीकृष्णने यह बात सिद्ध करके बता दी है। आर्यजीवनपर अधिक-से-अधिक प्रभाव तो श्रीकृष्णका ही है, किर भी इस प्रभावका खरूप ठहराना कठिन है। जिस प्रकार अत्यन्त सरछ भाषामें छिखी गयी भगवद्गीताके अनेक अर्थ किये गये हैं, उसी प्रकार श्रीकृष्णके जीवनमें विद्यमान रहस्यका भी विविध प्रकारसे वर्णन होता रहा है।

xxxमहाभारतके श्रीकृष्ण, श्रीमद्भागवतके श्रीकृष्ण, गीतगोविन्दके श्रीकृष्ण, चैतन्यमहाप्रमुके श्रीकृष्ण और तुकाराम बुवाके श्रीकृष्ण एक होते हुए भी भिन्न हैं । आजकलके जमानेमें भी नवीनचन्द्र सेनके श्रीकृष्ण बंकिमचन्द्रके श्रीकृष्णसे भिन्न हैं । गांधीजीके श्रीकृष्ण तिलकके श्रीकृष्णसे जुदा हैं और श्रीअरिवन्दके श्रीकृष्ण तो सबसे ही न्यारे हैं । ऐसे सुलभ और दुर्लभ, एक और अनेक, रिसक और वैरागी, त्यागी और संप्राहक, प्रेमिल और निष्ठुर, मायावी और सरल श्रीकृष्णकी जयन्ती किस प्रकार मनायी जाय, यह ठहराना बड़ा कठिन हैं—x x x'

### श्रीकृष्ण खयं भगवान्

भगवान् श्रीकृष्ण समस्त अवतारोंके मूळ अवतारी, चतुन्यूहमें सर्वप्रथम भगवान् वासुदेव, समस्त भगवत्खरूपोंके अंशी, ब्रह्मकी प्रतिष्ठा, सर्वेश्वरेश्वर, सर्वछोकमहेश्वर, निर्गुण— खरूपभूतगुणमय, निराकार---भौतिक आकाररहित, परमेश्वर, अचिन्त्यानन्त-सहुण-समुद्र, सर्वगुणमय, सर्वमय, सर्वातीत, सर्वात्मा, सर्वजीवप्राण, अखिल्प्रेमामृतसिन्धु, षोडराऋलापूर्ण षडैश्वर्यसम्पन्न, हानोपादानरहित नित्य सत्य दिञ्य चिन्मय नगवदेहरूप, दिव्य सिचदानन्द प्रेमघनमूर्ति पूर्ण पुरुषोत्तम खयं भगवान् हैं—ऐसा विभिन्न शास्त्रोंमें, वेद, उपनिषद्, पुराण, इतिहास, तन्त्र तथा ऋषि मुनि-रचित एवं अनुभवी महात्माओंकी द्वारा प्रणीत प्रन्थोंमें बार-बार कहा गया है । इसके अतिरिक्त उनमें ऐसे सभी भावों तथा गुणोंका विकास है, जो कहीं भी एक स्थानपर नहीं मिलते । समस्त भिभूतियाँ, समग्र जगत् उनके एक ही अंशमें स्थित है—'विप्टभ्याहमिदं क्रत्स्रमेकांशेन स्थितो जगत्।' उनमें 'पूर्ण मानवता' एवं पूर्ण भगवत्ताका युगपत् प्रकाश है तथा वे 'अम्युदय' और 'नि:श्रेयस' के साकार विग्रह हैं। जड तथा चेतन उन्हींकी प्रकृति हैं, क्षर-अक्षर उन्हीं पुरुषोत्तमके आश्रित हैं । महाभारत आदिपर्व ( अध्याय ६३, श्लोक ९९ से १०४) में श्रीकृष्णके प्राकट्यका वर्णन करते हुए कहा गया है---

'विश्ववन्दित महायशाखी भगवान् जगत्के जीवोंपर अनुग्रह करनेके ळिये वसुदेवजीके द्वारा श्रीदेवकीजीसे प्रकट हुए । वे भगवान् आदि-अन्तसे रहित, सुतिमान्, सम्पूर्ण जगत्के कर्ता और प्रभु हैं । वे ही अव्यक्त, अक्षरब्रह्म और त्रिगुणात्मकप्रधान हैं । वे आत्मा, अव्यय, प्रकृति (उपादान), प्रभव ( उत्पत्तिकारण ), प्रभु ( अधिष्ठाता ), पुरुष, विश्वकर्मा, सत्त्वगुणसे प्राप्त होने योग्य, प्रणवाक्षर, अनन्त, अचल, देव, हंस, नारायण, प्रभु, धाता, अजन्मा, अव्यक्त, पर, अविनाशी, कैवल्य, निर्गुण, विश्वरूप, अनादि, जन्मरहित और अविकार हैं। वे सर्वव्यापी, परमपुरुष परमात्मा, सबकं कर्ता और सम्पूर्ण भूतोंके पितामह हैं । उन्होंने ही धर्मकं संवर्धनकं लिये अन्धक और दृष्णियोंके कुलमें घलराम और श्रीकृष्णरूपमें अवतार लिया था। वे दोनों माई सम्पूर्ण अन्न रान्नोंक ज्ञाता, महापराक्रमी और समस्त शास्त्रोंके ज्ञानमें प्रवीण थे। इससे भी भगवान् श्रीकृष्ण ख्यं भगवान् हैं, यह सिद्ध होता है।

# श्रीकृष्ण सर्वगुणसम्पन्न पूर्ण पुरुप

भगवान् श्रीकृष्ण परमयोगी, योगसिद्ध, योगेष्यर महापुरुष हैं । इसके अनेक प्रमाण हैं। वे वर्णाश्रमधर्मानुसार आवर्ग करनेवाले थे तथा नित्य नियमितरूपसे विद्दित-कर्मानुष्ठान करते थे। ब्राह्ममुडूर्तमें उठकर आत्मध्यान,स्नान, संध्योपासन, सूर्योपस्थान, देवर्षि-पितृ-तर्पण तथा गुरुजनांको प्रणाम करते थे । वे महादानी थे । प्रतिदिन वल्लालंकारोंसे विमुप्ति ८४०१३ दुग्धवती गौओंका दान करते थे। माता-पिताकी सेवा करते थे। गुरुसेवक थे। ब्रह्मण्य थे--- भक्ति-श्रद्धापूर्वक ब्राह्मणोंकी पूजा करते थे । महान् ऋषियों, मुनियोंके द्वारा सुपूजित थे। सर्वज्वरहारी थे—इन्द्रका शक्ति-गर्व-ज्वर, ब्रह्माका ज्ञान-गर्व-ज्वर, राजाओंका वल-गर्व-ज्वर उन्होंने अनायास हरण कर लिया था। वे लोकनायक थे। खयं आप्तकाम, पूर्णकाम होनेपर भी लोकसं**ग्रह** के लिये आदर्श शुभकार्य किया करते थे । वे सदा निष्काम थे। उन्होंने अत्याचारी राजाओंका ध्वंस किया, पर खयं कहीं भी राज्यप्रहण नहीं किया । वे ममता-शून्य थे, गान्धारीके द्वारा अपने विशाल परिवारके विनाशका शाप सुनकर प्रसन्न हुए थे। वे लोकसेवक तथा दीन दुर्बलोंक वन्धु थे। दुष्टोंका नाश करके उन्हें अपने परम धाममें पहुँचाना उनका सहज कर्म था। उनकी दीर्घ आयुका प्रत्येक दिन नहीं तो, प्रत्येक सप्ताह धर्म-संस्थापनार्थ युद्ध करने तथा दुष्टोंका दमन करनेमें ही बीता । जिस समय

वे अवतीर्ण हुए, उसी समयसे उनका यह दुष्टोद्धारकार्य आरम्भ हो गया था। जिस समय वे नंग-भइंग बालक थे, उसी समय पूतना, शकटासुर, तृणावर्त आदि असुरोंको उन्होंने अमरधाम पहुँचा दिया था। गोकुल- वृंदावनमें ग्यारह वर्षतक गौएँ चरायीं, ग्वाल-सखाओंके साथ धमाचौकड़ी मचायी, गोपबालकोंके साथ विविध विचित्र लीलाएँ कीं, निमृत निकुञ्जोंमें रसकी निद्याँ बहायीं; पर उस समय भी वे असुर-राक्षसोंकी चटनी बनानेसे नहीं चूके। पता नहीं, कहाँसे बलका मंडार उनमें आ गया। शिक्षा प्राप्त करने उज्जैन तो कंस-वधके बहुत दिनों बाद गये थे, परंतु मुध्क-चाणूरका चूरन तो इससे पहले ही बना दिया। कूट-शल-तोशलको तिनकेकी ज्यों तोड़ दिया तथा कुवलयापीड एवं सहस्र-सहस्र हाथियोंके बल रखनेवाले मामा कंसका कच्चूमर निकाल दिया। सारा बल तो इन्हींसे आता है। फिर इसमें आश्चर्यकी कौन-सी बात है।

श्रीकृष्ण वड़े अलौकिक अद्धुतकर्मा हैं! उन्होंने अपने जीवनमें बड़े-बड़े अद्भुत कार्य किये। सबसे पहले कंसके कारागारमें शङ्ख-चक्र-गदा-पद्मधारी, अमिततेजस्त्री, सर्वालंकारिवभूपित अद्भुत चतुर्भुज रूपमें प्रकट हुए; फिर पूतनावध, कुबेरपुत्रोंका उद्धार, ब्रह्माजीका मोहभङ्ग, दावानल-पान, गोवर्धनके रूपमें पूजा-प्रहण तथा गोवर्धन-धारण, इन्द्रगर्वहरण, वरुणलोकमें पूजा खीकार करना, गोपोंको ब्रह्म तथा परमधामका दर्शन कराना, रासलीला—दो-दो गोपियोंके बीचमें एक-एक खरूप प्रकट कर देना, सुदर्शनका उद्धार, राङ्खचूडका उद्धार, मथुराके मार्गमें अक्रूरको भगवदर्शन कराना, कुन्जाको सीधी करना, कंसके दरबारमें अनेक रूप दिखाना, मृत गुरुपुत्रको लाना, नृगका उद्धार, ऋषियोंका स्तवन स्वीकार करना. मृत देक्की-पुत्रोंको लाना, मिथिलामें एक ही साथ द्विविध रूप धारण करना, द्रौपदीका चीर बढ़ाना, एक पत्ता खाकर सिशष्य दुर्वासाका पेट भर देना, वजमें माताको, कौरवसभामें दुर्योधनादिको, रणक्षेत्रमें अर्जुनको तथा द्वारका छौटते समय उत्तङ्कको विविध विचित्र विराट्रूप दिखलाना, अर्जुनको दिखाये गये विराट्रूपमें भविष्यके चित्र-—भीष्म-द्रोणादिके उत्तमाङ्गोंको अपने कालम्हपकी विकराल दाइोंमें चूर-चूर दिस्त्रा देना, जयद्रथवधके समय सूर्यको अकालमें ही लिया देना, उत्तराके गर्भमें मरे हुए परीक्षित्को जिला देना, नारदको प्रत्येक महलमें दर्शन देना तथा त्रिभुवनमोहन दिन्य विप्रह्का इस शरीरसे ही परमधाम पधारना—आदि सभी अद्भुत, अलौकिक कर्म हैं।

श्रीकृष्णकी नृत्यकला-निपुणता भी अद्भुत ही है। शिवनृत्य 'ताण्डव' और पार्वतीनृत्य 'लास्य' कहलाते हैं; परंतु श्रीकृष्णका रासमण्डलका नृत्य सर्वथा निराले ढंगका है और क्रोधोन्मत्त भीषण विषधर भुजंगमके भयानक पर्णोपर नृत्य करना तो नृत्यकलाकी पराकाष्ठा है। केसी शरीर-साधना, चरण-लाघव और विचित्र मनोयोग है! संगीतमें चार मत—१ नारदमत संगीत, २ भरतमत संगीत, ३ हनुमन्मत संगीत और ४ श्रीकृष्णमत संगीत प्रसिद्ध हैं। इनमें सबसे अधिक चमत्कारपूर्ण तथा कठिन है— श्रीकृष्णमत संगीत।

संगीतशास्त्रके तो श्रीकृष्ण महान् आचार्य हैं। इनकी मुरलीकी मधुर ध्वनि चतुर्दश भुवनोंको मोहित कर लेती है। इस मुरलीध्वनिने ही कोटि-कोटि व्रजसुन्दिरयोंको सब कुछ विस्मृत करा दिया था और वे रात्रिके समय आकर्षित होकर स्यामसुन्दरके पास चली आयी थीं। देवर्षि नारदजीने दो वर्षतक इनकी पटरानी श्रीजाम्बवती और सत्यभामाके निकट संगीत-शास्त्रका अभ्यास किया था, तदनन्तर दो वर्षतक श्रीरुकिमणीजीसे संगीतकी शिक्षा प्राप्त करके पूर्ण निपुणता लाभ की थी। जिनकी रानियाँ नारदजी-जैसे प्रसिद्ध संगीतविशारदको संगीतकी अनुपम शिक्षा दे सकती हैं, उनका अपना संगीतशास्त्रका ज्ञान कितना अगाध होगा!

श्रीकृष्ण सन्चे आदर्श मित्र थे। राग-द्वेषसे सर्वथा रहित होकर भी वे कहते थे— 'अर्जुनके रात्रु मेरे रात्रु हैं और उसके मित्र मेरे मित्र हैं।' उन्होंने सात्यिकसे कहा — मैं अपने माता-पिताकी, तुमलोगोंकी, भाइयोंकी तथा अपने प्राणोंकी रक्षा करना भी उतना आवश्यक नहीं समझता, जितना रणमें अर्जुनकी रक्षा करना समझता हूँ—

न पिता न च मे माता न यूयं भ्रातरस्तथा। न च प्राणास्तथा रक्ष्या यथा बीभत्सुराहवे॥ वृन्दावनमें तो हजारों ग्वालबालोंके सखा बनकर रहे ही। उनसे नि:संकोच बर्ताव किया-कराया, खेलमें हारकर उनके घोड़े बनकर उन्हें पीठपर चढ़ाया। द्वारकामें द्वारकाधीश होनेके बाद भी सुदामा-सरीखे निर्धन ब्राह्मणको गले लगाया, अपने प्रेमाश्रुओंसे उसके चरण धोये। उसके पर दबाये, उसके चरणामृतसे महलोंको पवित्र किया और उसके लाये हुए फर्शपर विखरे चिउरोंक टानोंको बटोरकर खड़े-खड़े ही खा गये तथा उनका स्वाद बताते हुए नहीं थके।

श्रीकृष्ण सच्च गोसेवक थे। वरसों गायोंके पीछे-पीछे वन-बन भटके। उनकी सेवा की, उन्हें प्यार दिया, उनका प्यार छिया। उनका दूध पिया और उनको अपना खरूप दे दिया।

श्रीकृष्ण घोड़ा हाँकनेकी कलामें परम निपुण थे । इन्हींक अश्व-संचालन-कोशलने भीष्म, द्रोण, कर्णादिक भीषण वाणोंसे अर्जुनको सदा बचाया था । इनके सारियपनकी कुशलताको देखकर दोनों ओरकी सेनाके सभी प्रमुख योद्धा चिकत हो गये थे । श्रीकृष्ण परम नीतिज्ञ, राजनीति-विशारद, कूटनीतिक परम ज्ञाता थे । इन्होंने युद्धमें समय-समयपर पाण्डवोंकी नीति-शिक्षा देकर महान् विपत्तियोंसे बचाया था । इस कार्यमें इनकी निपुणता प्रसिद्ध ही है । श्रीकृष्ण बहुत बड़े वाग्मी थे । इनके भाषण अत्यन्त महत्त्वपूर्ण होते थे । जब ये दूत बनकर कोरव-दरबारमें गये थे, तब बहुत-से बड़े-बूढ़े ज्ञानी ऋषि-मुनि इनका भाषण सुननेके लिये बड़ी दूर-दूरसे वहाँ पधारे थे ।

श्रीकृष्णकी शरणागत-वत्सळता प्रसिद्ध है । इन्होंने अनन्यरूपसे अपनी शरणमें आये हुए पुरुषके समस्त पापोंके नाश करनेका जिम्मा लेनेकी खुळी धोषणा की है ।

श्रीकृष्ण बड़े ही विनोदी थे—बालकपनमें ग्वाल-बालोंके साथ, गोप-सुन्दिरयोंके साथ इनका विनोद चलता था। रुक्मिणीजीसे एक दिन ऐसा विनोद किया कि उनको मूर्च्छा हो गयी। भीमसेनके साथ इनका हैंसी-मजाक खूब चलता था। इनके स्वभावमें ही विनोदिप्रियता थी। ये सदा हँसमुख ही रहते थे। इनकी रसिकता परम प्रसिद्ध है। ये खयं रसरूप हैं, रसराज हैं, रसपूर्ण हैं। इनका व्रज रसपूर्ण हैं, माता-पिता रसपूर्ण हैं, सखा-मित्र रसपूर्ण हैं, गोपरमणियाँ तो रसकी अनन्त सुवासागर ही हैं। करोड़ों-करोड़ों भाग्यवान् नर-नारी इन रसराजकी रसोपासनासे अपनेको धन्य कर चुके हैं।

### श्रीकृष्ण जगद्वरु

अब थोड़ा-सा इनके 'जगद्गरु' रूपपर विचार करें । वैसे तो ये ख़रूपसे ही नित्य जगद्बन्ध जगद्गर हैं। पर इनकी भीता ऐसी विचित्र वस्त है कि उसने समस्त विश्वको सदाके लिये इनका शिष्य बना दिया है । इनकी वह भगवद्गीता अनन्त अर्थमयी है । जो जिस भावसे उसे देखता है, उसको वही भाव गीतामें मिल जाता है तथा गीतासे ही उसका कार्य सफल होता है। बंगालके क्रान्तिकारी त्यागमूर्ति नवयुवकोंके एक हाथमें बम तथा दूसरेमें गीता रहती थी । बड़े-बड़े धनी गृहस्थोंका पथ-प्रदर्शन गीता करती है और अरण्यवासी सर्वत्यागी विरक्त बैखानसको भी गीता ही मार्ग-दर्शन करानी है! शासनभारके उत्तरदायित्वको लिये हुए राजपुरुष भी गीताकी शरण लेते हैं और त्यागी-संन्यासी भी गीतासे ही प्रकाश प्राप्त करते हैं। गीताके हजारों भाष्य एवं अनुवाद विविव भाषाओं में हैं और अभी दूर ही चले जा रहे हैं। गीतामें ही सबको अपने सिद्धान्तका मूल दिखलायी देता है । सांख्य, योग, वेदान्त, उपासना, राजनीति, समाज-नीति-सभीके मूल तत्त्व सरल संक्षिप्त व्याख्यासहित इसमें हैं। ज्ञानयोग, भक्तियोग, कर्मयोग, कर्मसंन्यास, नैष्कर्म्य, सर्व-धर्म-संन्यास, द्वैत, अद्वैत, श्रद्धाद्वैत, विशिष्टाद्वैत, द्वैताद्वैत आदि सभी मतोंके माननेवाले आचार्यों तथा उनके अनुयायियोंने गीतासे ही अपने मतकी पुष्टि की है। 'प्रस्थानत्रयी'में गीताके बिना काम नहीं चलता । आज भी विद्वानों एवं राजनीतिक महारिययोंका तथा अन्य क्षेत्रके छोगोंका भी काम गीताके बिना नहीं चलता । लोकमान्य तिलक महाराजने कारागारमें गीतापर 'गीतारहस्य' नामक विशास भाष्य लिखा । महात्मा गाँधीजीने 'अनासक्ति-योगः लिखा, संत विनोबाने 'गीताप्रवचन' लिखा, श्रीजयदयालजीने 'गीता-तत्त्वविवेचनी' टीका लिखी । न जाने कितने प्रन्थ और लिखे गये तथा लिखे जा रहे हैं, कितने प्यानुवाद हुए तथा हो रहे हैं! अभी-अभी हमारे जा श्रीहरिवंशरायजी वचन—हिंदीके प्रसिद्ध किनने अवधी भाषामें जनगीता' छिखी है, जो दिछीसे प्रकाशित हुई है। अवतक अनेकों ऋषि, महर्षि, आचार्य, किन्न, मनीषी हो गये; परंतु रणक्षेत्रमें सारिथिके रूपमें हाथमें चाबुक छिये और घोड़ोंकी छगाम थामे रथपर बेंटे श्रीकृष्णके द्वारा कही गयी इस छोटी सी गीता-जैसी कोई भी पुस्तक आजतक नहीं निकछी। प्रातः-स्मरणीय आचार्य श्रीशंकराचार्य-सदश संसारके सर्वमान्य अद्वितीय दार्शनिक महापुरुषने भी गीताकी शरण छी और अपने मतको गीताके अनुकृछ सिद्ध करनेमें ही अपने सिद्धान्तकी सफळता समझी। श्रीशंकराचार्यने गीताकर्ता श्रीकृष्णको ईश्वर न माननेवाछोंको अपने गीताभाष्यमें 'मूर्ख' कहा है। और उन्हींके अनुयायी श्रीमधुसूदन सरखतीने तो 'वंशीविभूषितकर' श्रीकृष्णके अतिरिक्त अन्य तत्त्वके जाननेसे भी इन्कार कर दिया और यह स्पष्ट कह दिया कि 'जो छोग श्रीकृष्णके प्रमाणित माहात्म्यको नहीं सहन कर सकते वे नरकगामी होंगे।'

वर्तमान् युगके असंख्य देशी-विदेशी प्रसिद्ध विद्वानोंने—जिनमें लोकमान्य तिलक, श्रीअरिवन्द, महात्मा गांधी, खामी विवेकानन्द, महात्मा थारो, सर एडविन आरनाल्ड, श्रीआगस्ट विल्हेल्म वान श्लीगल, श्रीविल्हेल्म वान हुम्बोल्ट, श्री जे० एम० फर्क्यूहर, श्रीएफ० टी० ब्रुक्स आदि अनेकों नाम गिनाये जा सकते हैं—गीताकी महान् प्रसंसा की है और उसको अपना पथ-प्रदर्शक माना है। उनके गीता-सम्बन्धी उद्गारोंका कुछ अंश नीचे दिया जाता है।

### महात्मा गांधी

जब मुझे राङ्काएँ घरती हैं, निराशाएँ मेरा सामना करती हैं और मुझे आकाशमण्डलपर कोई ज्योतिकी किरण दृष्टिगोचर नहीं होती, उस समय मैं गीताकी ओर ध्यान देता हूँ । उसमें कोई-न-कोई स्ठोक मुझे शान्तिदायक अवस्य मिल जाता है और घोर शोकाकुल-अवस्थामें मैं तुरंत मुस्कराने लगता हूँ। मेरा जीवन बाह्य दुःखपूर्ण घटनाओंसे पूर्ण है और यदि उनके प्रत्यक्ष एवं अमिट कोई चिह्न मुझपर नहीं रह गये हैं तो इसका श्रेय भगवदीताके उपदेशोंको ही है।

#### श्रीअरविन्द

गीताका अध्ययन हमें न तो एक विद्यार्थीकी माँति इसके विचारोंकी जाँच करने तथा आत्मविद्या-सम्बन्धी दर्शन-प्रन्थोंके इतिहासमें इसे स्थान देनेकी दृष्टिसे करना है और न हमें भाषा-विक्लेषककी माँति इसकी स्थापकी ही आलोचना करनी है। हम तो अपनी सहायता और प्रकाशके लिये इसकी शरण लेते हैं। हमारा कर्तव्य इसके वास्तविक और सजीव संदेशको पहचानना है, जिससे मनुष्यमात्र अपनी पूर्णता तथा सर्वेत्कृष्ट आध्यामिक उन्नतिको प्राप्त कर सकता है।

#### लोकमान्य तिलक

सारे संसारके साहित्यमें गीताके समान कोई प्रन्थ नहीं है। गीता हमारे प्रन्थोंमें एक अत्यन्त तेजस्त्री और निर्मल हीरा है। दुखी आत्माको शान्ति पहुँचानेवाला, आध्यात्मिक पूर्णावस्थाकी पहचान करा देनेवाला और संक्षेपमें चराचर जगत्के गूढ़ तत्त्वोंको समझा देनेवाला गीताके समान कोई भी ग्रन्थ सम्पूर्ण विश्वकी किसी भी भाषामें नहीं है।

वर्ण, आश्रम, जाति, देश आदिका कोई भी भेद न रखकर सबके लिये एक-सी सद्गतिका बोध करानेवाला, दूसरे धर्मप्रन्थोंके प्रति सिह्ण्युता प्रदर्शित करनेवाला यह ज्ञान, भक्ति और कर्मयुक्त गीता-प्रन्थ सनातन वैदिक धर्मरूपी विशाल वृक्षका एक अत्यन्त मधुर और अमृत पदकी प्राप्ति करा देनेवाला अमर फल है।

हिंदू-धर्म और नीतिशाश्चके मूलतत्त्व जिन्हें जानने हों, उन्हें इस अपूर्व प्रन्थका अवश्य और सबसे पहले अध्ययन करना चाहिये। कारण योग, सांख्य, न्याय, मीमांसा, उपनिषद् और वेदान्त आदिके रूपमें क्षराक्षर सृष्टि तथा क्षेत्र-क्षेत्रज्ञके ज्ञानपर विचार करनेवाले प्राचीन शास्त्रोंके यथा-साध्य पूर्णावस्थाको पहुँच चुकनेके वाद जो वैदिक धर्मका ज्ञानमूलक, भिक्त-प्रधान और कमयोगपरायण खरूप वना और जो खरूप वर्तमान प्रचलित वैदिक धर्मका मुल्लूप है, उसी खरूपका इस भगवद्गीतामें प्रतिपादन किया गया है। इसलिये यह कहा जा सकता है कि हिंदू-धर्मके सारे तत्त्वोंको संक्षेपमें और असंदिग्धरूपसे समझानेवाला गीता-सदश दूसरा कोई भी प्रम्थ संस्कृतवाड्मयमें नहीं है।

#### महात्मा थारो

प्राचीन युगकी सभी स्मरणीय बस्तुओं में भगवद्गीतासे श्रेष्ठ कोई भी वस्तु नहीं है। भगवद्गीतामें इतना उत्तम सर्वव्यापी ज्ञान है कि उसके लिखनेवाले देवताको हुए अनेकों वर्ष हो जानेपर भी उसके समान दूसरा एक भी प्रन्थ अभीतक नहीं लिखा गया। गीताके साथ तुलना करनेपर जगत्का आधुनिक समस्त ज्ञान मुझे तुच्छ लगता है। विचार करनेसे इस प्रन्थका महत्त्व मुझे इतना अधिक जान पड़ता है कि किसी समय तो ऐसा विचार हो जाता है कि यह तत्त्व-ज्ञान किसी और हो युगमें लिखा गया होना चाहिये। मैं निल्य प्रात:काल अपने हृदय और बुद्धिको गीतारूपी पवित्र जलमें अवगाहन कराता हूँ।

## श्रीजे॰ एम्॰ फक्यूंहर एम्॰ ए॰

जगत्के सम्पूर्ण साहित्यमें, चाहे सार्वजिनक लाभकी दृष्टिसे देखा जाय और चाहे न्यावहारिक प्रभावकी दृष्टिसे देखा जाय, भगवद्गीताके जोड़का अन्य कोई भी कान्य नहीं है। दर्शनशास्त्र होते हुए भी यह सर्वदा पद्यकी भाँति नवोन और रसपूर्ण है; इसमें मुख्यतः तार्किक शैली होनेपर भी यह एक भक्ति-प्रन्थ है; यह भारतवर्षके प्राचीन इतिहासके अत्यन्त घातक युद्ध-का एक अभिनयपूर्ण दश्य-चित्र होनेपर भी शान्ति तथा सूक्ष्मतासे परिपूर्ण है; और सांख्य-सिद्धान्तोंपर प्रतिष्ठित होनेपर भी यह उस सर्व-खामीकी अनन्य भक्तिका प्रचार करता है। अध्ययनके लिये इससे अधिक आकर्षक सामग्री अन्यत्र कहाँ उपछन्ध हो सकती है।

#### श्रीएफ० टी० ब्रुक्स

श्रीमद्भगवद्गीता भारतके विभिन्न मतोंको मिलानेवाली रज्जु तथा राष्ट्रिय जीवनकी अमूल्य सम्पत्ति है । भारतवर्षका राष्ट्रिय धर्म-प्रन्थ बननेके लिये जिन-जिन तत्त्वोंकी आवश्यकता है, वे सब श्रीमद्भगवद्गीतामें मिलते हैं । इसमें केवल उपर्युक्त बातें ही नहीं हैं, अपितु यह सबसे बढ़कर भावी विश्वधर्मका धर्म-प्रन्थ है । भारतवर्षके प्रकाशपूर्ण अतीतका यह महादान मनुष्यजातिके और भी उज्ञ्वल भविष्यका निर्माता है ।

#### सर एडविन आरनल्ड

इतने उच्च कोटिके विद्वानोंके पश्चात् जो मैं इस आश्चर्यजनक काव्य-को अनूदित करनेका साहस कर रहा हूँ, वह केवल इन विद्वानोंके परिश्रम-से उटाये हुए लाभकी स्मृतिरूपमें है और इसका दूसरा कारण यह भी है कि भारतवर्षके इस सर्वप्रिय काञ्यमय दार्शनिक प्रन्थके बिना अंगरेजी-साहित्य निश्चय ही अपूर्ण रहेगा।

#### श्रीहेल्मूट फ्रॉन ग्लाज़ेनप्प

हम देखते हैं कि इस प्रन्थमें श्रीकृष्ण, जो भगवान् विष्णुके पूर्णा-वतार थे, साक्षात् सामने आकर अपने विशिष्ट मोक्षके सिद्धान्तका प्रतिपादन करते हैं। वे भगवान् सर्वज्ञ एवं सर्वशक्तिसम्पन्न हैं तथा विश्वके शाश्वत नियन्ता भी हैं। जो लोग उनमें श्रद्धा रखकर उनकी उपासना करते हैं, उन्हें वे कृपापूर्वक मुक्तिरूपी फल प्रदान कर देते हैं। वे अर्जुनके सम्मुख मस्तकपर मुकुट धारण किये, हाथोंमें गदा और चक्र लिये, दिश्यमालाम्बर-विभूषित, मनोमोहक सुगन्धसे सुवासित, अनेक नेत्रों और अनेक मुखवाले तेजोमय दिव्य शरीरको धारण किये हुए प्रकट होते हैं।

### श्रीऑटो स्ट्रौस

भगवद्गीताके अतिरिक्त ऐसा कोई दूसरा भारतीय प्रन्थ नहीं है, जिसकी भारतवर्षमें एवं अन्यान्य देशोंमें दूर-दूरतक इतनी प्रसिद्धि हुई हो और जिसको ईश्वरीय संगीत मानकर हिंदुस्तानमें सभी छोग इतना प्रेम करते हों।

#### श्रीऑगस्ट विल्हेल्म फ्रॉन स्त्रीगल

संसारमें जितने भी प्रन्थ हैं, उनमें भगवद्गीता-जैसे सूक्ष्म और उन्नत विचार कहीं नहीं मिछते । जिस समय मैंने इसको पढ़ा, उस समय मैं विधाताका सदाके छिये ऋणी बन गया कि उन्होंने मुझको इस प्रन्थका परिचय प्राप्त करनेके छिये जीवित रक्खा ।

#### श्रीविल्हेल्म फ़ान हुंचोल्ट

आध्यात्मिक काव्यका जो सचा आदर्श है, उसके जितने समीप भगवद्गीता पहुँची है, उतना इस विषयका छोटा-सा भी प्राचीन ग्रन्थ—जो हमें आज उपलब्ध है, नहीं पहुँच सका है। जिन्हें छोग आध्यात्मिक या उपदेशात्मक काव्य कहते हैं, उनसे तो यह ग्रन्थ बिल्कुल ही निराला है।

## जननेता और सुधारक

यह सब कुछ होनेके साथ ही श्रीकृष्णको 'पूँजीपित कैंस' तथा उसके अनुयायियोंके विरोधी 'जननेता' भी कह सकते हैं, जिन्होंने महान् क्रान्ति करके अत्याचारीका सपक्ष विनाश किया और उप्रसेनको राजा बनाकर मानो जन-राज्यकी स्थापना की तथा देशको आसुरी अधिकारसे मुक्त किया। श्रीकृष्ण 'समाजसुभारक' भी हैं। उन्होंने गोवर्धन-पूँजाकी नयी प्रथा चलायी तथा और भी बहुत सुधार किये और दहताके साथ उनका पालन किया-कराया। गरीबोंके साथ मिलकर रहनेमें उनको सदा ही आनन्द आता था। इससे भी वे गरीबोंके बन्धु माने जाते हैं।

#### स्त्री-जातिके गक्षक

ते श्लीजातिके भी बड़े रक्षक थे तथा उनका सम्मान करते थे। वजकी गोपरमणियाँ इसका प्रत्यक्ष उदाहरण हैं। एक बड़ी विचित्र घरना है। प्रारम्योतिषपुरमें १६००० राजकन्याएँ केंद्र थीं। श्लीकृष्णने भीमासुरका वच करके उन कन्याओंको छुड़ाया। पर उनसे अब विवाह कीन करता ! अतः श्लीकृष्णने उन कन्याओंपर द्या करके उन्हें अपनाया तथा स्वयं उनको अपनी रानी बनाना स्वीकार किया।

### तामस भावोंकी भी सुन्द्र अभिव्यक्ति

श्रीकृष्णके अनन्त सहुण हैं, उनका वर्णन कान कर सकता है। पर जब वे पूर्ण मानव हैं, पूर्ण भगवान् हैं, तब उनमें 'तामसी' कहे जानेवाले भावोंका भी समावेश होना चाहिये; वे खयं ही कहते हैं—

### य चैव सारिवका भावा राजसास्तामसाश्चये। मत्त प्रवेति तान विद्धिः

'जितने भी सार्त्विक, राजस, तामस भाव हैं—मब मुझसे ही होते हैं, यों जानो !'—तब बेचारे ये राजस, तामस भाव कहाँ जायँ ! सो राजस भाव तो प्रवृत्तिमें है ही । तामस भावोंमें काम, कोच, छोम, भय, चोरी, परपीड़न, मिध्याभाषण आदि माने जाते हैं । अतः श्रीकृष्णमें भी काम है—प्रेममयी गेपाङ्गनाओंके मधुर रमके तथा वास्सव्यमयी श्रीयशोदा-मेंयाके वास्सव्य रसके आखादनकी छाछसा इन्हें नित्य रहती है, यह उनका 'काम' है । इसके अतिरिक्त, वे अपने भक्तोंकी—प्रेमियोंकी सिद्देश्य पूर्ण करनेकी सदा कामना करते हैं । यह भी उनका 'काम' है । बाळछीछामें गोदसे उतार देनेपर मातापर कोच करते हैं तथा दरीका मटका फोड़ डाछते हैं—यह 'कोच' है । राक्षसों-असुरोंपर कोच करके वयके द्वारा उनका उद्धार करते हैं, यह भी 'कोच' है । यशोदा मेयाका म्तन्य-पान करनेसे कभी अधाते ही नहीं और प्रेमीजनोंको सुख देनेसे कभी तृप्त होते ही नहीं, यह

#### **धीरा० मा० चि०** ३

उनका 'छोभ' है । माताकी छड़ी तथा छाछ आँखें देखकर भयभीत हो आँखोंमें आँसू भर छेते हैं और भाग छूटते हैं, यह उनका 'भय' है । अपनी जादूभरी तिरछी नजरसे देखकर और मुरछी-ध्विन सुनाकर सबके चित्तवित्तकी नित्य चोरी करते रहते हैं, यह उनकी 'चोरी' है । अथवा गोपीजनोंके मनमें जब श्रीकृष्णको माखन खिछानेकी नयी पद्धित आती है और वे यह चाहती हैं कि श्रीकृष्ण हमारे घरोंमें चोरीसे आकर घुस जायँ और हम उन्हें देखती रहें —इस प्रकार उनके मनोंमें इच्छा उत्यन्न करके उन्हींकी इच्छापूर्तिके छिये उनके घरोंसे माखन चुराकर खाना भी 'चोरी' है । प्रेमियोंके मनोंको चुराना तो उनका खभाव ही है । प्रेमियोंको चिरकाल्यक विरहयातनाका सुख देते रहते हैं, यह उनका 'परपीडन' है और प्रेमरसकी वृद्धिके छिये वाक्छल करना 'मिथ्याभाषण' है । अथवा खयं खरूपतः कुछ भी नहीं खानेवाले होनेके कारण मैयासे कहते हैं 'मैने मिट्टी नहीं खायी'—यह भी मिथ्याभाषण है ।

### उपसंहार

श्रीकृष्णके अनन्त गुणोंका कोई भी वर्णन नहीं कर सकता । हमारा बड़ा सौभाग्य है कि जिस भारत-भूमिमें भगवान् श्रीकृष्ण प्रकट हुए, उसीमें आज हम भी जीवन धारण कर रहे हैं और तुच्छ मच्छरके अनन्त आकाशमें उड़नेके सदश उनके गुणगानका प्रयास कर रहे हैं । आपलोगोंने मुझको कृपापूर्वक यह सौभाग्य प्रदान किया, इसके लिये मैं आपके प्रति हृदयसे कृतज्ञता प्रकट करता हूँ और आज्ञानुसार श्रीकृष्ण-मन्दिरका उद्घाटन करता हूँ ।

'बोलो आनन्दकन्द भगवान् श्रीकृष्णचन्द्रकी जय !'

# स्वयं भगवान्का दिव्य जन्म

( सं• २•१५ बि• के श्रीकृष्ण-जन्म-महोत्सवपर मथुरामें प्रवचनः

मुदिरमदमुदारं मर्दयन्नज्ञकाण्या

वसनरुचिनिरस्ताम्भोजिकञ्जलकशोभः 💎 🖠

तरुणिमतरणीक्षाविक्कवद्बाल्यचन्द्रो

व्रजनवयुवराजः काङ्कितं मे छषीष्ट॥

नवजलधरवर्ण चम्पकोद्घासिकर्ण

विकसितनिलनास्यं विस्फुरम्मन्दहास्यम्। कनकरुचिदुकूलं चारुवर्दावस्रूलं

कमपि निखिलसारं नौमि गोपीकुमारम्॥

#### अजन्माका जन्म

आज श्रीकृष्णजन्माष्टमी है। निखिल विश्वव्रह्माण्डके लिये महान् महिमामय, महान् मङ्गलमय, महान् मधुमय और महान् ममतामय यह धन्य

<sup>#</sup> इस प्रवचनमें आया हुआ एक प्रसङ्ग पहले एक अन्य प्रवचनमें आ चुका है, अतः उत प्रसङ्गको निकालकर यह प्रवचन संक्षिप्त कर दिया गया है।

दिवस है । आजके ही दिन हमी भारतमें, मथुराके कंस-कारागारमें सर्वलोकमहेश्वर, सकल-ईश्वरेश्वर, सर्वशा**क्तमान् नित्य निर्गुण-स**गुण, सकल अवनारमुल, सूर्वमय-सूर्वातीत अखिलरसा**मृतसिन्धु खयं भगवान्** श्रीकृष्णका दिन्य जन्म हुआ था । यह निस्य अजन्मा**का जन्म बड़ा ही वि**लक्षण है । इस दिब्य जन्मको जाननेवाले पुरुष जन्मबन्धनसे मुक्त हो जाते हैं । जिस म**ङ्ग**रमय क्षणमें इन परमानन्दवनका प्राकट्य **हुआ, उस सम**य मध्यस्त्रि थी, चारों ओर अन्यकारका साम्राज्य था; परंतु अकस्मात् सारी प्रकृति उल्लाससे भरकर उत्सवसयी वन गयी । महाभाग्यवान् श्रीवसुदेवजीको अनन्त मुर्य चन्द्रके सुदश प्रचण्ड शीतल प्रकाश दिखलायी पड़ा और उसी प्रकाशमें दिखलायी दिया एक अद्भुत वालक—स्यामसुन्दर, चतुर्भुज, शृह्व, गदा, चक्र और एक्समें सुशोभित । कमलके समान सुक्रोमल और विशाल नंत्र, वक्षःभ्यलार श्रीवस्म तथा मु**गुलताके चिह्न, गलेमें कौस्त**ुसमणि, मस्तकपर महान् वैदुर्य-स्त-खित चमकता किरीट, कानोंमें झलपराते हुए कुण्डल, जिनकी प्रभा अरुणाभ कपोलोंपर पड़ रही है, सुन्दर काले वुँबराले केश, भुजाओंमें वाजुबंद और हाथोंमें कङ्कण, कटिदेशमें देदीव्यमान करवनी -- सब प्रकारमे सुशोभित अङ्ग-अङ्गरे सौन्दर्यकी रसधारा बह रही है। हैमा अइत बालह ! मानव बालक माताके उदरसे निकलते हैं. तय उनकी आँखें मुँदी होती हैं—दाई पोंछ-पोंछकर उन्हें खोळती है: पर इनके तो आकर्ण विशाल, निर्मल, पश्चसदृश सुन्दर नेत्र हैं। सम्भव है, कहीं अधिक भुजाबाला बालक भी जन्म जाय; परंतु इनके तो चारों डाय दिन्य आयधोंमें सुशोभित हैं । साधारण<mark>तया अलंकारोंमें</mark> बालकोंकी ो। मा बढ़ा करती है: किंतु यहाँ तो ऐसा शोभामय बालक है कि जिसके दिन्य देहमें संख्य होकर अछंकारोंको भी शोभा प्राप्त हो रही है । ऐसा अपर्व बालक कसी किसीने कड़ी नहीं देखा-सुना । यही दिव्य जन्म है । वास्तवमें भगवान् सदा ही जन्म और मरणसे रहित हैं। जन्म और मत्य प्राकृतिक देहमें ही होते हैं । भगवान्का मङ्गलियह अप्राकृत ही नहीं, अपितु दिव्य भगवत्स्वरूप है । न वह कर्मजनित है न पाश्चभौतिक है । वह निस्य सिचदानन्दमय 'भगवदेह' है । शाखत और हानोपादानरहित,

खरूपमय है। उसके आविर्भावका नाम 'जन्म' है और उसके इस होकसे अदृश्य हो जानेका नाम 'देहस्याग' है।

श्रीकृष्ण

### प्राकृतदेह और भगवहेह

उठ प्रधानतया दो प्रकारक होते हैं—प्राकृत और अप्राकृत । प्रकृतिराज्यके समस्त देह प्राकृत हैं और प्रकृतिसे परे दिल्य चित्रायराज्यक अप्राकृत । प्राकृत देहका निर्माण स्थूल, सुक्ष और कारण- जन तीन मेदोंसे होता है। जबतक 'कारण' देह रहता है. तवतक प्राकृत देहसे मुक्ति नहीं मिछती । इस त्रिविध-देहसमिबत प्राकृत देहसे छटकर----प्रकृतिसे विमुक्त होकर केवल आत्मरूपमें ही स्थित होने या मगयानक चिन्मय पार्षदादिः दिव्य खरूपकी प्राप्ति होनेकः नाम ही भक्ति है । मेथुनी-अमेथुनी, योनिज-अयोनिज—समी प्राकृत सरीर वस्तुतः योनि और विन्दृके <mark>संयोगसे ही बनते हैं ।</mark> इनमें कई स्तर हैं । अवांगामी बिन्दुसे उत्पन्न शरीर अधम है और ऊर्ध्वगामीस निर्मित उत्तम । कामग्रेरित मैथुन से उत्पन्न शरीर सबसे निकृष्ट हैं । किसी असङ्गविशेषपर उर्ध्वरेता पुरुपके संकल्पसे बिन्दुके अवोगामी होनेपर उससे उत्पन्न होनेवाला शरीर उससे उत्तम द्वितीय श्रेणीका है; ऊर्ध्वरेता पुरुपके संकल्पमात्रसे केवल नारी-शरीरके मस्तक, कण्ठ, कर्ण, हृदय या नामि आदिके स्पर्शमात्रसे उत्पन्न शरीर द्वितीयकी अपेक्षा भी उत्तम वृतीय श्रेणीका है। इसमें भी नीचेके अङ्गोंकी अपेक्षा ऊपरके अङ्गोंके स्पर्शसे उत्पन्न शरीर अपेक्षाकृत उत्तम है । बिना स्पर्शके केवल दृष्टिद्वारा उत्पन्न उससे भी उत्तम चतुर्थ श्रेणीका है और बिना ही देखे संकल्पमात्रसे उत्पन्न शरीर उससे भी श्रेष्ट पञ्चम श्रेणीका है । इनमें प्रथम और द्वितीय श्रेणीक रारीर 'मैथुनज' हैं । . शप तीनों 'अ**मैथुन**ज' **हैं। अत**एव दोनोंकी अपेक्षा ये तीनों श्रेष्ट तथा शुद्ध हैं । इनमें सर्वोत्तम पञ्चम शरीर है । श्ली-पिण्ड या पुरुप-पिण्ड निना भी शरीर उत्पन्न होते हैं; परंतु उनमें भी सूर्भ योनि और विन्दुका सम्बन्ध तो रहता ही है । प्रेतादि लोकोंमें बायुप्रचान और देवलोकादिमें तजःप्रधान तनत-लोकानुरूप देह भी प्राकृतिक--भौतिक ही हैं। योगियोंक सिद्धिजनित

'निर्माण-शरीर' बहुत शुद्ध हैं; परंतु वे भी प्रकृतिसे अतीत नहीं हैं। अप्राकृत पार्षदादिके अथवा भगवान्के मङ्गलमय लीलासिङ्गयोंके भावदेह अप्राकृत हैं और वे प्राकृत शरीरसे अत्यन्त विलक्षण हैं। पर वे भी भगवदेहसे निम्नश्रेणीके ही हैं। भगवदेह तो भगवस्बरूप तथा सर्वथा अनिर्वचनीय हैं।

भगवान् निरंय सिचदानन्दमय हैं, इसिलये भगवान्कें सभी अवतार नित्य सिचदानन्दघन ही होते हैं। पर लीला-विकासके तारतम्यसे अवतारोंमें भेद होता है। प्रधानतया अवतारोंके चार प्रकार माने गये हैं—पुरुषावतार, गुणावतार, लीलावतार और मन्वन्तरावतार।

#### पुरुषावतार

भगवान्ने आदिमें छोकसृष्टिकी इच्छासे महत्तरबादि-सम्भूत षोडश-कलात्मक पुरुषावतार धारण किया था। भगवान्के चतुर्ब्यूह हैं— श्रीवासुदेव, संकर्षण, प्रद्युम्न और अनिरुद्ध। 'भगवान्' शब्द श्रीवासुदेवके लिये प्रयुक्त होता है। इन्हींको 'आदिदेव नारायण' भी कहा जाता है। पुरुषावतारके तीन भेद हैं। इनमें आद्यपुरुषावतार उपर्युक्त षोडशकलात्मक पुरुष हैं, ये ही 'श्रीसंकर्षण' हैं। इन्हींको 'कारणार्णवशायी' या 'महाविष्णु' कहते हैं। पुरुषस्क्रमें वर्णित 'सहस्रशीर्ष पुरुष' ये ही हैं। ये अशरीरी प्रथम पुरुष कारण-सृष्टि अर्थात् तत्त्वसमृह्के आत्मा हैं।

आद्य पुरुषावतार भगवान् ब्रह्माण्डमें अन्तर्यामीह्मपसे प्रविष्ट होते हैं, वे द्वितीय पुरुषावतार 'श्रीप्रद्युम्न' हैं। ये ही 'गभौदकशायी' हैं। इन्हीं पद्मनाभ भगवान्के नामिकमलसे हिरण्यगर्भका प्रादुर्भाव होता है—

> यस्याम्भसि शयानस्य योगनिद्रां वितन्वतः। नाभिह्रदाम्बुजादासीद् ब्रह्मा विश्वसृजां पतिः॥ (श्रीमद्भा०१।३।२)

तृतीय पुरुषावतार 'श्रीअनिरुद्ध' हैं, जो प्रादेशमात्र विप्रहसे समस्त जीवोंमें अन्तर्यामीरूपसे स्थित हैं, प्रत्येक जीवमें अधिष्ठित हैं। ये श्रीरान्धिशायी सबके पालनकर्ता हैं। केचित् खदेदान्तर्द्धदयावकाशे प्रादेशमात्रं पुरुषं वसन्तम्। चतुर्भुजं कञ्जरथाङ्गराङ्खगदाधरं धारणया सारन्ति॥ (श्रीमद्भा०२।२।८)

#### गुणावतार

श्रीविष्णु, श्रीब्रह्मा और श्रीरुद्ध गुणावतार (सत्व, रज और तमकी छीलाके लिये ही प्रकट) हैं। इनका आविर्माव गर्मीदकशायी द्वितीय पुरुषावतार 'प्रयुम्न' से होता है।

द्वितीय पुरुषावतार लीलाके लिये खयं ही इस विश्वकी स्थिति, पालन तथा संहारके निमित्त तीनों गुणोंको भारण करते हैं; परंतु उनके अधिष्ठाता होकर 'विष्णु', 'ब्रह्मा' और 'रुद्र' नाम प्रहण करते हैं। वस्तुतः ये कभी गुणोंके वश नहीं होते। नित्य खरूपस्थित होते हुए ही त्रिविधगुणमयी लीला करते हैं।

#### लीलावतार

भगवान् जो अपनी मङ्गलमयी इच्छासे विवित्र दिव्य मङ्गल-विप्रहोंद्वारा बिना किसी प्रयासके अनेक विविध विचित्रताओंसे पूर्ण नित्य-नवीन रसमयी क्रीड़ा करते हैं, उस क्रीड़ाका नाम ही 'लीला' है । ऐसी लीलाके लिये भगवान् जो मङ्गलविप्रह प्रकट करते हैं, उन्हें 'लीलावतार' कहा जाता है । चतुस्सन ( सनकादि चारों मुनि ), नारद, वराह, मत्स्य, यज्ञ, नर-नारायण, कपिल, दत्तात्रेय, हयग्रीव, हंस, ध्रुविप्रय विष्णु, ऋषभदेव, पृथु, श्रीतृसिंह, कूम, धन्वन्तरि, मोहिनी, वामन, परशुराम, श्रीराम, व्यासदेव, श्रीबलराम, बुद्ध और किन्क लीलावतार हैं । इन्हें 'कल्पावतार' 'भी कहते हैं ।

#### मन्वन्तरावतार

खायम्भुव आदि चौदह मन्वन्तरोंमें होनेवाले मन्वन्तरावतार माने गये हैं। प्रत्येक मन्वन्तरके कालतक प्रत्येक अवतारका लीलाकार्य होनेसे उन्हें 'मन्वन्तरावतार' कहा गया है।

### शक्ति-अभिव्यक्तिके भेदसे नामभेद

भगवान्के सभी अवतार परिपूर्णतम हैं, किसीमें खरूपतः तथा

तस्वतः स्यूनाधिकता नहीं है; तथापि शक्तिकी अभिन्यक्तिकी स्यूनाधिकताको लेकर उनके चार प्रकार माने गये हैं—'आवेश', 'प्राभव,' 'वैभव' और स्यावस्थ । उपर्युक्त अवतारोंमें चतुरसन, नारद, पृथु और परशुराम आवेशावतार हैं। कल्किको भी आवेशावतार कहा गया है।

भूगमयः अवतारोक दो मेद हैं, जिनमें एक प्रकारक अवतार तो योड़ ही समयतक प्रकट रहते हैं—जैसे 'मोहिनी-अवतार' और 'हंसावतार' आदि, जो अपना-अपना छीळाकार्य सम्पन्न करके तुरंत अन्तर्धान हो गये। दूसरे प्रकारक प्रामय अवतारोंमें शास्त्रनिर्माता मुनियोंके सहश चेष्टा होती है। जैसे महाभारत-पुरागादिक प्रणेता भगवान् वेद्व्यास, सांख्यशास्त्रप्रणेता भगवान् कपिछ एवं दत्तात्रेय, चन्वन्तिर और ऋषभदेव ये सब प्रामय-अवतार हैं; इनमें आवेशावतारोंसे शक्ति-अमिल्यिक्ति अधिकता तथा प्रामयान्वतारोंकी अपेक्षा स्थनता होती है।

वैभवावतार ये हैं- -कूम, मत्स्य, नर-नारायण, वराह, हयश्रीव, पृक्षिगर्म, बलमद और चतुर्दश मन्वन्तरावतार । इनमें कुळकी गणना अन्य अवतार-प्रकारोंमें भी की जाती है ।

परावस्थावतार् प्रधानतया तीन हैं—श्रीनृसिंह, श्रीराम ओर श्रीकृष्ण । ये पडेंश्रर्यपरिपूर्ण हैं ।

र्नुसिंहरामक्तरणेषु पाड्गुण्यं परिपूरितम् । परावस्थास्तु तेः

इनमें श्रीमृसिंहावतारका कार्य एकमात्र प्रह्लाद-रक्षण एवं हिरण्यकशिषु वय ही है तथा इनका प्राकट्य भी अल्पकालस्थायी है । अत्रण्व मुख्यतया श्रीराम और श्रीकृष्ण ही परावस्थावतार हैं ।

इनमें भगवान् श्रीकृष्णको 'एते चांशकलाः पुंसः कृष्णस्तु भगवान् खयम्' कहा गया है । अर्थात उपयुक्त सनकादि-लीलावतार भगवान् के अंश-कला विभूतिकृष् हैं । श्रीकृष्ण साक्षात् खयं भगवान् हैं । भगवान् श्रीकृष्णको विष्णुप्राणमें 'मित-कृष्ण-केश' कहकर पुरुषावतारके केशकृष्य अंशावतार वताया गया है । महाभारतमें कई जगह इन्हें नरके साथी नारायणकृषिका अवतार कहा गया है, कहीं वामनावतार और कहीं भगवान् विष्णुका अवतार वताया गया है। वस्तुतः ये सभी वर्णन ठीक हैं! विभिन्न कल्पोंमें भगवान् श्रीकृष्णके ऐसे अवतार भी होते हैं; परंतु इस सारस्वत कल्पमें स्वयं भगवान् अपने समस्त अंश-कला-वैभवोंक साथ परिपूर्णक्र्यमे प्रकट हुए हैं। अतएव इनमें सभीका समावेश है। ब्रह्माजीन स्वयं इस पूर्णताको अपने दिव्य नेत्रोंसे देखा था। सृष्टिमें प्राकृत-अप्राकृत जो कुछ भी तत्त्व हैं, श्रीकृष्ण सभीके मूळ तथा आत्मा हैं। वे समस्त जीवोंक, समस्त देवताओंके, समस्त ईश्वरोंके, समस्त अवतारोंक एकमात्र कारण, आग्रय और स्वस्प हैं। सित-कृष्णकेशावतार, नारायणावतार, पुरुपावतार,—सभी इनके अन्तर्गत हैं। वे क्या नहीं हैं ! वे सवके सव कुछ हैं, वे ही सब कुछ हैं। समस्त पुरुप, अंश-कला, विभूति, लीला-शक्ति आदि अवतार उन्हींमें अधिष्ठित हैं। इसीसे स्वयं भगवान हैं—'श्रुष्णस्तु भगवान स्वयम्।'

लोचन मीन, लसें पग कृतम, कांल घराघर की छित छाजें। वे बिल मोहन साँवरे राम हैं दुर्जन राजन की हिन श्राजें॥ हैं बल में बल, ध्यान में बुद्ध, लखें कलकी बिपदा सब भाजें। मध्य नृसिंह हैं, कान्ह जू मैं सिगरे अवतारन के गुन राजें॥

किर्न्हीं महानुभावोंने तीन तस्त्र माने हैं— 'विष्णु' 'महाविष्णु' और 'महेश्वर' । भगवान् श्रीकृष्णमें इन तीनोंका समावेश है । । ब्रह्मवैवर्तपुराण (श्रीकृष्णवण्ड ) में आया है कि पृथ्वी भाराक्षान्त होकर ब्रह्माजीकी शरण जाती है । ब्रह्माजी देवताओंको साथ लेकर महेश्वर श्रीकृष्णकं गोलोंक-राममें पहुँचते हैं । नारायण ऋषि भी उनके साथ रहते हैं । ब्रह्मा तथा देवताओंकी प्रार्थनापर भगवान् श्रीकृष्ण अवतार प्रहण करना स्वीकार करते हैं । तब अवतारका आयोजन होने लगता है । अकस्मात् एक मणि-रव-र्याचत अपूर्व सुन्दर रथ दिखायी पड़ता है । उस स्थपर शङ्क-चक्र-गदा-पद्म यारण किये हुए महाविष्णु विराजित हैं । वे नारायण रथमे उत्तरकर महेश्वर श्रीकृष्णके शरीरमें विलीन हो जाते हैं— गत्वा नारायणा देवो विलीन: कृष्णविष्रहे ।'

परंतु महाविष्णुके विन्हीन होनेपर भी श्रीकृष्णावतारका खरूप पूर्णतया

नहीं बना तब एक दूसरे खर्णरथपर आरूद पृथ्वीपति श्रीविष्णु वहाँ दिखायी दिये और वे भी श्रीराधिकेश्वर श्रीकृष्णके शरीरमें विलीन हो गये— 'स चापि लीनस्तत्रैव राधिकेश्वरविद्यहे ।'

अब अवतारके लिये पार्थिव मानुषी तत्त्वकी आवश्यकता हुई । नारायण ऋषि वहाँ थे ही, वे भी उन्हींमें विलीन हो गये । यों महाविष्णु विष्णु-नारायणरूप खयं महेश्वर भगवान् श्रीकृष्णने अवतार लिया तथा नारायणके साथी नर ऋषि अर्जुनरूपसे अवतार-लीलामें सहायतार्थ अवतरित हुए ।

श्रीमद्भागवतक अनुसार असुररूप दुष्ट राजाओंके भारसे आक्रान्त दुःखिनी पृथ्वी गोरूप धारण करके करुण कन्दन करती हुई ब्रह्माजीके पास जाती है और ब्रह्माजी भगवान् शंकर तथा अन्यान्य देवताओंको साथ लेकर क्षीरसागरपर पहुँचते हैं और श्वीराब्धिशायी पुरुषरूप भगवान्का स्तवन करते हैं । ये श्वीरोदशायी पुरुष ही व्यष्टि पृथ्वीके राजा हैं, अतएव पृथ्वी अपना दुःख इन्हींको सुनाया करती है । ब्रह्मादि देवताओंके स्तवन करनेपर ब्रह्माजी ध्यानमग्न हो जाते हैं और उन समाधिस्थ ब्रह्माजीको क्षीराब्धिशायी भगधान्की आकाशवाणी सुनायी देती है । तदनन्तर वे देवताओंसे कहते हैं—

गां पौरुषीं में श्रणुतामराः पुनविधीयतामाशु तथैव मा चिरम् ॥
पुरैव पुंसावधृतो धराज्वरो
भविद्गरंशैर्यदुषूपजन्यताम् ।
स यावदुर्व्या भरमीइवरेश्वरः
स्वकालशक्त्या क्षपयंश्चरेद् भुवि ॥
वसुदेवगृहे साक्षाद् भगवान् पुरुषः परः ।
जनिष्यते तित्रयार्थं सम्भवन्तु सुरक्षियः ॥
(श्रीमद्रा०१०।१।२१-२३)

'देवताओ ! मैंने भगवान्की आकाशवाणी सुनी है, उसे तुमलोग मेरे द्वारा सुनो और फिर बिना विलम्ब इसीके अनुसार करो । हमलोगोंकी प्रार्थनाके पूर्व ही भगवान् पृथ्वीके संतापको जान चुके हैं । वे ईश्वरोंके भी ईश्वर अपनी कालशक्तिके द्वारा धराका भार हरण करनेके लिये जबतक पृथ्वीपर लीला करें, तबतक तुमलोग भी यदुकुलमें जन्म लेकर उनकी लीलामें योग दो । वे परम पुरुष भगवान् खयं वसुदेवजीके घरमें प्रकट होंगे । उनकी तथा उनकी प्रियतमा (श्रीराधाजी) की सेवाके लिये देवाङ्गना भी वहाँ जन्म धारण करें।

क्षीरोदशायी भगवान्के इस कथनका भी यही अभिप्राय है कि 'साक्षात् परम पुरुष खयं भगवान् प्रकट होंगे, वे क्षीरान्धिशायी नहीं। अतएव खयं पुरुषोत्तम भगवान् ही, जिनके अंशावतार नारायण हैं, वसुदेवजीके घर प्रकट हुए थे। देवकीजीकी स्तुतिसे भी यही सिद्ध है—

यस्पांशांशांशभागेन विश्वोत्पत्तिलयोद्याः । भवन्ति किल विश्वात्मंस्तं त्वाद्याहं गतिं गता ॥

(१० | ८५ | ३१)

'हे आब ! जिस आपके अंश (पुरुषाकतार) का अंश (प्रकृति) है, उसके भी अंश (सत्त्वादि गुण) के भाग (लेशमात्र) से इस विश्वकी उत्पत्ति, स्थिति और प्रलय हुआ करते हैं, विश्वात्मन् ! आज मैं उन्हीं आपके शरण हो रही हूँ।'

अब रही 'सित-कृष्ण-केरा' की बात, सो यों कहा गया है कि इसका प्रयोग भगवान् के रवेत या स्यामवर्णकी शोभाके लिये किया गया है। श्रीबलरामजीका वर्ण उज्ज्वल है और श्रीकृष्णका नीलस्याम। श्रीमद्भागवतके प्रसिद्ध भक्तप्रेमी वैष्णव टीकाकार श्रीविश्वनाथ चक्रवर्तीने इसका बड़ा विलक्षण अर्थ किया है—सितो रुद्रः कृष्णो विष्णुः, को बह्या तेषामपीश्वरः। अर्थात् ब्रह्मा, विष्णु और रुद्रके अधीश्वर । श्रीरूपगोखामी कहते हैं—

कलया चातुर्येण सिता निबद्धाः कृष्णा अतिश्यामाः केशा येन इति रसिकशिखावतंसस्य व्यञ्जनात् कृष्णत्वं प्राप्यते ।

—अर्थात् कलाचातुरीसे बाँचे हुए स्यामकशावाले श्रीकृष्ण । एक दूसरा अर्थ यह है—

यः स्नितकृष्णकेशः क्षीराब्धिशयः सोऽपि यत्कलयैव भवति स कृष्णो जातः सन् कर्माणि करिष्यति ।

---अर्थात को सितकृष्णकेश श्लीराब्विशायी हैं—ने भी जिस कृष्णकी करा हैं। एए यही मानना चाहिय कि स्वयं मगवान् परिपूर्णतम श्लीकृष्णमें श्लीकृष्णावनारके भी सभी, अवतार-कारणोंका एकत्र समावेश है। एकमें ही और एकमे ही सबका कार्य सुमध्यन हो जाता है।

सबसे बड़ा प्रमाण तो है — गीतामें कहे हुए मगवान् श्रीकृष्णक अपने बाक्य, जो उनके पिष्णितम, सबके आदि, खर्य भगवान् होनेकी धोपणा करते हैं । उनमेंसे कुछ थोड़-से यहाँ उद्धृत किये जाते हैं—

> क्षरः सर्वाणि भूतानि कृटस्थोऽक्षर उच्यते ॥ (१५ । १६ )

उत्तमः पुरुषस्त्वन्यः परमात्मेत्युदाहृतः। यो लोकत्रयमाविदय विभर्त्यव्यय ईश्वरः॥

( 24 | 29 )

यस्मात् श्ररमतोतोऽहमक्षरादपि चोत्तमः । अतोऽस्मि छोके वेदे च प्रथितः पुरुषोत्तमः ॥

( 25 | 36)

'समस्त भूत 'क्षर' हैं और क्रूटस्थ 'अक्षर' हैं; इन दोनोंसे पृथक एक 'उत्तम पुरुष' हैं, जिन्हें अविनाशी परमात्मा कहते हैं, जो ईश्वर हैं और त्रिळोकीमें व्याप्त रहकर सबका धारण-पोषण करते हैं । मैं 'क्षर'मे अतीत हूँ और अक्षर (क्रूएस्थ) में भी उत्तम हूँ: इसीळिये लोक और वेदमें मेरा 'पुरुषोत्तम' नाम प्रसिद्ध हैं।''

> ब्रह्मणे हि प्रतिग्राहममृतस्याच्ययस्य च । शाश्वतस्य च प्रमेस्य सुखस्यैकान्तिकस्य च ॥ (१४ | २७)

ंमैं अविनाशी ब्रह्मकी प्रतिष्ठा हूँ तथा अमृत, शाश्वत धर्म और ऐकान्तिक सुखकी प्रतिष्ठा हूँ । अर्थात ब्रह्म, अमृत, शाश्वत धर्म, ऐकान्तिक सुख—सबका आधार मैं ही हूँ ।'

गीतामें और भी बहुत-से बचन हैं, जो भगवान् श्रीकृष्णको पूर्णतम खयं भगवान् सिद्ध करते हैं । यो श्रीकृष्ण खयं भगवान् तो हैं ही, भाथ ही वे अनन्त विभूति और शक्तिसे सम्पन्न सर्वाङ्गपूर्ण योगेश्वरेश्वर सर्वकलाकुशल ऐतिहासिक महापुरूप भी हैं। उनकी सभी लीलाएँ महामानवके आदर्शको उपस्थित करती हैं । श्रीमद्भागवत तथा महाभारत तो उनके महत्त्वपूर्ण लीलाचरित्र तथा तत्त्वत्याख्यानसे भरे ही हैं, विभिन्न पुराणोंमें भी उनकी लीलाका बड़ा सुन्दर वर्णन है । वे परम सुन्दर, परम मधुर, परम कोमल होनेके साथ ही महाकालक्ष्प, अत्यन्त विकट और महान् कठोर हैं । उनकी लीलामें सर्वत्र 'षडेश्वर्यपूर्णता' के साथ-साथ 'विरुद्ध-पर्णश्चरता'के नित्य दर्शन होते हैं ।

### श्रीकृष्णका रूप-सौन्दर्य

उनका वह दिगुज रूप कितना सुन्दर तथा मधुर है, इसे कोई वता नहीं सकता। एक महात्माने कहा है कि 'श्रीकृष्णके इस मायातीत या गुणातीत नित्यरूपका वर्णन करनेकी शक्ति चौदह मुबनोंमें किसीमें भी है, ऐसा मुझे विश्वास नहीं हैं। शास्त्रोंमें जो वर्णन है, वह तो ध्यानकी सुकरताके लिये उनके रूपका आभासमात्र हैं। कर्दम ऋपिने जो रूप देखा या, वह चतुर्भुज था। धुव, अर्जुन तथा अन्यान्य भक्तोंने भी उस रूपके दर्शन किये थे। यद्यपि ये सभी रूप एक-से नहीं थे, तथापि थे एक ही। परन्तु ये उनकी ऐश्वर्यभूषिक रूप हैं। माधुर्यक्षेत्रमें उनका द्विभुज रूप ही प्रकट होता है; वह 'खजन-मोहन' ही नहीं, 'खमन-मोहन' भी है। वह नित्य नव-किशोर नटवर विग्रह है। गोपवेश है। हाथमें मधुर मुरली खिय कदम्बके नीचे विराजित है। श्याममेषके सहश नीलाम श्यामवर्ण है। पीत वसन पहने हैं। गलेमें गुञ्जाहार और वनमाला मुशोभित हैं। बदनपर नित्य मधुर मोहन स्मित हास्य है। चारों और गोपबालक तथा गोपदेवियाँ

घेरे हैं । किसकी क्षमता है जो इस अनन्त सौन्दर्य-माधुर्यको भाषाके द्वारा व्यक्त कर सके !

वजमें प्रकट भगवान्के खरूप-सौन्दर्यपर उनकी वात्सल्यमयी माता तथा मातृस्थानीया गोपमाताएँ, उनकी परम प्रेयसी गोपरमणियाँ और उनके सब प्रकारके सखागण तो अपने-अपने भावानुसार मुग्ध थे ही—उनकी मुग्धताके तो असंख्य उदाहरण हैं; संसारमें कोई भी प्राणी ऐसा नहीं था, जिसकी दृष्टि एक बार उनके सौन्दर्यपर पड़ी हो और वह अपनेको भूल न गया हो। नामकरण-संस्कार करानेके लिये आचार्य पधारते हैं और शिशु श्रीकृष्णके अश्रुतपूर्व दिन्य रूप-सौन्दर्यको देख विचित्र दशाको प्राप्त होकर अपने आपको भूल जाते और कहने रुगते हैं—

धेर्यं धिनोति बत कम्पयते शरीरं रोमाञ्चयत्यतिविलोपयते मतिं च। इन्तास्य नामकरणाय समागतोऽइ-मालोपितं पुनरनेन ममैव नाम॥

'( मेरा ) धेर्य छूट रहा है, शरीर कम्पित और रोमाश्चित हो रहा है तथा बुद्धि भी लोप हुई जा रही है । आश्चर्य है ! जिनके नामकरणके लिये मैं यहाँ आया, उन्होंने तो खयं मेरा नाम ही मिटा दिया है ।' नाम-रूप मिटनेपर ही तो मुक्ति होती है । सचमुच जिस भाग्यवान्को उनके रूप-सौन्दर्यकी शाँकी हो जाती है, उनके लिये फिर नाम-रूपात्मक संसार कैसे रह सकता है ।

भक्त बिल्वमङ्गलको प्रथम बार जब श्रीश्यामसुन्दरके रूप-सौन्दर्यकी जरा-सी शाँकी हुई तभी वे सदाके लिये अपने मनको लुटा बैठे। वे कहते हैं—

> शैवा वयं न खलु तत्र विचारणीयं पञ्चाक्षरीजपपरा नितरां तथापि।

#### चेतो मदीयमतसीकुसुमावभासं स्मेराननं स्मरति गोपवधूकिशोरम्॥

भी रौव हूँ, इस सम्बन्धमें तो कुछ विचार करनेकी आवश्यकता ही नहीं है; मैं सदा-सर्वदा 'नमः शिवाय' यह पञ्चाक्षर-मन्त्र भी जपता रहता हूँ । इतना सब होते हुए भी मेरा मन तो अब निरन्तर अतसी-कुसुम-सुन्दर गोप-वधु-किशोर श्रीश्यामसुन्दरके मधुर मुसकानभरे मुखका ही स्मरण करता रहता है ।'

अद्वैतनिष्ठासम्राट्, अद्वैतसिद्धिके रचियता श्रीमधुसूदन खामीने अपनी दशाका बड़ा ही मार्मिक वर्णन किया है—

अद्वैतवीथीपथिकैरुपास्याः स्वाराज्यसिंहासनलब्धदीक्षाः । राठेन केनापि वयं हठेन दासीकृता गोपवधूविटेन ॥

अद्वैतपथसे खाराज्य-सिंहासनपर आरूढ़ हुए ऐसे-ऐसे ज्ञान महारिथयोंको भी यह शठ गोपीत्रक्लम हठपूर्वक अपना दास बना लेता है, फिर दूसरा कोई तत्त्व उन्हें सूझता ही नहीं। इसीसे वे कह उठते हैं—

वंशीविभूषितकरान्नवनीरदाभात् पीताम्बराद्रुणबिम्बफलाधरो<mark>ष्टात्</mark> । पूर्णेन्दुसुन्दरमुखादरविन्दनेत्रात् कृष्णात् परं किमपि तत्त्वमहं न जाने॥ पण्डितराज जगन्नाथ अपने चित्तसे कहते हैं—

रे चेतः कथयामि ते हितमिदं वृन्दावने चारयन् वृन्दं कोऽपि गवां नवाम्बुदिनभो बन्धुर्न कार्यस्त्वया। सौन्दर्यामृतमुद्गिरिद्धरभितः सम्मोद्य मन्दस्सितै-रेष त्वां तव वद्धभांश्च विषयानाशु क्षयं नेष्यति॥ 'अरे चित्तं! सावधान रहना। त वृन्दावनमें गौएँ चरानेवाले, नवीन नील-नीरदंक समान नीलश्याम क्रान्तियाले उस अनिर्वचनीय पुरुषको अपना बन्धु मत बना लेना । कहीं बना लिया तो वह अपनी सौन्दर्य-सुधावर्षिणी मन्द मुसकानसे तुझ मोहित कर लेगा और तेरे समस्त प्रिय विपयोंको तुरंत नष्ट कर डालेगा ।' सच है. उनकी सौन्दर्य-सुधामयी मुसकानके सामने विपय-विप केंसे रह सकता है!

अंगिंकी तो बात ही क्या, बृढ़े व्यास एवं भीष्म-मरीखे महापुरूप तथा नाग्दादि ऋषि मुनि भी उनके स्वरूप-सौन्द्येको एकटकी लगाकर देखते ही रह जाते थे।

सुर-मुनि, मनुज-द्रनुज, पसु-पंछी, को अस जो जग जायौ। लिख के छिब-माधुरी ललन की, सुधि-बुधि निह विसरायौ॥ जांगी, परम तपस्वी, ग्यानी, जिन निज निज मन मारयौ। तिक निरिक्ष सुसक्यान मधुर तिन बरबस जीवन वारयौ॥ विसरयौ सहज बिराग, ब्रह्मसुख, धिकत बिलोचन ठाँट। तमु पुलकिन, दग प्रीति-सलिल, दुत हुदै, प्रेम-रम बांटे॥

## भगवान एक ही हैं

×

कुछ महानुभाव ऐसा मानते हैं कि लीलामें अवतीर्ण भगवान-श्रीकृष्णका त्रिविच प्रकाश है—कुरुक्षेत्रमें श्रीकृष्ण पूण सत और ज्ञानी शक्तिप्रधान हैं, द्वारका और मथुरामें पूर्णतर चित और क्रियाशक्तिप्रधान हैं। कुछ लेग महाभारत और श्रीमद्वारक्षतक श्रीकृष्णको दोतक मानते हैं। बुछ सब उनकी अपनी भावना है। जिन्ह के रही भावना जैसी। प्रमु मुरित निन्ह देखी नेसी॥ बस्तृतः परिपूर्णतम भगवान् एक ही हैं, उनका अनन्त लीलाविलास है और लीलानुसार उनका ख्रुष्ण-वैचित्र्य है। वस्तृतस्य एक ही है।

जिस किसी भी भावसे कोई उन्हें देखें—अपनी-अपनी दृष्टिकें अनुसार उनके दर्शन करे, सब करते एक ही भगवान्कें हैं। उनमें किसीको भी छोटा-बड़ा न मानकर अत्यन्त प्रेम-भक्तिके साथ अपने इष्ट-खरूपकी सेवामें ही छगे रहना चाहिये\*। अस्तु,

#### आजका मङ्गल-दिवस

आज वही महान् मङ्गलभय दिवस है, जिस दिन खयं भगवान्का इस धराधामपर प्राकट्य हुआ था । हम धन्य हैं जो आज इस महामहोत्सव-में सम्मिट्टित होनेका सौभाग्य प्राप्तकर मानव-जीवनको सफल बना रहे हैं।

भगवान् प्रकट हुए मथुराके कंस-कारागारमें—यद्यपि कुछ भक्त उनका गोकुलमें प्रकट होना भी मानते हैं। जो कुछ भी हो, उनके प्राकट्यका उत्सव मनानेका सौभाग्य मिला नन्द-यशोदाको और ब्रज-वासियोंको हो। अतः हम भी उन्हींके साथ उत्सवमें सम्मिल्ति होकर, ग्वाल-बाल तथा नन्दबाबाके साथ मिलकर नार्चे-गार्ये—

हों इक नई बात सुनि आई।

महिर जसोदा ढोटा जायो, घर घर होति बधाई॥
द्वारं भीर गोप-गोपिनि की, महिमा बरनि न जाई।
अति आनंद होत गोकुल में, रतन भूमि सब छाई॥
नाचत वृद्ध तदन अरु बालक, गोरस कीच मचाई।
सूरदास स्वामी सुख सागर सुंदर स्थाम कन्हाई॥

× × ×
नंद कें आनंद भयो, जै कन्हें यालाल की!

एक सजन पूछते हैं कि क्या भगवान् राम भगवान् श्रीकृष्णसे किसी प्रकार न्यून हैं ! इसका उत्तर यह है कि भगवान्में न्यूनताकी कल्पना करना ही अपराध है । वे दोनों सर्वथा एक ही हैं । लीलामें एक मर्यादापु क्योत्तम, दूसरे लीला-पु क्योत्तम । दोनों ही षडेश्वयंपूर्ण भगवान् हैं । जैसे श्रीमद्भागवतमें भगवान् श्रीकृष्णके लिये फूष्णस्तु भगवान् स्वयम् आया है, वैसे ही महारामायणमें भगवान् श्रीरामके लिये प्रामस्तु भगवान् स्वयम् आया है । अतएब इनमें छोटे-बड़िकी कल्पना नहीं करनी चाहिये ।

# श्रीकृष्णका भूलोकमें प्राकट्य

(सं० २०१६ वि० के श्रीश्रीकृष्णजनममहोत्सवपर प्रवचन )

गोकुलाङ्गणमण्डनं क्रतपूतनाभवमोचनं
कुन्दसुन्दरदन्तमम्बुजवृन्दवन्दितलोचनम् ।
सौरभाकरपुत्लुपुष्करविस्पुरत्करपत्लुवं
देवतवजदुर्लभं भज बल्लवीकुलवल्लभम् ॥
तुष्डकान्तिदण्डितोरुपाण्डुरांग्रुमण्डलं
गण्डपालिताण्डवालिशालिरत्नकुण्डलम् ।
पुत्लुपुण्डरीकखण्डक्लप्तमाल्यमण्डनं
चण्डवाहुदण्डमत्र नौमि कंसखण्डनम् ॥

आज अजन्माके दिव्य जन्मका महामहोत्सव है । वे अजन्मा श्रीकृष्ण क्या हैं, कैसे हैं—इस रहस्यको वे ही जानते हैं । उन्होंने खयं कहा है— भीरे प्राकट्यके रहस्यको न देवता जानते हैं न महर्षिगण ही ।'

#### न मे विदुः सुरगणाः प्रभवं न महर्षयः।

तथापि उन्होंने अपने श्रीमुखसे गीतामें अपना जो परिचय दिया है, उसका स्मरण करके हम अपने जीवनको और अन्त:करणको परम पिक्र कर सकते हैं । उनका आत्मपरिचय बतलाता है कि वे कमोसे सर्वथा अलिस रहते हैं और कर्मफलके प्रति सर्वथा निःस्पृह हैं ( ४ । १४ ); सम्पूर्ण यज्ञ-तपोंके भोक्ता, सर्वलोकमहेश्वर, समस्त प्राणियोंके सुदृद् हैं (५।२९); वे सर्वत्र व्याप्त हैं और समस्त अनन्त चराचर जगत् उनमें है (६।३०); वे जलमें रस, चन्द्र-सूर्यमें प्रकाश, पृथ्वीमें गन्य, जीवमात्रके जीवन, समस्त भूतोंके सनातन बीज, बुद्धिमानोंकी बुद्धि, तेजिंखयोंके तेज, बल्रवानोंके काम-राग-विवर्जित बल हैं ( ७ । ८ ---११ ); अष्टधा जड़ अपरा और चेतन परा—दोनों उनकी ही प्रकृति हैं (७। ४, ५); वे ऋतु, यद्भ, स्वधा, औषध, मन्त्र, आज्य, अग्नि, हवन-समस्त श्रीत-स्मार्त कर्म और उनके साधन हैं (९।१६); वे जगत्के माता, पिता, पितामह, धाता, जानने योग्य, पितत्र ओंकार और वेदत्रयी हैं; वे ही गति, भर्ताः, प्रभु, साक्षी, निवास, शरण्य, सुदृद्, उत्पत्ति-प्रस्थ्य, सर्वाधार, सर्वनिधान और अब्यय बीज हैं (९।१८); वे ही सत् हैं, असत् हैं; मृत्यु हैं, अमृत हैं (९। १९); वे सत् भी नहीं हैं, असत् भी नहीं हैं (१३।१२); वे सत्-असत् दोनोंसे परे हैं (११।३७)। वे महापापीको भी अनन्यभाक होकर भजनेपर तुरंत धर्मात्मा, शाश्वती शान्तिका अधिकारी और भक्त बना लेसे 🧗 (९ 🛭 ३१ ); उनका स्मरण करते हुए मरनेवास्त्र उन्हींको निस्संदेह प्राप्त करता है (८।५); सम्पूर्ण जगत् उनके एक अंशमात्रमें स्थित है (१०। ४२ ); उनके सिवा किंकिनात्र भी दूसरी वस्तु नहीं है, सारा चराचर जगत् सूत्रमें सूत्रकं मनियोंकी माँति उनमें गुँथा है ( ७ । ७ ) । वे आत्मारूपसे सर्वत्र सब प्राणियोंके हृदयमें स्थित हैं (१०।२०); वे अमृत, शाश्वत धर्म, ऐकान्तिक आनन्द और अविनाशी ब्रह्मकी भी प्रतिष्ठा हैं (१४।२७); वे क्षर जगत्से परे, कूटस्थ अक्षर ब्रह्मसे उत्तम और

परम पुरुषोत्तम हैं ( १५ । १६-१७ )। यह श्रीकृष्णका गीतोक्त संक्षिप्त आत्मपरिचय है ।

इसके अतिरिक्त विभिन्न शास्त—नेद, उपनिषद्, पुराण, इतिहास, सर्वदर्शी ऋषि-मुनियोंद्वारा रिनत और अनुभवी महापुरुषोंके द्वारा प्रणीत प्रन्थों एवं सफल-जीवन महास्मा भक्तों—संतोंके अनुभवके अनुसार श्रीकृष्ण पुरुषावतार, गुणावतार, लीलावतार, मन्त्रन्तरावतार, प्राभव-वैभव और परावस्थावतार, अंश-कलावतार, अर्चावतार आदि सभी अवतारोंके मूल अवतारी, चतुर्व्यूहमें सर्वप्रथम वासुदेव, सर्वेश्वरेश्वर, समस्त भगवत्अरूपोंके अंशी, सबके आदि, अनादि, निर्गुण, खरूपभूतगुणमय, निराकार, भौतिक आकारसे रहित, अचिन्त्यानन्तसद्गुण-समुद्र, सर्वातीत, सर्वमय, सर्व-गुणमय, सर्वजीवप्राण, युगपद्-विरोधिगुणाश्रय, ज्ञानमूर्ति, अखिल्य्येमामृत-सिन्धु, षद्धश्वर्यसम्पन्न, षोडशकलापूर्ण, परम प्रेमस्वरूप, रसलरूप, रसिकशिरोमणि, भक्तानुप्रहकातर, भक्त-भक्तिमान्, हानोपादानरहित नित्य-सत्य सिन्ध्य भगवदेहरूप दिव्य सिच्दानन्दधन रसघनम् ति परात्यर पूर्ण पुरुषोत्तम 'खयं भगवान् हें । उन्हीं अचिन्त्यानन्तमहिमामय सदा समिहमा-में सुप्रतिष्ठित भगवान्ने आजके शुभ दिन इस धराधामको पावन करनेके लिये दिव्य अवतार धारण किया था।

यह 'खयं भगवान्'का अवतरण था; इसिलिये सितकृष्णकेशावतार, नर-नारायणावतार, वामनावतार आदि सभी इनके अन्तर्गत हैं। समस्त पुरुष, अंश, कला, विभूति तथा लीला, शक्ति आदि अवतार इन्हींमें अधिष्ठित हैं। इन्हीं अज, अविनाशी, सर्वेश्वरेश्वरका अवतार होनेसे यह अजन्माका जन्म है। ये भगवान् गर्भमें नहीं आये, मनमें आये और इन्होंने अपने दिज्य खरूपमें प्रकट होकर परम सौभाग्यशाली माता-पिताको आश्वरंचिकत कर दिया। इनके जन्म और कर्म सभी दिज्य हैं। इन्होंने खर्म कहा है—

जन्म कर्म च मे दिव्यमेवं यो वेत्ति तत्त्वतः।
त्यक्त्वा देहं पुनर्जन्म नैति मामेति सोऽर्जुन॥
(गीता४।९)

'अर्जुन ! मेरा जन्म और कर्म दिव्य है— इस प्रकार जो तत्त्वसे जानता है, वह शरीरका त्याग करके पुनर्जन्मको नहीं प्राप्त होता, मुझे प्राप्त होता है।

जिसके जन्मका रहस्य जाननेपर जाननेवालेका जन्म नहीं होता, उसका वह जन्म दिव्य है—इसमें क्या संदेह है ।

वास्तवमें भगवान्का सिचदानन्दमय भगवदेह नित्य, शाश्वत और हानोपादानरहित भगवत्स्ररूपमय है । अप्राकृत ही नहीं, परम दिव्य है । जन्म-मृत्यु-युक्त, कर्म-जिनत और पाञ्चभौतिक नहीं ! इसीसे यह नित्य है । इसमें सृजन-विनाशकी कल्पना ही नहीं है । इसीलिये भगवान्ने स्वयं गीतामें मानव-सदश दीखनेवाले इस सिचदानन्द श्रीकृष्णविग्रहको प्राकृत मनुष्य-देह माननेवालोंको 'बुधिहीन' और 'मृदः' कहा है । वे वहाँ 'परम भाव'—भगवद्भाव—भगवत्स्ररूपकी महिमाका संकेत करते हुए कहते हैं—

अव्यक्तं व्यक्तिमापन्नं मन्यन्ते मामबुद्धयः । परं भावमजानन्तो ममाव्ययमनुत्तमम् ॥ (७।२४)

"वे बुद्धिहीन लोग मेरे सर्वश्रेष्ठ 'परमभाव'—नित्य-चिदानन्द-विप्रह भगवत्खरूपको न जानते हुए मुझ मायादृष्टिसे व्यक्त न होनेवाले भगवान्को व्यक्तिभावापन्न मनुष्य मानते हैं ।''

> अवजानन्ति मां मूढा मानुषीं तनुमाश्चितम् । परं भावमजानन्तो मम भूतमहेश्वरम् ॥ (९।११)

"समस्त भूत-प्राणियोंके महान् ईश्वर मुझ श्रीकृष्णके 'परमभाव'— 'भगवत्खरूप'को न जानते हुए मृद्छोग मुझको प्राकृत मनुष्यदेह धारण करनेवाला समझैते हैं।'' स्त्रयं भगवान् श्रीकृष्णने प्रकट होकर अपनी छोकिक-अलौकिक स्त्रस्त्रसे परम आदर्शकी स्थापना की, अधर्म तथा अधर्मियोंका नाश किया। धर्मकी प्रतिष्ठा की। अर्जुनको निमित्त बनाकर गीता-सरीखे ज्ञानभंडारका द्वार सबके लिये खोला, प्रेमियोंके प्रेम-सुधा-रसका आखादन किया और उन्हें प्रेम-रसाखादन कराकर धन्य किया। उनमें सभी गुणोंका, कलाओंका, योग-सांख्यका, ज्ञान-विज्ञानका पूर्ण लीला-प्रकाश था। वे ही ब्रजेश्वर, मधुरेश्वर और द्वारकाधीश हैं। आज उन्हींका यह प्रमपावन प्राकट्य-महोत्सव है।

कुछ उच्च श्रेणीके परम वैष्णव महानुभावोंकी यह मान्यता अथवा अनुभूति कही जाती है कि 'खयं भगवान् श्रीकृष्ण जिस समय मथुरामें कंस-कारागारमें चतुर्भुजरूपसे श्रीवसुदेव-देवकीके सामने प्रकट हुए थे, ठीक उसी समय नन्दबाबाके घरपर भी इन यशोदानन्दनका प्राकट्य हुआ था। इसका विशद विवेचन अन्यत्र किया गया है।

श्रीनन्द-यशोदाका वात्सल्य-प्रेम सर्वथा विशुद्ध था, उसमें ऐश्वर्यइानका लेशमात्र भी सम्बन्ध नहीं था; इससे उनके सामने
भगवान् द्विभुज प्राकृत बालकके रूपमें ही प्रकट हुए । उन्होंने कोई
स्तुति-प्रार्थना भी नहीं की । निश्चित अपने उदरसे उत्पन्न पुत्र समझकर यशोदाने उन्हें गोदमें उठा लिया और नन्दबाबाने स्नान
किया और वस्नाभूषणोंसे सजकर वेदइ ब्राह्मणोंको बुलाकर खस्तिवाचन
और अपने पुत्रका जातकर्म-संस्कार कराया । देवता और पितरोंकी
यथाविधि पूजा की । ब्रह्मणोंको वस्नाभूषणोंसे सुसज्जित बीस लाख गौएँ दान
दीं । रत्नोंसे और खर्णमण्डित वस्नोंसे ढक सात तिल्पर्वत दान किये । बड़ेबड़े विचित्र मङ्गलमय बाजे बजवाये और आनन्दमत्त होकर वे तथा गोपगण
एक दूसरेपर दही, दूध, घृत तथा जल उड़ेलने लगे, एक दूसरेके मुखपर
मक्खन पोतने लगे तथा मक्खन उछाल-उछालकर उन्होंने महान् आनन्दमहोत्सव मनाया ।

अबहूय विप्रान् वेद्द्यान् स्नातः युन्तिरलंकृतः ॥ वाचियत्वा स्वस्त्ययनं जातकर्मात्मजस्य वै। कारयामास विधिवत् पितृदेवार्चनं तथा ॥ धेनूनां नियुते प्रादाद् विषेभ्यः समलंकृते। तिलादीन् सप्त रक्षोधशानकौम्भाम्बरावृतान्॥

( भीमद्भागवत १० । ५ । १-३ )

अवाद्यम्त विचित्राणि वादित्राणि महोत्सवे ।

गोपाः परस्परं **द्वष्टा द्**धिक्षीरघृताम्बुभिः । आसिञ्चन्तो विलिम्पन्तो नवनीतेश्च चिक्षिपुः ॥

( श्रीमद्भागवत १० । ५ । १३-१४ )

वही नन्दबाबाका 'दिधिकाँदी' महोत्सव आज भी मनाया जाता है। कंस-कारागारमें तो किसी उत्सवको स्थान ही नहीं था। अतः भगवान् यशोदा-नन्दके यहाँ उनके मनके विशुद्ध भावानुसार ही प्राकृत बालकरूपमें आविर्भृत हुए।

सर्वभवनसमर्थ, 'कर्तुमकर्तुमन्यथाकर्तुं शक्तिमान् 'के ल्रिये दोनों जगह एक साथ प्रकट होना तनिक भी असम्भव नहीं है। जो भगवान् करोड़ों गोपरमणियोंके साथ एक ही समय रासमण्डलमें दो-दो गोपियोंके बीच एक-एक रूपसे प्रकट हो गये थे, द्वारकामें जो हजारों रानियोंके राजप्रासादोंमें प्रत्येक रानीके यहाँ नारदजीको विविध लीला करते दिखायी दिये थे, वे भगवान् एक ही साथ गोकुलमें भी प्रकट हो सकते हैं और कंस-कारागार मथुरामें भी। क्या, कैसा, क्यों हुआ—वह तो श्रीभगवान् ही जानते हैं। अपने तो उनकी लीला-स्पृतिसे अन्तःकरणको विविध करता है।

बात्सल्य-स्नेह-राज्यमें ऐसा माना जाता है कि श्रीनन्द-बशोदा भगवान् के नित्य पिता-माता हैं । छीछाधाममें भगवान् सदा ही इनके पुत्ररूपमें अवतरित हुंबा करते हैं । इनके इस छीबा-जीवनकी नहीं सुन्दर कथा है।

गोपराज श्रीनन्द समस्त समृद्धियोंसे सम्पन्न थे, पर उनके पुत्र नहीं था। उनकी अवस्था ढल गयी थी। चौथापन समीप था। अतः प्रेमीहृदय व्रजवासियोंकी आशा-लता क्रमशः सूखती जा रही थी। इसिलये उपनन्द आदि वृद्ध गोपोंने परामर्श करके एक पुत्रेष्टि-यज्ञका आयोजन किया। सबने यज्ञ-पुरुषसे गोपराज नन्दको पुत्र प्रदान करनेकी प्रार्थना की।

इधर बाहर यज्ञ हो रहा था, ब्राह्मणोंकी वेदध्वनिसे आकाश मुखरित था। उधर गोपराज श्रीनन्द अन्तःपुरमें यशोदासे कह रहे थे—"यशोदा-रानी! इस यज्ञके फल्खरूप मेरे पुत्र नहीं होगा। मनमें पुत्रकी कामना भी है और पुत्रेष्टि-यज्ञमें मेरा विश्वास भी है। परंतु मेरे मनमें जिस प्रकारके पुत्रकी वासना सदा जाग्रत् है; उस प्रकारका पुत्र प्रदान करना कर्मजनित अपूर्वके लिये सहज नहीं है। यज्ञादि कर्मोंके सभी फल 'चञ्चल' हैं। मैं जिसको सदा अपने पुत्ररूपमें देखता हूँ, वह 'अचल' है। कर्मके फल्खरूप उसे प्राप्त करनेकी आशा दुराशामात्र है। वह कर्मका फल है ही नहीं। मैंने जिसको अपने मनोरथपर बैठाया है और जिसको खन्में देखा है, वेकुण्ठाधिपति नारायण भी उसके समान सुन्दर नहीं हैं। मुझे ऐसा लगता है कि इस सौन्दर्यका जिसके हृदयने एक बार भी स्पर्श कर लिया है, उसका चित्त किसी प्रकार भी दूसरी ओर आकृष्ट नहीं हो सकता।"

वजराजकी यह बात सुनकर यशोदारानीने अत्यन्त उत्कण्ठाके साथ स्वप्नकी वात पूछी। इसपर नन्दराजने कहा—'देवी! तुम मेरी नित्यसहधर्मिणी हो, सुख-दुःखकी नित्यसिङ्गनी हो। तुमसे क्या छिपाऊँ। अबतक मैंने इसको असम्भव समझकर ही तुमसे नहीं कहा था; क्योंकि ऐसी असम्भव बातका कहना पागछपन ही माना जायगा। पर आज तुम्हारे अनुरोधको न टाछ सकनेके कारण मैं तुम्हें बता रहा हूँ—सुनो, मैं खप्नमें तथा मनोरथमें सदा-सर्वदा ही देखता हूँ—

इयामश्रञ्जलचारुदीर्घनयनो बालस्तवाङ्कस्थले दुग्धोद्गारिपयोधरे स्फुटमसौ क्रीडन् मयाऽऽलोक्यते ।



पञादाका स्वप्न

#### स्वमस्तत् किमु जागरः किमथवेन्येतन्न निश्चीयते सत्यं बृद्दि सधर्मिणि स्फुरति किं सोऽयं तवाष्यन्तरे ॥

'मैं देखता हूँ दिन्यातिदिन्य नीलमणि-सदश श्यामसुन्दरवर्ण एक बालक, जिसके चन्नल मनोहर नेत्र अत्यन्त विशाल हैं, तुम्हारी गोदमें स्थित होकर तुम्हारे दुग्धस्नावी पयोधरोंका दुग्ध पान कर रहा है और माँति-माँतिके खेळ कर रहा है। उसे देखकर मैं अपने-अपको खो देता हूँ। सोता हूँ या जागता, कुछ भी पता नहीं चलता। यशोदे! सत्य बताओ—क्या कभी तुमने भी खप्नमें इस बाळकको देखा है!

खामीकी बात सुनकर यशोदा आनन्दिवह्नल होकर गद्गद कण्ठसे कहने लगी—'त्रजराज! सचमुच मैं भी ठीक ऐसे ही बालकको सदा अपनी गोदमें खेलते देखती हूँ। खप्नमें उसे स्तन्यपान कराती हूँ, लाइ-प्यार करती हूँ। मैंने भी अति असम्भव समझकर ही संकोचवश कभी आपको यह बात नहीं बतायी थी। कहाँ मैं आभीर-स्त्री और कहाँ दिव्य स्पर्शमण !?

व्रजराज नन्दने फिर कहा—'मैंने असम्भव समझकर इस वासनाको मनसे निकालनेकी बड़ी चेष्टा की, पर किसी प्रकार भी इस असम्भव वासनाकी निवृत्ति नहीं हुई । ज्ञात होता है अखिल ब्रह्माण्डकी सृष्टि करने-वाले भगवान् नारायणकी कृपादृष्टिसे ही यह अदृष्ट और अश्रुत वस्तु हमें दृष्टिगोचर हो रही है । नारायण कृपा करें तो न तो इस असम्भव वासना-का निवृत्त होना कठिन है और न इस दुर्लभ वस्तुका सुलभ होना ही असम्भव है । उनकी जैसी इच्छा होगी, वैसा ही होगा ।'

तदनन्तर नारायण-सेवानिष्ठ यशोदाकी सम्मितिसे नन्द-यशोदा दोनोंने तन-मन-वचनसे श्रीनारायण-चरण-शरणापन्न होकर एक वर्षके छिये श्रीहरिकी अत्यन्त प्रिय द्वादशीके दिन यथाविधि व्रत करनेका नियम छिया और व्रत आरम्भ कर दिया।

नन्द-यशोदाके द्वादशी-त्रतकी संख्यावृद्धिके साथ-ही-साथ स्त्रप्रमें

देखे हुए दिव्यातिदिव्य परम सुन्दर बालकको पुत्ररूपमें प्राप्त करनेकी दम्पतिकी लालसा भी बढ़ती गयी। अब परम व्याकुलनाकी परिस्थिति हो गयी। बतानुष्ठान सर्वाङ्गपूर्ण सम्पन्न हो गया। तब एक दिन उन्होंने सामान्य निद्राके समय खप्तमें अपने इष्टतेत्र चतुर्भुज श्वान-चक्र-गदा-पग्नधारी भगवान् नारायणको देखा। भगवान् नारायण उनके सभीप आकर कृपापूर्ण दृष्टिसे उनकी ओर देखते हुए बड़ी मधुर वाणीमें बोले—

भहो मय्यभिषक्ती भक्ती कथं निर्विद्य खिद्येथे, योऽसावतसी-कुसुमसुषमः सुकुमारः कुमारः शश्वदेवानुभवतोर्भवतोः कुमारतया स्फुरति, स तु सदा भवतोरेवानुगतः प्रतिकत्यं स्वभक्तिप्रवर्तनाय दिवि-मत्प्रवर्तितद्योणधराक्रपांशकलावतोः।

'तद्धरिभाग्यम्'इत्यादिरीत्या ब्रह्माचलभ्यसाक्षात्तत्फलसाक्षात्काराय स्वयमेव पृथिब्यां भवनार्भवतोरेव भवं स्वभत एव । अचिरादेव स्विरा स्विरेषा युवयोः सफलतां विल्ता ।

'अहो नन्द-यशोदे ! तुम मुक्कमें आसक्त और मेरे परम भक्त हो । तुम इतने निर्विण्ण और खिल होकर क्यों काल्यापन करते हो ! जो अतसीकुसुमके सदश स्यामसुन्दर सुकुमार कुमार तुम्हारी अनुभूतिका विषय बनकर तुम्हारे पुत्ररूपमें तुम्हारे मनमें नित्य-निरन्तर स्फुरित होता है, वह तो तुम्हारा ही अनुवर्ता है । जगतमें वात्सल्य-प्रेमका प्रचार करनेके लिये मेरी प्रेरणासे तुम्हारे हो अंश द्रोण और धराके रूपमें लामें आविभूत होकर प्रत्येक कल्पमें तीव्र तपस्या किया करते हैं । उनकी तपस्याका फल ब्रह्मादिके लिये अलम्य है । उन्होंने तपस्या करके जो फल प्राप्त किया है, ब्रह्मादिके लिये अलम्य है । उन्होंने तपस्या करके जो फल प्राप्त किया है, ब्रह्मादिके लिये उसका प्राप्त करना तो दूर रहा, उनके निवासस्थानपर वसनेपर सौमाग्य प्राप्त करनेपर भी ब्रह्मा अपनेको कृतार्थ मानते हैं । 'तद्भूरिभाग्यमिष्ट जन्म किमप्यटन्याम्' आदि वचनोंसे ब्रह्माने खयं इसको खीकार किया है । तुम्हारे अंश द्रोण और धरारूपसे तप करके जिस फलको प्राप्त करना चाहते हैं, उसी फलका आखादन करनेके लिये तुम दोनों खयं पृथ्वीपर प्रकट हुए हो । तुम तनिक भी चिन्ता कत करो, शीम ही हुमकोगोंका वह सुन्दर मनोरभ सफल होगा।'

गोपराज नन्द श्रीनागयणके इन कृपादेश-वचनोंसे परम आशान्तित होकर प्रतिक्षण उस मनोहर बालकको पुत्ररूपमें प्राप्त करनेकी प्रतीक्षा करने लगे। यही स्थिति श्रीयशोदाजीकी थी। इन्हीं दिनों एक दिन एक अर्धवृद्धा तपिंखनी एक स्नातक ब्राह्मण बालकको साथ लिये गोपराज नन्दकी समामें प्यारी। दूरसे ही देखकर सभी सभासदोंको लगा कि ये कोई महान् प्रभावशालिनी तपिंखनी हैं। सब लोगोंने खड़े होकर हाथ जोड़े और बड़े आदरके साथ आसनादि देकर पूछा— विशे शाप कीन हैं। आपको देखनेपर ऐसा लगता है मानो आप साक्षात् भगवान्की शक्ति योगमाया हैं और आपको साथका यह बालक ऐसा प्रतीत होता है मानो मुनि नारदजी ही बालक-मूर्ति धारण करके हमलोगोंक कल्याणार्थ यहाँ प्रधारे हैं।

गोपराजके सभासदोंकी बात सुनकर तपखिनीने मुसकराकर कहा—'मेरा नाम पौर्णमासी हैं। मैं तपित्रनी और दैवज्ञा हूँ। मेरे साथके इस बालकका नाम 'मधुमङ्गल' है। बालक स्नातक हैं। इसे देखकर नारदका स्मरण होना उचित ही है; क्योंकि इस बालककी प्रवृत्ति सचमुच नारद ऋषिके समान ही है।'

तपिल्लनीकी बात सुनकर गोपराज-सभाके सदस्योंने हाथ जोड़कर कहा—'देवी! हम आपकी सेवा करने योग्य विल्कुल ही नहीं हैं। इसपर भी आपने हमलोगोंपर इतनी महती कृपा क्यों की है, कुछ समझमें नहीं आता।' इसके उत्तरमें तपिल्लनीने कहा —'बहुत शीघ्र ही तुमलोगोंका कोई एक अनिवंचनीय सौभाग्य उपिथत होनेवाला है, इसीलिये मैं यहाँ आयी हूँ।' तदनन्तर सबके पूछनेपर पौर्णमासीजीने वताया कि 'तुमलोगोंके प्राणाधिक प्रियतम गोपराज नन्दके एक पुत्र होगा और वह पुत्र अखिल जगत्को आनन्दिसिन्धुमें निमग्न कर देगा।' पौर्णमासीकी यह बात सुनकर सभी परमानन्दसे उद्धित और पुलकित होकर गद्गदवाणीसे कहने लगे—''देवी! आपके शुभागमनसे हमारा यह बृहद्दन महान् तीर्थ हो गया है। हम आपके ठिये 'कृष्णानिकें (य गुनानो का नाम कृष्णा है,

उनके समीप ) एक पर्णशाला बना देंगे । आप उसीमें निवास करें । पौर्णमासीजी बोर्ली—'तुम्हारा यह प्रतिश्रुति-वाक्य श्रुतिवाक्यके सदृश ही है। यह वाक्य नन्य ---अभी-अभी उच्चारित होनेपर भी अन्यभिचारी सत्य है । मेरा निवास 'कृष्णान्तिके' ( कृष्णके समीप ) ही होगा । तुम्हारे मुखसे 'यमुनातीरे' न निकलकर 'कृष्णान्तिके' शन्द निकला है, इससे प्रतीत होता है कि इस नन्दनन्द्रनका नाम 'कृष्ण' होगा और वह महान् प्रमावशानी होगा । उसके प्रभावकी बात क्या बतन्गर्जे, उसके प्रभावसे परस्परिवरोधी वस्तुओंमें कोई विरोध नहीं रह जायगा।"

तस्मिन् जातवति निर्दानवता पृथिव्यां भविष्यति, तदीयगुणे सदानवता । सगुणता विद्यादिप्रबन्धे तत्सम्बन्धे तु निर्गुणता । सिकंचनता विषयसम्पत्तौ तद्भक्तौ तु निष्किचनता । इत्यादिकं विरुद्धायमानमपि सर्वैरनुरुद्धं करिष्यते ।

( श्रीगोपालचम्पूः )

"नन्दनन्दनके जन्म ग्रहण करनेपर पृथ्वीमें निर्दानवता-सदानवता, सगुणता-निर्गुणता, सिकंचनता-निष्किचनता आदि परस्परविरोधी प्रतीत होनेवाले कर्मोंका एक समावेश हो जायगा ! इसका तात्पर्य यह है कि श्रीकृष्णके आगमनसे पृथ्वी दानवशून्य हो जायगी—वे पृथ्वीके समस्त दानर्वोका विनाश कर देंगे । अतः 'निर्दानवता' सिद्ध होगी । नन्दनन्दनकी अनन्त मधुर गुणावलीका पृथ्वीके भाग्यशाली व्यक्तियोद्वारा नित्य नव रूपमें आस्त्रादन होगा, अतः 'सदा नवता' होगी । पृथ्वीके छोग विद्यादि गुणोंसे विभूषित होनेपर भी नन्दनन्दनके सम्बन्धके कारण सस्व, रज, तम—इन प्राकृत गुणोंसे अतीत हो जायँगे; इस प्रकार 'सगुणता' और 'निर्गुणता' दोनों सिद्ध होंगी और भगनत्सेवार्थ शरीर-निर्वाहके किंचित् बिषयगुक्तता—'सिकंचनता' होनेपर भी भक्तिके सम्बन्धको लेकर सर्वथा 'निष्किचनता' होगी । यों एक ही समय परस्परविरोधी वस्तुओंका सम्मेळन

पौर्णमासी देवीके छिये कालिन्दी-तटपर पवित्र पर्णशालाका निर्माण हुआ और नन्दनन्दनकी दर्शनाभिलाषासे मधुमङ्गलसहित वे वहाँ रहने लगीं।

ये पौर्णमासी देवी देवर्षि नारदजीकी शिष्या और श्रीकृष्णके अध्यापक सांदीपनि मुनिकी माता थीं। ये महान् शक्तिमती थीं और श्रीकृष्णकी मधुर छीछाका सब प्रकारसे समाधान किया करती थीं। मधुमङ्गछ इन पौर्णमासी देवीका पौत्र और श्रीसांदीपनिजीका पुत्र था। यह भगवान् स्यामसुन्दरका प्रिय सखा तथा परिहासरिक—बड़ा विनोदी था। श्रीकृष्णकी गोष्ट-छीछा तथा गोपाङ्गनाओंकी सूर्य-पूजादि छीछाओंमें इसका नाम आया है। यही 'मसखरे मनसुखा'के नामसे प्रसिद्ध है।

भगवान् पहले बसुदेवजीकी भाँति नन्दबाबाके इदयमें आये और फिर एक दिन यशोदामैयाने खप्तकी भाँति यह अनुभव किया कि वह पहले खप्तमें दीखा हुआ बाइक एक बिजली-सी चमकती हुई बालिकाके साथ नन्दइदयसे निकलकर उनके इदयमें प्रवेश कर रहा है। बस, तभीसे यशोदाके दिन्य भगवद्गावमय गर्भ-लक्षण प्रकट होने लगे और भाठ महीनोंके अनन्तर भाद्रमासकी कृष्णाष्ट्रमीके मङ्गलमय दिन आनन्दमय श्रीगोविन्दके प्राकट्यसे पृथ्वी, खर्ग, आकाश, वायु आदि सभी परमानन्दरसमें निमन्न हो गये।

आज इस परमानन्द-रस-सागरमें डूबकर हम सभी उनके चरण-कमलोंमें प्रार्थना करें—

#### स्तुति-नवक

सजळ-जलद-नीलाभ स्थाम तन परम मनोहर !
गोरोचन-चर्चित तमाळ पल्ळव सम सुन्दर ॥
गोर भुजा आजानु प्रकम्बत मद-मनोज-हर ।
कङ्कण-केयूरादि विभूषित परम रम्य वर ॥ १ ॥
गुआविल-परिवेष्टित सुमन विचिन्न सुशोभित ।
चूका मण्डित रस्न-मुकुट शिखिपिच्छ नवल युत ॥
गुँघराछी अळकाविल नील कपोल सुचुम्बत ।
कुण्डल-सुति कमनीय गण्ड-आभापर डजकित ॥ २ ॥

विस्वाचक-वन्ध्क पुष्पके सुबमा हारी। भरून अधर पर मधुर मुरलिका मञ्जुल धारी ॥ हास मधुरतम त्रिभुवन-मोहन अति सुद्कारी। नासा-अप्र सुराजित सुक्ता मणि सहकारी ॥ १ ॥ विधे नेत्र गोपी-कटाक्ष-शरसे शोभित भ्र-बाक्रनसे गोपी-गण उन्मादित ॥ सहज त्याग सब भोग, निरन्तर सुख-सेवा-रत । इयामाक्याम-सुस्तेष-वासना अति मन अतुक्ति॥ ४॥ रेसात्रय राजित सुकण्ठमें खेल रहीं कल । स्वर-संयुत मूर्च्छना राग-रागिनियाँ निर्मं ॥ कौस्तुभमणि देदीप्यमान विस्तृत वक्षःस्थक। दिन्य रत्नमणि-हार, सुमन-माला श्रोभित गर्छ॥ ५॥ कटि किङ्किणि मृदु मधुर शब्द वण्टिका विकासित । भरुण चरन-नस्त दिष्य ज्योतिसे ब्रह्म प्रकाश्चित ॥ मिजमय नृपुर चरण करत जग मोद्-सुहासित। पीत-वसन असमोर्ध्व ज्योतिमय देह सुलासित ॥ ६ ॥ अनुपम अङ्ग-सुगन्ध दिन्य सुर-सुनि-मनहारी। सदे सुललित त्रिभङ्ग कल्पतरु-मूल-विहारी॥ साध दिम्य गुण-रूपमयी वृषभानुकुमारी। सदा अभिन्न, परम भाराध्या राधा प्यारी॥ ७॥ सस्ता-सुरभि-गोवत्स-बन्धु-प्रिय माधव मनहर । नन्द-यशोदानन्दन विश्व-विमोहन नटवर॥ इम सर्वथा अयोग्य, अनिधकारी, निक्रप्टतर । सहुज द्यावश्च करो हमें स्वीकार, मुरकिशर ॥ ८ ॥ दो उन प्रेमी भक्तोंके भक्तोंकी जो सेवन-रत सदा प्रिया-प्रियतम-पद-पङ्कज ॥ परम सुदुर्लभ, जिसे चाइते हैं उद्दव-अज। नहीं चाहते भुक्ति-मुक्ति, उस पद-रजको तज ॥ ९ ॥ कृष्णाय वासुदेवाय देवकीनन्दनाय च । नन्दगापकुमाराय गोविन्दाय नमो नमः॥ बोलो आनन्दकंद भगवान् श्रीकृष्णचन्द्रकी जय ! नंदके आनंद भयो, जै कन्हेयासाल की !

### 'स्वयं भगवान्' श्रीकृष्णका प्राकटच

( सं० २०१८ वि० के श्रीकृष्णजन्माष्टमी-महोस्सवपर प्रवचन )

पूर्णेन्दुसुन्दरमुखोपरि कुञ्चितामाः

केशा नवीनघ<mark>ननी</mark>लनिभाः स्फुरन्तः। राजन्त आनतशिरःकुमुदस्य यस्य

नन्दात्मजाय सब्बाय नमो नमस्ते॥

× × × ×

सान्द्रानम्दपुरंदरादिविविषद्वृस्दैरमन्दादरा-

×

×

दानम्रैर्मुकुटेन्द्रनीलमणिभिः संदर्शितेन्दिन्दिरम् । खच्छन्दं मकरन्दसुन्दरगलन्मन्दाकिनीमेदुरं

श्रीगोविन्दपदारविन्दमग्रुभस्कन्दाय वन्दामहे॥

×

×

कम्पमाननवसम्प्रकावलीसुम्बितोत्परुसहोद्रोद्यम् । स्राह्यसारुसनवीनवस्त्रवीपस्त्रवीकृतमुपास्महे महः॥

बड़ी प्रतीक्षामें थे वे पुण्यजीवन पापी असुर-दैत्य-दानव-मानव, जिनको प्रभुके परम शुभ कर-कमलोंके चारु प्रहारसे ही कलेवर त्यागकर परम गतिको प्राप्त करना था; प्रतीक्षा कर रही थी पृथ्वी माता, जो असुरों तथा असुररूपधारी राजाओंके भीषण भारसे मुक्ति पानेके ल्रिये भगवान्से आश्वासन प्राप्त कर चुकी थी; प्रतीक्षा कर रहे थे ब्यास, नारद आदि सर्वया निर्प्रन्य आत्माराम ऋषि-मुनि, जिनका हृदय भगवान् की मङ्गलमयी आनन्दमयी लीला-तरङ्गोंसे विक्षुन्य मधुर मनोहर सर्वाकर्षक साकार खरूपका दर्शन करनेके लिये समुःपुक्त सचिदानन्दमय था और जिनके हृदय भगवान्के भगवत्खरूप दिव्य छोकोत्तर गुगगगोंसे आकर्षित होकर उनकी अहैतुकी भक्तिसे भरपूर हो रहे थे; प्रतीक्षा कर रहे थे वे ऐश्वर्य-मिश्रित माधुर्यमक्ति-सम्पन्न परम भाग्यवान् देवकी-बसुदेव, जो पूर्वजन्ममें पुत्ररूपमें प्रकट होनेके लिये खयं भगवान्से वरदान प्राप्त कर चुकं थे; प्रती<sub>क्षा कर</sub> रहे थे वे दिव्य वात्सल्यरसपूर्ण**इ**दय नित्य पिता-माता नन्द-यशोदा, ब्रजकी वे वात्सल्यमयी गोपमाताएँ, निर्मल सङ्य-रस-सभ्पन्न व्रजके वे महाभाग्यवान् ग्वाल-बाल, जो केवल इसी परम सुखके लिये भूमिपर अवतीर्ण हुए थे; प्रतीक्षा कर रही थीं वे परम भाग्यवती -गौएँ एवं गोवत्सादि, जिनके रूपमें देवता, ऋषि-मुनि तथा महान् पुण्यजन अवतीर्ण हुए थे और खयं भगवान् जिनका स्तन्य पानकर, जिन्हें वन-वन चराकर, जिनके साथ घूम-वूमकर परम दिव्य सुख देना चाहते थे; और प्रतीक्षा कर रही थीं आकुल इदयसे वे अचिन्त्यानन्तसौभाग्यशालिनी नित्यसिद्धा, साधनसिद्धा, कल्पोंतक कठोर तपस्या करके वरदानसे प्राप्त गोपी शरीरवाली श्रुतियाँ, खयं ब्रह्मविद्या, बड़े-बड़े ऋषि-मुनि तथा मिथिलाकी वे गोपीभाव-प्राप्त पुरन्ध्रियाँ, जो ख-सुख-वाञ्छासे सर्वथा रहित, सर्वत्यागमय परम मधुर प्रीति-रसके द्वारा परमानन्दमय सिंददानन्दघन परम प्रियतम श्यामसुन्दर श्रीकृष्णको अनन्त सुख पहुँचानेके लिये एक-एक पल युगोंके समान बिता रही थीं । इनके अतिरिक्त और न जाने कितने प्राणी किन-किन विविध विचित्र भावोंको लेकर जिनकी प्रतीक्षा कर रहे थे, वे परात्पर सिंबदानन्द परम्रह्म अवतारी 'खयं भगवान्' अपनी समस्त खरूपभूता दिव्य शक्तियोंको, समस्त दिव्य अंशोंको तथा सम्पूर्ण अवतारों एवं अवतार-कारणोंको लेकर प्रकट हुए कंसके कारागारमें अर्द्धनिशाके समय । उस समय अखिल विश्वनह्माण्डोंकी समस्त प्रकृति आनन्दोन्मत्त होकर अपने सम्पूर्ण अङ्गोंसे मधुरतम नृत्य करने लगी-—

काल हो गया अतिशय शोभन सर्व ग्रुभ गुणोंसे सम्पन्न। विधु रोहिणि-गत हुए, ऋक्ष-प्रह-तारे सभी सौम्यतापन्न॥ हुई दिशाएँ अति प्रसम्ब सब, तारे चमक उठे आकाश। भरतीके सब नगर, प्राम, व्रज, आकर हुए मङ्गलावास॥ निर्यों थीं सब निर्मेल-जल, निशि खिले ह्रदोंमें कमल अपार। बृक्ष लदे सुमनोंसे, पिक-अलि करने लगे चहक-गुंजार॥ सुस-स्पर्धा, श्रुचि, शीतल, मन्द, सुगन्ध बह चली मधुर वयार। असुर-विरोधी साधु-मर्नोमें हुआ तुरत सुलका संचार॥ सुर-दुन्दुभियाँ मधुर बज उठीं सहसा कर आनन्द अपार। जन्म अजन्माका सुन सुर सब बने स्वयं आनन्दाकार॥ चाचि गन्धर्व, सुकिंनर गाने लगे छेड़ अति मधुमय तान। करने करो सिद्ध-चारण सब प्रमुदित मन पावन स्तुति गान॥ **अर्द्धनिशामें नाच उ**ठीं सब विद्याधरी, अप्सरा आजा समुद सराइ रहा धरतीका भाग्य परम देवर्षिसमाज॥ करने लगे सिन्धु मृदु गर्जन, मृदु-मृदु मेघ उठे सब गाज। निश्चिमें प्रकट हुए जब सब ईश्वर-राजाओंके महाराज॥

अब इन परात्पर परम्रह्म श्रीकृष्णके तनिक खरूपचिन्तनका मङ्गल प्रयास कीजिये—

ये मधुर नरके आकारमें प्रकट भगवान् अनादि हैं और सबके आदि हैं, सबसे परे हैं, सबमें अनुस्यूत हैं, समस्त कारणोंके परम कारण हैं, सर्वगत, सर्वखरूप हैं और सर्वातीत सचिदानन्द-विग्रह खयं परब्रह्म हैं।

> र्रश्वरः परमः कृष्णः सचिदानन्दविग्रहः। अनादिरादिगोविन्दः सर्वकारणकारणम्॥ (ब्रह्मसंहिता)

इस दृश्यमान अनन्त विश्व तथा इससे सर्वथा अतीत जो कुछ है या हो सकता है, उस सबका मूछ, उन सबको जिसने अपनेमें ले रक्खा है, उस तत्त्वका पता छगाकर तथा अनुभव करके हमारे परम तत्त्वझ झानी महापुरुष ऋषि-मुनियोंने उसका नाम बतछाया—'ब्रह्म'।

बह ब्रह्म-शब्द उस तत्त्वका खरूपवाचक है। इसका अर्थ है—-'बृहत्तम वस्तु'।

'बृंहति बृंहयति च इति ब्रह्म ।' अर्थात् जो बड़ा (बृहत्) होता—बढ़ता है (बृंहति), और बड़ा (बृहत्) करता—बढ़ाता है ( बंहयति ), उसे 'ब्रस' कहते हैं । जो बड़ा बना सकता है—बढ़ा सकता है, उसमें निश्चय ही बड़ा बनानेको शक्ति है । श्रुति कहती है—उसमें एक ही शक्ति नहीं है, अनेक शक्तियाँ हैं । 'परास्य शक्तिविंविधेव श्रयते ।' ( क्वेताश्वतर ० ) और उसमें विविध अनन्त राक्तियाँ होनी ही चाहिये: क्योंकि वह सबसे बड़ा है। वह किसकी अपेक्षा और कितना बड़ा है, इसका कहीं उल्लेख न होनेसे यहां मानना पड़ता है कि वह सबकी अपेक्षा तथा सभी निषयोंमें बड़ा है - बृहत् है। वह खरूपमें बड़ा है, वह जिक्कमें बड़ा है और वह शक्तिक कार्योंमें भी बड़ा है। खरूपमें सर्वापेक्षा बृहत् होनेके कारण ही वह सर्वगत है, सर्वाधार है, अनन्त है और विभ है । राक्तिमें बृहत् होनेके काएण ही वह राक्तियोंकी संख्यामें तथा ब्रत्येक राक्तिके परिमाणमें भी अनन्त हैं । कार्यके द्वारा ही राक्तिका पता लगता है । श्रुतिद्रष्टा ऋषियोंने जब यह कहा है कि 'ब्रह्ममें अनन्त शक्तियाँ हैं' तब वह सिद्ध है कि उन्होंने ब्रह्मकी शक्तियों के कार्यों को भी अवस्य देखा है । श्रुतियाँ जब ब्रह्मको 'अनन्त' बतलातो हैं—-'अनन्तं ब्रह्म' तब ब्रह्मकी ब्रह्म अनन्तता सभी विषयोंने सिद्ध होती है—बह्यक खरूपने, उसकी शक्तियोंने. तसके कार्योमें और उसकी शक्ति-प्रकाशनकी विचित्रताओंमें । शक्तिकी क्रियासे ही 'निर्विशेष' वस्तु 'सविशेष' हो जाती है। जिस समय क्रियी इक्ति प्रकट होकर कियाशीला होती है, उस समय उसकी किया उसके 'खरूप' पर भी होती है। इससे उस 'खरूप' में भी 'विशेषना' आ

जाती है । इसीसे ब्रह्मके द्विविध खरूपोंका वर्णन मिस्रता है । बृहदारण्यक उपनिषद् (२ । ३ ।१ ) में कहा गया है——'हे वाव ब्रह्मणो रूपे मूर्त चामूर्त च'। वस्तुतः ब्रह्मका खरूपभूत, उसकी शक्तिः खरूपकी बिचित्रता, शक्तियोंकी विचित्रता और प्रकाशकी विचित्रता—सभी कुळ ब्रह्मका ख़क्क्पभूत, नित्य और अनादि है। वह ब्रह्म स्वरूपतः नित्य एक होते हुए ही, स्वरूपतः ही अनादिकालसे विविधलक्ष्पसम्पन्न, विविधशक्तिसम्पन्न, विविधशक्ति-प्रकाश-प्रक्रिया-सम्पन है । नित्य एक होने हुए ही वह नित्य पृथक् सत्तारूप है । पृथक सत्ता न माननेपर प्रत्येक ख़रूपकी अनादिता और नित्यता सभ्भव नहीं होती । नित्य पृथक सत्ता है-इसीसे ब्रह्म तथा ब्रह्मके विष्णु, नारायण, राम, कृष्ण, शिव, दुर्गा आदि सभी खरूप मायाकी उपाधिसे प्रतीत होनेवाले--- छलमात्र नहीं हैं, बल्कि अनादि सत्य तथा नित्य हैं। एक होते हुए ही अनादिकालसे ही ये विविध रूपोंमें अभिन्यक्त हैं—'एकोऽपि सन् बहुधा यो विभाति ।' वस्तुका खरूपगत धर्म उसके प्रत्येक अणु-परमाणुमें बेसे ही सदा विद्यमान रहता है, जैसे अग्निक प्रत्येक कणमें दाहिका राक्ति है, जलके प्रत्येक कणमें अग्निनिर्वापकत्व गुण है। त्रस नित्य शाश्वत सत्-चित्-आनन्दमय है, वह सर्वदा सर्वथा पूर्ण, सर्वग, सर्वगत, अनन्त और विभु है । अतएब उसका प्रत्येक ख-रूप ही नित्य, शाश्वत, सत्-चित्-आनन्दमय और सर्वदा सर्वथा पूर्ण, सर्वगत, अनन्त और विभु है---

> सर्वे नित्याः शाश्वताश्च देशसास्य परात्मनः। हानोपादानरहिता नैव प्रकृतिजाः कवित्॥ परमानन्दसंदोहा झानमात्राश्च सर्वतः। सर्वे सर्वगुणैः पूर्णाः सर्वदोषविवर्जिताः॥

'भगवान्कें वे सभी रूप नित्य हैं, शाश्वत हैं, परमास्म-देह हैं । उनके देह जन्म-मरणसे रहित हैं, खरूपभूत हैं, कदापि प्रकृतिजनित नहीं; वे परमानन्दसंदोह हैं, सर्वतोभावेन ज्ञानैकखरूप हैं। वे सभी समस्त भगवद्गुणोंसे परिपूर्ण हैं एवं सभी दोषोंसे (माया-प्रपञ्चसे ) सर्वथा रहित हैं।

हम अपनी सीमित बुद्धिसे समझते हैं कि "एकसे अधिक 'विभु' वस्तुएँ नहीं हो सकतीं। स्थान कहाँ होगा—दूसरे विभुके लिये। अतः ब्रह्मखरूप इतने विभु केंसे हो सकते हैं।" हमारे लिये सोचना ठीक भी है; क्योंकि हमारी प्रकृतिजनित सीमित बुद्धि इससे आगेकी बात सोच ही नहीं सकती। परंतु शास्त्रोंने ब्रह्मको 'अचिन्त्यशक्ति' बतलाया है—उस अचिन्त्य-शक्तिके प्रभावसे ही अनेक विभु खरूपोंकी सम्भावना सिद्ध होती है। हमारे युक्ति-तर्क वहाँ नहीं चलते। उन युक्ति-तर्कोसे विचार सम्भव होता तो 'अचिन्त्य' शब्दका व्यवहार ही नहीं किया जाता। हमारे सीमित क्षेत्रवाले मन-बुद्धि तो वहाँतक पहुँच ही नहीं पाते। इसीसे यह कहा गया है—

#### अचिन्त्याः खलु ये भावा न तांस्तर्केण योजयेत्॥

अतएव यह मानना चाहिये कि एक ही ब्रह्म अनन्त खरूपोंमें नित्य प्रकट है। 'एकोऽपि सन् बहुधा यो विभाति' (गो० पू० ता० उ०), 'बहुमूर्स्थेंकमूर्तिकम्' (श्रीमद्भागवत)। विभु वस्तुके बिना ऐसा हो नहीं सकता। वस्तुतः ये विभिन्न विविध खरूप तत्त्वतः पृथक्-पृथक्, खतन्त्र खरूप नहीं हैं। ये सब एक ही परम खरूपकी विभिन्न अभिव्यक्तियाँ या विभिन्न धर्ममात्र हैं।

छीछाके आवश्यकतानुसार इन सब खरूपोंमें राक्तिका विकास न्यूनाधिक होता है। इनमें ऐसे खरूप भी हैं, जिनमें समस्त राक्तियोंकी और समस्त राक्ति-विचित्रताओंकी पूर्णतम अभिव्यक्ति है और ऐसे खरूप भी हैं, जिनमें न्यूनतम अभिव्यक्ति हैं। इन दोनोंमेंसे प्रथम प्रकारके खरूपमें ही 'समग्र ब्रह्मभाव' का पूर्ण प्रकाश है। वस्तुतः ब्रह्मवका पर्यवसान भी उसीमें है। इसीसे वह 'ब्रह्मकी प्रतिष्ठा' है, ब्रह्मका आश्रय है।

इसीसे ऐसे खरूपको 'परब्रह्म' कह सकते हैं । यह परब्रह्म 'खरूप' में पूर्णतम, 'शक्तियों' में पूर्णतम और 'शक्तियों'के विचित्र प्रकाशोंमें भी पूर्णतम है । इसीको 'पूर्णतम परम्रह्म' या 'समप्र मह्म' कहते हैं। इससे जिसमें न्यूनतम राकिका प्रकारा है, उसे 'ब्रह्म' कह सकते हैं। यह 'ब्रह्म' खरूपतः ब्रह्म है, पर 'शक्तितः' नहीं है। इसमें खरूपका पूर्ण प्रकाश है, परंतु शक्तिका प्रकाश नहीं है। इसीसे यह 'निर्विशेष' है, नि:शक्ति और निराक्तार है। इसकी 'निराक्तारता' यथार्थ सत्य है, क्योंकि इसमें शक्तिका प्रकाश नहीं है। शक्तिका प्राकट्य हुए बिना आकारादि विशेषताएँ सम्भव नहीं । यह 'ब्रह्म' शब्दके 'बृंह्ति' अंशका परम सिद्ध रूप है ( पर 'बृंहयति' का नहीं ) । परंतु इस निर्विशेष खरूपमें भी शक्तिका सर्वथा प्रकाश न हो, ऐसी बात भी नहीं है; क्योंकि 'खरूपगत' शक्ति तो इसमें है ही। यह ब्रह्म शून्य नहीं है, यह अस्तित्व रखता है । अतएव इसमें अस्तित्व-शक्ति है । आनन्दमय है, इससे इसमें 'आनन्दमयत्व-शक्ति' है और 'चेतन' है, इसलिये 'चिच्छक्ति-सम्पन्न' है । इसके अतिरिक्त' वस्तुतः एकमात्र परब्रह्म भगवान्के किसी भी श्राह्मपर्में शक्तिका कभी अभाव नहीं है। केवल उसकी अभिन्यक्ति नहीं है। अतएव इम 'ब्रह्म' को 'शक्तिरहित' न मानकर 'अञ्यक्तराक्ति' मानते हैं । 'निर्विशेष' का अर्थ 'अञ्यक्तराक्ति' ही होना चाहिये ।

ब्रह्म आनन्दस्वरूप है, रसखरूप है—'रसो वै सः'। 'रस' शब्दके भी दो प्रकारके अर्थ होते हैं—एक वह जो आखाद्य है, जैसे मधु; और दूसरा वह जो आखादन करता है, जैसे भ्रमर । ये दोनों ही रस हैं। अतएव रसका अर्थ होता है 'आखाद्य रस' और 'आखादक रसिक'। ब्रह्मके सभी रूप आनन्दरूपमें आखाद हैं। परंतु जिस खरूपमें शास्तिकी अभिव्यक्ति नहीं—जैसे 'अव्यक्तशक्ति' ब्रह्म, वह खरूप आखादक या रसिक नहीं हो सकता।

जिन खरूपोंमें ऐश्वर्य, माधुर्य, सौन्दर्य, सौशील्य, प्रागल्म्य,

सर्वज्ञस्व, भक्तवारसल्य, भृत्यवश्यत्व आदि गुणोंकी अभिव्यक्ति है, ते ही भगवान् हैं। इनमेंसे जिस खरूपमें इन भगवदीय गुणोंकी तथा शिक्ति जितनी ही अधिक अभिव्यक्ति हो, उसमें उतनी ही अधिक भगवत्ताका प्रकाश है। जिसमें इन गुणोंका तथा शिक्तियोंका पूर्णतम प्रकाश है, वही खरूप पूर्णतम भगवान्, 'खयं भगवान्' है। अतः उपर्युक्त 'पर ब्रह्म' ही खयं भगवान् या पूर्णतम समग्र भगवान् है। उसमें 'आखाद्य'—रस-खरूपताकी भी पूर्णतम अभिव्यक्ति है और 'आखादन'—चमत्कारकी भी चरम तथा परम परिणित है। इसीसे वह 'रिसक्तिश्वर' है। निर्विशेष अर्थात् 'अव्यक्तशक्ति' ब्रह्म खरूपतः इससे अभिन्न होनेपर भी 'रिसक्त-शेखर' नहीं है। ये 'समग्र भगवान्' ही 'रिसक्तेन्द्रचूडामणि' हैं। ये प्रेमानन्दरस-खरूप परब्रह्म 'खयं भगवान्' अपने असमोर्घ्व रसमाध्यके द्वारा सभीका आकर्षण करते हैं—इसीसे इनका नाम है—'कृष्ण'।

ये श्रीकृष्ण खरूपतत्त्वकी दृष्टिसे न तो पृथक्-खरूप हैं, न पृथक्-होक्त हैं और न विशेष-शक्ति ही हैं। ब्रह्मके निर्गुण-सगुण दो खरूप हैं—'खरूपं द्विविधं चैव सगुणं निर्गुणात्मकम् ।' 'अव्यक्तशक्ति' ब्रह्मको 'निर्गुण' तथा 'व्यक्तशक्ति' ब्रह्मको 'सगुण' कहते हैं। इसका यह अर्थ कदापि नहीं है कि सगुण ब्रह्ममें कोई प्राकृतिक गुण है। भगवान् के किसी भी रूपमें प्राकृत गुण नहीं हैं— वे सदा ही भगवत्खरूप दिव्य चिन्मय गुणोंसे युक्त हैं; परंतु शक्ति या गुणोंके प्रकाशमें न्यूनाधिकताके कारण मेद दिखायी देता है। श्रीकृष्णमें गुणों और शक्तियोंका पूर्णतम प्रकाश है; इसलिये वे अंशी हैं, अन्य सब अंश हैं। शक्तिके अधिक प्रकाशसे अंशी और न्यून प्रकाशसे अंश। बस, यह अभिन्यक्तिजनित मेद है, खरूपगत नहीं। श्रीकृष्णमें समस्त शक्तियोंका पूर्णतम प्रकाश है। वे नित्य अचिन्त्यानन्त खरूपभूत दिव्य गुण-गर्णोक निकेतन हैं, अचिन्त्यानन्तिशिविधर्म-गुणाश्रय हैं, अख्रिकरसागृतिस्यु हैं; ह्वीबे ने समस्त ईश्वरोंके परम ईश्वर, सर्वलोकमहेश्वर 'समग्र भगवान्' या सबके अंशी 'खयं मगवान्' हैं।

श्रीकृष्ण सिचदानन्दस्वरूपभूत श्रीविष्रहरूपसे साकार हैं, द्विभुज हैं, गोपवेशधारी हैं, वंशीधर हैं, नित्यनविकशोर, नित्यनवकमनीय-कलेबर मटवर हैं | वे जीला-पुरुषोत्तम हैं |

श्रीकृष्ण ऐसर्य-माधुर्यके अनन्तानन्त निषि हैं, पर उनके भी दो रूप हैं—'ऐस्वर' और 'ब्राह्म' । वे ऐस्वर-रूपसे अधुरोंका लंहार, लोकधर्मका संस्थापन तथा अम्युरथान, साधु-परित्राण, दृष्टदलन आदि लीला-कार्य करते हैं और 'ब्राह्म'-स्टूर्स्पसे माधुर्यका विस्तार करते हैं । उनके रूप-गुण-सौन्दर्य-माधुर्य इतने दिव्य चमत्कारपूर्ण तथा नित्वनव रूपमें प्रकट हैं कि वे निर्मन्थ ऋषि-मुनियों, देवताओं, समस्त लक्ष्मियों— यहाँतक कि भगवरखरूपोंको भी आकर्षित किये रहने हैं । दूसरोंकी बात तो दूर रही, उनकी वह परममधुर अनिवंचनीय सुन्दरतारूप आकर्षिणी शक्ति खयं उन्हींके चित्तको आकर्षित और प्रस्तुच्य कर देती हैं—

अपरिकलितपूर्वः कश्चमत्कारकारो स्फुरति मम गरीयानेष माधुर्यपूरः। अयमहमपि हन्त प्रेक्ष्य यं लुब्धचेताः सरभसमुपभोक्तुं कामये राधिकेव॥ ( लल्जिमाष्ट्र)

किसी मणिकी दीवालमें या दर्पणमें प्रतिविम्बित अपनी रूपमाधुरीको देखकर श्रीकृष्ण आश्चर्यके साथ कहते हैं— 'अहो ! इस माधुरीका तो इससे पहले मैंने कभी अनुभव किया ही नहीं। मेरी यह माधुरिका कितनी चमस्कारजनक है, कितनी महान् श्रेष्ठ है और कितनी मधुर है ! इसे देखकर तो मेरा चित्त लुब्ध हो गया है। (श्रीराधिका इसे देखते-देखते कभी थकती ही नहीं, निर्निमेष नेत्रोंसे परम उत्सुकताके साथ निस्य-निरन्तर देखा हो करती हैं— इससे अनुमान होता है, वे ही इस

रूप-माधुरीका पूरा रसास्तादन करती हैं।) अतएव मैं चाहता हूँ कि मैं भी श्रीराधिकाजीकी भाँति ही परम उत्सुकताके साथ इसका उपभोग करूँ।

अखिलरसामृतसिन्धु श्रीकृष्णके माधुर्यका वर्णन करनेके लिये भाषामें न शब्द है न शक्ति ही। इसको तो जिसने देखा है, वही जानता है, पर वह भी बता नहीं सकता; क्योंकि उसका हृदय ही सदाके लिये इस रूपमाधुरीके द्वारा अपहरण कर लिया जाता है।

#### ईसाई भक्त माइकेलने कहा है-

जिसने देखा कभी नयनभर मोइन-रूप विना वाधा। वही जान सकता है क्योंकर कुछ-कछिनी है राक्षा॥

वह रूपमाधुरी सर्वस्न हरण कर लेती है क्षणभरमें। परम-प्रेमी भक्त लीलाञ्चक श्रीबिल्वमङ्गल गाते हैं—

मधुरं मधुरं वपुरस्य विभोर्मधुरं मधुरं वदनं मधुरम्। मधुगन्धि मृदुस्मितमेतदहो मधुरं मधुरं मधुरं मधुरम्॥

प्रातःस्मरणीय श्रीवल्छभाचार्य सर्वत्र मधुरता देखते हुए,

अधरं मधुरं वदनं मधुरं नयनं मधुरं हसितं मधुरम्। हृदयं मधुरं गमनं मधुरं मधुराधिपतेरिखलं मधुरम्॥ वचनं मधुरं चितं मधुरं वसनं मधुरं वितं मधुरम्। चित्रं मधुरं भ्रमितं मधुरं मधुराधिपतेरिखलं मधुरम्॥

——इत्यादि शब्दोंसे उनकी सर्वाङ्गीण मधुरताका संकेत करते हैं। महाप्रभु चैतन्यके द्वारा कथित शब्दोंका कुछ भाव है——

> कृष्ण-अङ्ग-लावण्य मधुरसे भी समधुरतम । उसमें श्रीमुख-चन्द्र परम सुषमामय अनुपम ॥ मधुरापेक्षा मधुर, मधुरतम उससे भी अति । श्रीमुखकी मधु-सुधामयी ज्योत्स्नामयि सुस्मिति ॥ इस ज्योत्स्ना-स्मिति मधुरका एक-एक कण अति मधुर । होकर श्रिभुवन स्थास जो बना रहा सबको मधुर ॥

श्रीकृष्णकी ज्योत्स्नामयी मधुर मुसकानके कणमात्रसे ही जगत्में जहाँ-तहाँ माधुर्यका विस्तार दीखता है । इनका मन्दस्मित ही जगत्में सम्पूर्ण आनन्द-विधान करता है । अन्यया, जगत् तो दुख:मय है ही ।

अतएव भगवान् श्रीकृष्णमें ऐश्वर्य-माधुर्य दोनोंका ही पूर्णतम प्रकाश है। तथापि रस-जगत्में माधुर्यकी ही प्रधानता है; क्योंकि सब **छोग वस्तुतः रस ही चाहते हैं,** सब रसका ही अन्वेषण करनेमें छगे **हैं**। अबस्य ही, इस परम पवित्र भगवद्रस्का संधान न होनेके कारण वे विषय-भोगोंके 'रस' नामको दूषित करनेवाले कुरस ( कुल्सित रस ), विरस ( विपरीत रस ) और अरस ( सर्वथा शुष्क ) का ही आखादन करते हैं और फरूतः उनका जीवन अत्र-परत्र-सर्वत्र पाप-दोषमय, दुःख-ज्वाबामय, उद्वेग-अशान्तिमय और नरकयन्त्रणामय हो जाता है। मनुष्य इससे बचे और यथार्थ रस-भगवदूप-रस ( 'रसो वै सः' ) को प्राप्तकर धन्य, सफल और सुखी-जीवन हो जाय—इसीलिये श्रीनारदजीके उपदेशसे व्यासजीने रसराज भगवान्की परम मधुर लीला-कथाका पवित्र स्रोत बहाया और महाभागवत श्रीशुकदेवजीने मुमूर्पु राजा परीक्षित्को अगाध रसनिधिमें डुबाकर धन्य कर दिया । यह दिव्य रस भगवान्के माधुरमें ही है। अतए न मार्चुर्व ही प्रधान है। वैसे तो वस्तुतः भगवान् श्रीकृष्णका ऐसर्य भी माधुर्यके अनुगत ही है। उनके ऐस्वर्यका अणु-परमाणु भी माधुर्यसे ही सिम्नित है। इसीसे श्रीकृष्णका ऐश्वर्य अन्य स्थलोंके ऐश्वर्यकी भौति कदापि भयप्रद नहीं है । लोग भूलसे ऐश्वर्यमें ही भगवता देखते हैं; पर श्रीकृष्णमें ऐश्वर्य-लीला ऐसी माधुर्य-मण्डित है कि वह परम भगवत्ताका प्रकाश करती हुई ही भगवान्को गौरव-गरिमाहीन, अपना 'निज जन' बना देती हैं । भक्त उनको अपना मानकर उनके चरणोंमें सूट पड़ता है, उन्हें आलिक्सन करने लगता है। उनके हृदयसे चिपट जाता है, डन्हें गोदमें बैठा लेता है, खयं उनकी गोदमें बैठ जाता है, उनके गळबैयाँ देकर चळता है, साथ खाता-पीता है, एक साथ विद्वार करता है और भगवान्, सर्वगुण-गौरवमय होते हुए भी, यह सब सानन्द समुत्युकताके साथ स्वीकार करते हैं--- छल-कपटसे नहीं, मायासे नहीं,

अभिनयके रूपमें नहीं, पर खयं ऐसे ही बनकर प्रेमरसका मधुर आखादन करने-करानेके छिये!

आज इन्हीं समप्र भगनान्, 'खयं भगवान्' श्रीकृष्णका प्राकट्य-महोस्सव है। यह स्मरण रखिये कि भगवान् श्रीकृष्ण कर्मवरा जन्म लेनेवाले पाश्चभौतिकदेहधारी जीव नहीं हैं। ये नित्य सत्य सनातन सिचदानन्द-खरूप हैं। देह-देही-भेदसे रिहत हैं परस्पर-विरुद्ध-धर्माश्रय होनेके कारण इनमें जागितक भावोंके दर्शन होते हैं, पर इनके वे जागितक भाव भी वस्तुतः चिदानन्दमय भगवस्वरूप ही हैं।

आप जिस रूपमें इनको देखना चाहें, देख सकते हैं; इनसे सम्बन्ध स्थापन करना चाहें, कर सकते हैं । ये सभी सम्बन्ध स्थीकार करनेको प्रस्तुत हैं । पर सम्बन्ध होना चाहिये अनन्य, अन्यभिचारी, पूर्ण तथा आत्माका, बाहरका नहीं ।

ये हमारे हैं, इम इनके हैं। मगवान्, सबमें समान होते हुए भी जो इन्हें प्रेमसे भजता है, उसको अपन हृदयमें बसा लेते हैं और खयं उसके हृदयमें बसे रहते हैं—'मिय ते तेषु चाप्यहम्' (गीता)। इतना ही नहीं, वे खयं उसका हृदय बन जाते हैं और उसे अपना हृदय बना लेते हैं। श्रीमद्भागवतके वचन हैं—

साधवो हृद्यं महां साधूनां हृद्यं त्वहम् । मदन्यत्ते न जानन्ति नाहं तेभ्यो मनागपि ॥

(318192)

'वे ( ग्रेमी ) साधु मेरा इदय हैं और मैं उन साधुओंका इदय हूँ । वे मेरे अतिरिक्त किसीको नहीं जानते तो मैं उनके सिवा किसीको नहीं जानता ।'\*

बोह्ये नन्दनन्दन श्रीश्यामसुन्दरकी जय!

<sup>\*</sup> यहाँ मैंने बह जो कुछ कहा है, वह अनुभवी वैष्णव महात्माओंका प्रसादमात्र है । मैं तो खरूप-तखसे सर्वेचा अनभिज्ञ एक दीन-हीन-पामर प्राणी हूँ । उनके उद्गारोंको चूरा त्रकट भी नहीं कर सकता ।

### श्रीकृष्णका परम स्वरूप और उनका प्रेम

आपका पत्र मिला । आपका लिखना ठीक है । श्रीकृष्ण-प्रेमी भक्त वैणाव सचमुच ऐसा ही मानते हैं कि तत्त्वरूप निराकार ब्रह्म भगवान् श्रीकृष्णकी अङ्गकान्ति हैं, परमात्मा उनके अंश हैं और वर्डश्वर्य (समग्र ऐस्वर्य, धर्म, यश, श्री, ज्ञान और वैराग्य ) के पूर्ण आधारखरूप भगवान् श्रीनारायण श्रीकृष्णके विलास-विप्रह हैं । श्रीकृष्ण और उनकी खरूपभूता श्रीराधा सर्वथा अभिन्न हैं । सर्वथा देतरहित एक ही परम भगवत्तरव छीला-रसाखादनके छिये दो रूपोंमें प्रकट है। इन्हीं दो रूपोंको 'तिषय' और 'आश्रय' कहा गया है । श्रीकृष्ण 'विषय' हैं और श्रीराधा नी 'आश्रय' । विषय 'भोक्ता' होता है और आश्रय 'मोग्य'। छीछाके छिये कभी-कभी श्रीकृष्ण 'आश्रय' बन जाते हैं और श्रीराधाजी 'विषय' मजती हैं । श्रीराधाजी भगवान् श्रीकृष्णके खरूपभूत आनन्दका ही मूर्तिमान् रूप हैं । परंतु **टीटाके टिये श्रीराधारानी** प्रेमका परिपूर्ण आदर्श हैं और भगवान् श्रीकृष्ण आनन्दके । इसीसे छीछामयी श्रीराधाजी भगवान् श्रीकृष्णकी सबसे श्रेष्ठ 'आराधिका' हैं, उन्हें निज सुखका बोध नहीं है । वे जानती हैं श्रीकृष्णके सुबको और श्रीकृष्णको सुबी देखकर ही नित्य परम सुखका अनुभव करती हैं। उनकी सिक्निनी और सखी समस्त गोपियाँ भी इसी भावकी मुर्तियाँ हैं। वे श्रीराधाकृष्णके सुखसे ही सुखी होती हैं। उनमें निजेन्द्रिय-ब्रुखकी बासना कल्पनाके लिये भी नहीं है। इसीसे ने प्रेममन भक्तिमार्ग और प्रेमी भक्तोंकी परम आदर्श पथप्रदर्शिका हैं।

#### चोर-जार-शिखामणि

मजे वसन्तं नवनीतचीरं गोपाङ्गनानां च दुकूलचीरम् । भनेकजन्मार्जितपापचीरं चौराप्रगण्यं पुरुषं नमामि ॥ अद्दिमकरकरनिकरमृदुमुदितलक्ष्मी-

सरसतरसरसिरुहसहशहशि देवे।

वजयुवतिरतिकलहविजयिनिजलीला-

मद्मुद्तिवद्नशिमधुरिमणि लीये ॥

एक सज्जन पूछते हैं— 'गोपालसहस्रनाम'में भगवान्का एक नाम 'चोर-जार-कि बामिण' आया है । चोरी और जारी दोनों ही अत्यन्त नीच वृत्तियाँ हैं । भगवान्के भक्तकी तो बात ही दूर, जब साधारण विवेकवान् पुरुष भी 'चोरी-जारी' से बचे रहते हैं, तब फिर भगवान्में चोरी-जारीका होना कैसे सम्भव है ! और यदि उनमें चोरी-जारी नहीं है तो फिर उनको चोर-जारोंका मुकुटमणि कहना क्या उन्हें गालियाँ देना नहीं है ! और यदि वस्तुतः भगवान्में चोरी-जारीका होना माना जा सकता है तो फिर वे भगवान् कैसे हुए और उनके आदर्शसे दुनियाके छोग हुवे बिना कैसे रहेंगे ! मेरी समझसे बुरी नीयतसे किसीने उनका यह नाम रख दिया है । इस सम्बन्धमें मैं आपका मत जानना चाहता हूँ ।

इसके उत्तरमें अल्पमितके अनुसार कुछ लिखनेका प्रयत किया जाता है। प्रश्नकर्त्ता महोदयको इससे कुछ संतोष हुआ तो अन्छी बात है। नहीं तो, इसी बहाने कुछ समय भगत्रचर्चामें बीतेगा और इस सुअवसरकी प्राप्तिके कारण प्रश्नकर्त्ता महोदय हैं, इसलिये में तो उनका कृतज्ञ हूँ ही।

यह बात सर्वथा सस्य है कि 'चोरी' और 'जारी' बहुत ही नीच वृत्तियाँ हैं और ऐसी वृत्तियाँ जिन लोगोंमें हैं, ने कदापि निनेकतान् और सदाचारी नहीं हैं। भक्तमें ऐसे दुर्गुण रह ही नहीं सकते; और भगवान्में तो इनकी कल्पना करना भी मूर्खताकी सीमा है। इतना होनेपर भी 'गोपालसहस्रनाम' में आया हुआ श्रीभगवान्का यह 'चोर-जार-शिखामणि' नाम न तो भगवान्को गाली देनेके लिये है और न किसीने बुरी नीयतसे ही इस नामको गढ़ लिया है। दृष्टिनिशेषके अनुसार भगवान्में इस नामकी पूर्ण सार्थकता है और इसका रहस्य समझ लेनेपर फिर कोई शङ्का भी नहीं रहती।

सबसे पहले भगवान्का खरूप समझना चाहिये। खरूपभूत दिन्यगुणविशिष्ट भगवान्में लौकिक गुगोंका—जो प्रकृतिसे उत्पन्न त्रिगुगके विकार हैं—सर्वथा अभाव है, इसिल्ये वे निर्गुण हैं। भक्तोंके परम आदर्श, लोकसंग्रहके आचार्य और विश्वके भरण-पोषण-कर्ता होनेसे वे समस्त सात्तिक गुणोंको अपनेमें धारण करते हैं, इसिल्ये वे अशेषसद्गुणालंकृत हैं और प्रकृतिके द्वारा अखिल जगत्रूपमें उन्हींका प्रकाश होनेके कारण वे समस्त सदसद्गुणसम्पन्न हैं। भगवान् ही समस्त विश्वके निमित्त और उपादान कारण हैं। इस दृष्टिसे संसारके सभी भाव उन्हींसे उत्पन्न होते हैं, सभी भावोंका सम्बन्ध उनसे जुड़ा हुआ है। इतना होनेपर भी

ये चैव सास्विका भावा राजसास्तामसाश्च ये।
 मत्त एवेति तान्विद्धिः । १२)
 अर्थात् सत्त्वगुण, रजोगुण और तमोगुणसे उत्पन्न होनेवाले जितने भाव हैं,
 सबको त् मुझसे ही (उत्पन्न) जान।

उनके ख-खरूपमें कोई दोष नहीं आता। उनके द्वारा सब कुछ होनेपर भी वे किसीके बन्धनमें नहीं हैं।\*

किसी दिष्टिविशेषके हेतुसे उन्हें यदि संसारसे सर्वया पृथक् माना जाय तो फिर यह तो माननः हो पड़ेगा कि संसारमें जो कुछ है, सभी भगवान्का है; क्योंकि वे 'सर्वलोकमहेश्वर' हैं और संसारमें जितने भी पुरुष हैं, सबके देहमें 'देही' या आत्मारूपसे वे ही खयं विराजित हैं ।‡ इस दृष्टिसे मुजन्त संसारक सम्पूर्ण पदार्थिक खत्वपर अधिकार करनेसे और समस्त ख्रियोंके पति होनेसे भी उनपर न परधनापहरणका दोष आ सकता है और न औपपत्यका ही ।

परंतु यहां सर्वलोक महेश्वर और विश्वातमा रूपमें स्थित भगवान्के सम्बन्धमें प्रश्न नहीं ह, यहाँ तो प्रश्नकार्ता महोदय विश्वातमा और सर्वलोक महेश्वरसे मिन्न समझकर उन साकार-मङ्गलविष्रह भगवान्के सम्बन्धमें पूछते हैं, जो गर्मसंस्थापनार्थ हो धरातलपर अवतीर्ण होते हैं। उनका कहना है कि धर्मसंस्थापनार्थ अवतार प्रहण करनेवाले भगवान् क्या ऐसा कोई भी कार्य कर सकते हैं; जो बरूपतः धर्मिकरुद्ध हो और जिससे हुम आदर्श नष्ट होनेके साथ ही धर्मस्थापनाक स्थानपर धर्मकी हानि होती हो !

इसके उत्तरमें यों तो यह कहना भी सर्वथा युक्तियुक्त और सस्य ही है कि भगवान्पर माया-जगत्के धर्मका कोई बन्धन लागू नहीं पड़ता, वे सर्वतन्त्रखतन्त्र हैं। वे जो कुळ करते हैं, वही उनका धर्म है और वे जो कुळ कहते हैं, वही शास्त्र है। अवश्य ही उनकी क्रियाका अनुकरण करना सबके लिये न तो उचित है और न सम्भव ही; क्योंकि भगवान्की क्रिया भगवान्के खधर्मानुकूल होती है। जीवमें भगवता न

न च मां तानि कर्माणि निवधनित धनंजय। (गीता ९।९)
 अर्थात् हे अर्जुन! व कर्म मुक्षको नहीं बाँघते।

<sup>†</sup> सर्वछोकमहेश्वरम् (गीता ५ । २९ )

<sup>‡</sup> अइमात्मा गुडाकेश सर्वभूताशयस्थितः । (गीता १० ।२०) अर्जुन ! सब भूतोंके हृदयमें आत्मारूपसे मैं ही स्वित हूँ ।

होनेसे वह भगवान्के धर्मका आचरण नहीं कर सकता। भगवान् श्रीकृष्ण आग पी गये, वे वहणलोकसे नन्दको ले आये, यमराजके यहाँसे गुरुपुत्रको लौटा लाये, उन्होंने दिनमें ही सूर्यको छिपा दिया, बाललीलामें किनिष्ठका अँगुलीपर पहाड़ उटा लिया और अपने चिरत्रोंसे ब्रह्माको भी मोहित कर दिया। जीव इनमेंसे कोई-सा भी कार्य नहीं कर सकता। इसीलिय भगवान्की कियाका अनुसरण भी मनुष्य नहीं कर सकता। हाँ, उनकी वाणीका—उनके उपदेशोंका पालन अवस्य करना चाहिये और इसीमें जीवोंका कल्याण है।

ऐसा होनेपर भी साकार-मङ्गलिक् भगवान्की लीलामें वस्तुतः ऐसी कोई किया नहीं होती, जो शास्त्रविरुद्ध हो या जिसे हम चोरी-जारी या किसी पापकी श्रेणीमें रख सकें । मोहवश मृद्दलोग उनके खरूपको न समझनेके कारण ही उनकी कियाओंपर दोपारोपण कर बैठते हैं । का किर इस 'चोरो-जारी' का क्या अर्थ है ! अन इसीपर संक्षेपमें विचार करना है । यों तो वेदोंमें भी भगवान्को 'स्तेनानां पतये नमः' चोरोंका सरदार कहकर प्रणाम किया गया है । भगवान् श्रीरामको भी प्राचीन सद्प्रन्थोंक आवारपर श्रीरामखरूपके अनुभवी गोखामी श्रीतुल्सी-दासजीने 'लोचन सुखद विख चितचोरा' कहा है । परंतु प्रधानरूपसे यह 'चोर-जार-शिखामणि' नाम भगवान् श्रीकृष्ण खयं भगवान् हैं— 'कृष्णस्तु भगवान् खयम् ।' गीतामें तो भगवान् श्रीकृष्ण खयं भगवान् हैं श्रीमुखसे बारंबार अपनेको साक्षात् सर्वाधिपति सिचदानन्दघन परात्पर तत्त्व घोपित किया है । और इन भगवान्का 'चोर-जार-शिखामणि' नाम रक्खा गया है उन वज-गोपियोंक द्वारा, जिनके चरणोंकी पावन धृखि

अवजानन्ति मां मूढा मानुषी तनुमाश्रितम् ।
 परं भावमनानन्तो मम भूतमहेश्वरम् ॥

<sup>(</sup>गीता ९। ११)

<sup>&#</sup>x27;सब भूतोंके महेश्वररूप मेरे परम भावको न जाननेवाले मूद्ध मनुष्य ही मानव-दारीरधारी मुझ भगवान्को न पहचानकर मुझे तुच्छ समझते हैं।

पानेके लिये देवश्रेष्ठ ब्रह्मा और ज्ञानिश्रेष्ठ उद्धव तिर्यगादि योनि और ल्ता-गुल्मादि जड शरीर धारण करनेमें भी अपना सौभाग्य समझते हैं \* तथा खयं भगवान् जिनका अपनेको ऋणी घोषित करते हैं †।

तद् भूरिभाग्यमिइ जन्म किमप्यटब्यां
 यद् गोकुलेऽपि कतमाङ् विरजोऽभिषेकम् ।
 यजीवितं तु निखिलं भगवान् मुकुन्द स्त्वद्यापि यत्पदरजः श्रुतिमृग्यमेव ॥
 (श्रीमद्भा० १० । १४ । ३४ )

श्रीब्रह्माजी कहते हैं — 'भगवन् ! मुझे इस घरातलपर वजमें — विदेशितः गोकुलमें किसी कीड़े-मकोड़ेकी योनि मिल जाय, जिससे मैं गोकुलवासियोंकी चरण-रजसे अपने मस्तकको अभिषिक्त करनेका सौभाग्य प्राप्त कर सकूँ, जिन गोकुलवासियोंके जीवन सम्पूर्णरूपसे आप भगवान् मुकुन्द हैं, जिनकी चरण-रजको अनादिकालसे अवतक शृति खोज रही है (परंतु पाती नहीं)।

आसामहो चरणरेणुजुषामहं स्यां
वृन्दावने किमिप गुल्मलतौषधीनाम्।
या दुस्त्यजं स्वजनमार्थपथं च हित्वा
भेजुर्मुदुन्दपदवीं श्रुतिभिर्विमृग्याम्॥
(श्रीमद्भा• १•।४७।६२)
वन्दे नन्दवजस्त्रीणां पादरेणुमभीक्ष्णशः।
यासां हरिकथोद्गीतं पुनाति भुवनत्रयम्॥
(श्रीमद्भा०१०।४७।६४)

श्रीउद्धवजी कहते हैं---

'अहो ! इन गोपियोंकी चरण-रजका सेवन करनेवाले वृन्दावनमें उत्पन्न हुए गुल्म, लता और ओषियोंमेंसे में कुछ भी हो जाऊँ (जिससे उन गोपियोंकी चरण-रज मुझे भी प्राप्त हो ); क्योंकि इन गोपियोंने बहुत ही कठिनतासे त्याग किये जाने योग्य स्वजनोंको और आर्यपथको त्यागकर भगवान् मुकुन्दके मार्गको प्राप्त किया है, जिसको भुतियाँ अनादिकालसे खोज रही हैं। ......मैं उन नन्द-व्रजवासिनी स्त्रियोंकी चरण-रेणुको बार-बार नमस्कार करता हूँ, जिनके द्वारा किया गया भगवान्की लीला-कथाओंका गान विभुवनको पवित्र करता है।

† न पारयेऽहं निरवद्यसंयुजां स्वसाधुकृत्यं विद्वधायुषापि वः । या माभजन् दुर्जरगेहशृङ्खलाः संवृश्च्य तद्दः प्रतियातु साधुना ॥ (श्रीमद्भा० १० । ३२ । २२ ) गोपियोंके घर माखन खाकर और यमुनातटपर उनके वस्तोंको कदम्बपर रखकर भगवान् श्रीकृष्ण चोर कहन्नाये तथा शाश्दीया पूर्णिमाकी रात्रिको गोश्योंमें आत्मरमणकर भगवान् 'जार' कहन्नाये। परंतु इस माखनखोरी, चीरचोरी और रासरमणके प्रेमराज्यसम्बन्धी रहस्यका किंचित् भी तस्व समझमें आ जाय तो फिर यह बात भन्नीमाँति जान की जाती है कि न तो यह 'चोरी' वस्तुतः चोरी ही है और न वह 'रमण' कोई परस्त्रीसङ्गरूप व्यक्षिचार ही है।

शन्दों को लेकर अगड़नेकी बात तो दूसरी है। तरवज्ञ लोग शन्दोंपर ध्यान नहीं दिया करते, वे प्रसङ्गानुकूल उनके अधौपर ध्यान देते हैं। वेदों में और गीतामें भी अच्छे भावों में 'काम' शन्दका प्रयोग हुआ है। भगवान खयं एकसे अनेक होनेकी 'कामना' करते हैं। \* धमसे अविरुद्ध 'काम' को वे अपना खरूप बतलाते हैं। † गोपियों के दिन्य प्रेमको शासमें 'काम' कहा गया है ! श्रुतियों में और गीतामें 'रित' शब्द आता है। श्रुतियों गोतामें 'रित' शब्द आता है। गीतामें 'रित' शब्द आता है। श्रुतियों से लिये श्रुतियों से भावाम से स्वित शब्द श्री आया है। में परंतु इन सबका अर्थ ही दूसरा है। एक 'जन्म' शब्दको ही लीजिये। गीतामें भगवान के लिये 'जन्म' शब्द आता है। भगवान अञ्चा है, परंतु वे खयं अर्जुनसे कहते हैं— मेरे

भगवान् श्रीकृष्ण कहते हैं—पीप्रयाओ ! तुमने घरकी कठिन बेडियोंको निःशेषरूपसे तोड़कर मेरी सेवा की है, तुम्हारे इस साधुकार्यका बदला में देवताओं की आयुमें भी नहीं चुका सकता । तुम अपनी ही उदारतासे मुझे इस ऋणसे मुक्त कर सकती हो ।

# 'सोऽकामयत्र ( तैतिरीय०२।६)

† 'धर्माविरुद्धो भूतेषु कामोऽस्मि भरतर्पभ । ( गीता ७ । ११ ) अर्थात् हे अर्जुन ! धर्मसे अविरुद्ध 'कामः मैं हूँ ।

🗓 प्रेमैव गोपरामाणां काम इत्यगमत्प्रथाम् ।

§ आत्मक्रीड आत्मरतिः क्रियावानेष **ब्रह्मवि**दां वरिष्ठः ।

(मुण्डक० ३।१।४)

यस्त्वात्मरतिरेव स्यात् (गीता ३। १७)

+ तुष्यन्ति च रमन्ति च। (गीता १०।९)

श्रीरा॰ मा० चि० ३३—

कई जन्म हो चुके हैं । साथ ही यह भी कहते हैं कि मेरे जन्मके तरवको जाननेवाला 'जन्म' से छूट जाता है। जरा सोचना चाहिये – जिसके 'जन्म' के तरवको जाननेवाला जन्मसे छूट जाता है, उसका जन्म क्या उसी जातिका जन्म है, जिस जातिका उस जन्मसे छूटनेवाले साधारण मनुष्यका जन्म होता है ! वह अजन्माका जन्म है — दिव्य जन्म है। जन्म होनेपर भी वस्तुत: वह जन्म नहीं है। इसी प्रकार भगवान्का 'काम', उनकी 'चोरी', उनकी 'जारी', उनकी 'रित', उनका 'रमण' आदि सभी दिव्य हैं। जिन भगवान्का अनन्य भजन करनेवाले मनुष्य गुणातीत हो जाते हैं, उन नित्य निगुण भगवान्में बहिरङ्गा प्रकृतिके मिक्नि विकाररूप दुर्गुणोंकी कल्पना करना मूर्जता नहीं तो और क्या है !

तब फिर ये क्या हैं ! ये हैं भगवान् श्रीकृष्णकी खरूपभूता दिव्य लीलाएँ, जो दिव्य व्रजधाममें. दिव्य व्रजधासयों और दिव्य व्रजधालाओं के साथ दिव्य देहमें दिव्यरूपसे होती हैं । इनमें न प्राकृत चोरी है, न प्राकृत रमण है और न प्राकृत देह है । अधिक क्या, वहाँकी प्रकृति ही प्राकृत नहीं है । इसीलिये यह रहस्य हमारी प्राकृत खुद्धिके ध्यानमें नहीं आता । हमारी बुद्धि बहिरङ्गा प्रकृतिके कार्यक्रप समिश्बुद्धि हा एक अत्यन्त स्थूल रूप है, जो खयं प्रकृतिसम्भूत अञ्चानसे इतनी आध्छादित है कि अपने कारणरूप बहिरङ्गा प्रकृतिका भी रहस्य नहीं जान सकती, फिर इस प्रकृतिसे सर्वथा अनीत दिव्य-राज्यके खेलको यह बुद्धि कैसे समञ्च सकती है । इसीलिये ऐसे शब्दोंको पढ़-सुनकर हमारी बुद्धिमें मोह होता है और हम श्रीभगवान्को अपने-ही-सरीखा प्राकृत शरीरधारी मनुष्य मानकर और उनकी दिव्य

बहूनि मे व्यतीतानि जन्मानि ..... (गीता ४ । ५ )
 जन्म कर्म च मे दिव्यमेवं यो वेत्ति तत्त्वतः ।
 त्यक्त्वा देहं पुनर्जन्म नैति भामेति सोऽर्जुन ॥

<sup>(</sup>गीता ४।९)

अर्थात् अर्जुन ! मेरा जन्म और कर्म दिन्य है; इसको जो पुरुष तस्वतः जान लेता है, वह शरीरको त्यागकर फिर जन्मको नहीं प्राप्त होता, वह मुझको ही पाता है।

ठीलाओं को प्राकृत मनुष्योचित छोकिक किया समझकर उनपर दोषारोपण करके, मोहवश उनका अनुकरण करने जाकर या पापबुद्धिकी प्रेरणासे उनकी दिन्य ठीलाओं की आड़ में अपने पापका समर्थन करने की चेष्टा करके घोर नरक कुण्ड में गिर पड़ते हैं ! यह हमारा ही अज्ञान है । अप्राकृत भगवन्की अप्राकृत ठीलाओं का रहस्य अप्राकृत स्थितिमें पहुँचनेपर ही कोई जान सकता है । इसीलिये गीतामें भगवान् श्रीकृष्णाने बहामूत होने के पश्चात् ही पराभक्तिके द्वारा अपने खरूपके यथार्थ ज्ञानकी प्राप्ति बतलायी है । \* यह दुर्छभ स्थिति भगवरकुपासे ही प्राप्त होती है । इस स्थितिमें पहुँचनेपर भगवान्की जिन दिव्य छीलाओं का यथार्थ प्रत्यक्ष होता है, वे मन-वाणीके अगोचर भगवरलक्ष्प-मय होती हैं, उनका कोई भी वर्गन नहीं कर सकता ।

हाँ, प्रेमराज्यके बाह्य स्तरकी कुछ स्थूल वातें, जो भगवत्कृपासे शुद्धान्तः करणवाले पुरुषोंकी समझमें किसी अंशमें आ सकती हैं, उन्हींपर विचार किया जा सकता है और उनके अनुसार गोपियोंके घरमें दिष-माखनकी चोरीलीलाको हम भगवान्की 'भक्तपूजा-प्रहण-लीला', वस्नचोरीको 'आवरण-हरण-लीला' और रास-रमणको अत्यन्त गोपनीय 'प्रेम-मिलन-लीला' कह सकते हैं।

भला, क्या कोई कह सकता है कि भगवान् श्रीकृष्णने किसी दिन भी किसी ऐसी गोपीके घरमें घुसकर माखन चुराया था, जो उस माखनको अपनी चीज समझती थी और जो भगवान्के द्वारा उसके चुरा लिये जानेपर दुखी होती थी ! श्रीकृष्णगतप्राणा, श्रीकृष्णभावितमति गोपिकाओंका तन-

> अब्रस्भूतः प्रसन्नात्मा न शोचित न काङ्क्षित । समः सर्वेषु भूतेषु मद्भक्ति लभते पराम् ॥ भक्त्या मामभिज्ञानाति यावान् यश्चास्मि तत्त्वतः ।

(गीता १८। ५४-५५)

भगवान् श्रीकृष्ण कहते हैं---

'ब्रह्मभूत होनेपर प्रसन्नात्मा पुरुष न तो किसी वस्तुके लिये शोक करता है न किसीकी आकाङ्का करता है, वह सब भूतोंमें समभावसे ब्रह्मको देखता है; तब उसे मेरी पराभक्ति प्राप्त होती है और उस पराभक्तिके द्वारा वह मेरे खरूप-तत्त्वको वथार्थरूपमें जानता है।

मन-धन-सभी कुछ स्यामसुन्दर प्राणप्रियतम श्रीकृष्णका या । वे संसारमें जीती थीं श्रीकृष्णके लिये, घरमें रहती थीं श्रीकृष्णके लिये और घरके सारे काम करती थीं श्रीकृष्णके लिये । उनकी निर्मल और योगीन्द्रदर्लभ पवित्र बुद्धिमें श्रीकृष्णके सिवा अपना कुछ था ही नहीं। श्रीकृष्णके लिये ही, श्रीकृष्णको सुख पहुँ चानेके छिये ही, श्रीकृष्णकी निज सामग्रीसे ही श्रीकृष्णको पूजकर---श्रीकृष्णको सुखी देखकर वे सुखी होती थीं। प्रातःकाल निद्रा टूटनेके समयसे लेकर रातको सोनेतक वे जो कुछ भी करती थीं, सब श्रीकृष्मकी प्रीतिके लिये ही करती थीं। यहाँतक कि उनकी निद्रा भी श्रीकृष्णमें ही होती थी — खप्न और सुष्प्रि दोनोंमें ही वे श्रीकृष्णकी मधुर और शान्त छीला देखा करती थीं। रातको दही जमाते समय श्यामसुन्दरकी माधुरी छविका ध्यान करती हुई प्रेममयी प्रत्येक गोपिका यह अभिलाषा करती थी कि 'मेरा दही सुन्दर जमे, श्रीकृष्णके लिये उसे बिलोकर मैं बढ़िया-सा और बहुत-सा माखन निकालूँ और उसे उतने ही ऊँचे छीकेपर रखूँ, जितनेपर श्रीकृष्णका हाथ आसानीसे पहुँच सके; फिर मेरे प्राणधन श्रीकृष्ण अपने सखाओंको साथ लेकर हँसते और क्रीडा करते हुए घरमें पदार्पण करें, माखन छटें और छटायें, आनन्दमें मत्त होकर मेरे आँगनमें नाचें और मैं किसी कोनेमें छिपकर इस छीछाको अपनी आँखोंसे देखकर जीवनको सफल कर्हें।' रातभर गोपी इसी विचारमें रहती। प्रातःकाल जल्दी-जल्दी दही विलोकर माखन निकालकर छीकेपर रखती । कहीं प्राणधन आकर लौट न जायँ, इसलिये वह सब कामोंको छोड़कर सबसे पहले दही बिलोती और छीकेपर माखन रखनेके बाद श्रीकृष्णकी प्रतीक्षामें व्याकुल हुई मन-ही-मन सोचती---'हा ! आज प्राणधन क्यों नहीं आये, इतना विलम्ब क्यों हो गया ? क्या आज इस दासीका घर पवित्र न करेंगे ? क्या आज गेरे समर्पण किये हुए माखनका भोग छगाकर खयं सुखी होकर मुझे सुखी न करेंगे १ इन्हीं विचारोंमें आँसू बहाती हुई गोपी क्षण-क्षणमें दौड़कर दरवाजेपर जाती, लज्जा छोड़कर राहकी ओर ताकती । स्यामसुन्दर आ रहे हैं या नहीं ?—सिखयोंसे पूछती । एक-एक निमेष उसके छिये युगके समान बीतता । भक्तव।ञ्छाकल्पतर भगवान् श्रीकृष्ण भी अनेक

रूपोंमें एक ही साथ ऐसी प्रत्येक गोपीके घर पधारकर मोग छगाते, भक्तको सुखी देखकर सुखी होते और अपने सुखसे भक्तके सुखको अनन्तगुना बढ़ा देते !

अब आप ही बतलाइये, क्या इसका नाम चोरी है ! जिस चोरीको स्मृतियोंमें अपराध माना गया है, दूसरेके धनपर मन ललचानेवाले कामनाके गुलाम विषयासक्त पामर प्राणी जिस घृणित चोरीको अपना पेशा मानते हैं, क्या उस चोरीसे इस चोरीकी िकसी अंशमें भी तुलना हो सकती है ! बड़े पुण्य-बलसे अनन्त जन्मोंके अनन्त सुकृतोंक फलखरूप भगवचरणोंमें मनुष्यकी मित होती है और उस निर्मल मितसे साधना करते-करते भगवन्त्रपासे कभी िकसी भक्त-विशेषके द्वारा ही भगवान्के प्रति सर्वस्व समर्पित होता है, तब कहीं गोपिकाओंके इस महान् आदर्शकी कोई छाया उसमें आती है । फिर खरूपभूता गोपिकाओंके साथ भगवान्की इस प्रेमलीलाको मामूली चोरी समझना बुद्धिअमके सिवा और क्या हो सकता है !

दूसरी चोरी भगवान् श्रीकृष्णने यमुना-तटपर उन महाभाग्यवती गोपकुमारियोंके वक्षोंकी की, जो कात्यायनी देवीकी साधना करके प्राणप्रियतम श्रीकृष्णको प्राणनाथरूपमें प्राप्त करना चाहती थीं । गोपियोंका भगवान्को प्राप्त करनेकी साधना करना भी प्रेमराज्यकी एक छीछा ही थी । खरूपभूता गोपिकाओंको श्रीकृष्ण कब अप्राप्त थे ! प्रेमका मार्ग दिख्छानेके छिये— प्रेमराज्यमें प्रवेश किस प्रकार हो सकता है, कितने त्यागकी इसमें आवश्यकता है, इसीका दिग्दर्शन करानेके छिये ये सब छीछाएँ थीं । उसी प्रेमराज्यकी माधुरी भक्तोंको चखानेके छिये साक्षात् रसराज रसिकशेखर श्रीकृष्णने दिव्य परिकर और अपने दिव्यधामसिहत अवतीर्ण होकर बजमें जो मधुर प्रेमछीछाएँ की थीं, उन्हींमें वस्न-हरण भी एक अनोखी छीछा थी । यह छीछा अत्यन्त रहस्यमयी है । विषयोंके आपातरमणीय नरकराज्यसे निकलकर दिव्य प्रेमराज्यमें प्रवेश किये बिना आनन्दसिन्धु रसराज श्रीकृष्णकी इस छीछाका रहस्य समझमें नहीं आ सकता । विषय-मोहसे आवृत छौकिक दिष्टसे तो

भगवान् की इस दिव्य छीला में दोष ही दिखलायी देगा और ऐसे लोगों के लिये इतना ही उत्तर पर्याप्त है कि श्रीकृष्ण उस समय छ: वर्षके बहुत छोटे बाळक थे । किसी बुरी नीयतसे गोपियोंके वस्रोंको चुराना उनके लिये बन ही नहीं सकता । अथवा श्रीकृष्णने नदीमें नंगी होकर नहानेकी कुप्रथाको दूर करनेक लिये ऐसा किया था और इसीलिये उनसे कहा भी कि वस्नहीन होकर नहानेमें देवताओंका अपमान होता है.\* ऐसा नहीं करना चाहिये। परंत प्रेममार्गके साधक भक्तोंके लिये यही बात नहीं है। उनके लिये तो भगवान् सर्वत्यागका—सारे आवरणोंको इटाकर अपने सामने आनेका पाठ सिखानेक लिये ही यह लीला करते हैं। भगवत् तत्त्वके ज्ञानमें----मल और विक्षेपरूप दो बड़े प्रतिबन्धकोंके नाश होनेपर भी--जबतक आवरण रहता है, तबतक बहुत बड़ी बाधा वर्तमान रहती है। आवरणका नारा सहजमें नहीं होता । अज्ञान इस सुकौशलसे जीवकी बुद्धिको ढके रखता है कि वह किसी तरह भी भगवान्के सामने निरावरण—बेपर्द होकर जानेकी अनुमति नहीं देती। इस वस्त्र-हरणकी लीलामें भक्तके बाह्याभ्यन्तर सभी प्रकारके आवरण नष्ट हो जानेका तत्त्व निहित है । आनन्द-सौन्दर्य-सुधा-निधि रसराजका चिदानन्द-रसमय रूप ही ऐसा मधुर है कि उसके सामने आनेपर किसी प्रकारकी सुधि नहीं रहती । देह-गेह, छज्जा-संकोच, मान-अपमान, अपना-पराया, लोक-परलोक—सभी उस अनुपम रूपसरिताकी प्रखर धारामें बह जाते हैं। फिर बाह्य वस्त्रोंके आवरणकी तो बात ही क्या है ? गोपियोंमें बाह्याभ्यन्तर भगवान के साथ कोई आवरण था-यह बात नहीं है। जिन श्रीकृष्णका एक बार सन्चे हृदयसे स्मरणमात्र करनेसे मायाके समस्त बन्धन सदाके लिये टूट जाते हैं, अज्ञानका मोटा पर्दा हमेशाके लिये फट जाता है, उन भगवान्का साक्षात् सङ्ग प्राप्त करनेवाली--उनके तत्त्वका निरय अनुभव करनेवाली—उनकी दिव्य प्रेमलीलाओंमें सहायता करनेके छिये ही, उन्हींकी इच्छासे प्रकट होनेवाली उन्हींकी अपनी खरूपमृता दिव्य शक्तिसे विभिन्न खरूपोंमें प्रकट हुई गोपिकाओंमें किसी आवरणकी कल्पना

यूर्य विवस्ता यदपो धृतवता व्यगाइतैत ततु देवहेलनम् ।
 (भीमद्भा० १० । २२ । १९ )

करना तो भगवदपराध ही है। गोपिकाओंकी और भगवान्की ये ळीळाएँ तो प्रेममार्गीय भक्तोंके छिये आदर्श मार्गदिशकारूपमें दुई हैं। जिस प्रेमके प्राकट्यमें तन-मनकी कुछ भी ध्रुधि नहीं रहनी चाहिये, जिस प्रेमक दिव्य देशमें प्रेमास्पदके सामने उसकी प्राप्तिमें व्यवधानरूप या प्रेममें कलङ्करूप कोई भी आवरण नहीं रहना चाहिये. उस प्रेममें गोनिका शंका आवर गरहित बनानेकी चेष्टामें भगवान्का वब-इरण-छीछा करना कसे द्वित हो सकता है १ जब साधारण ळैकिक प्रेममें भी प्रेमी और प्रेमास्पदमें किसी आवरणकी गुंजाइरा नहीं, तब एक ही भगवान्के द्विविवरूप रसराज और महाभावके पूर्ण मिलनमें वस्त्रावरणकी बाधा कैसे रह सकता है ! प्रेमसाम्राज्यके सम्राट् प्रेमतत्त्वके मूळाधार, दिञ्यप्रेमविष्रद् और समस्त जीवोंके आत्मारूप श्रीकृष्णके सामने कौन पर्देमें रह सकता है ? अणु-अणुमें व्यापक विसु परमात्मा श्रोकृष्णके सामने अपना कोई भी अङ्ग कैसे छिपाकर रक्खा जा सकता है ! मोहग्रस्त जोव अज्ञानवरा अन्तर्यामीको न पहचानकर ही उनसे छिनने-छिपानेकी व्यर्थ चेष्टा किया करता है। परंतु भक्त अपने आपेको उन्हींकी चीज मानकर उनके सामने खोल देता है और जहाँ मक्त होकर भी कोई इस आपेको खोलनमें उसे किसी कारणसे संकोच होता है, वहाँ भक्तवत्सल भगवान् खयं उसको निरावरण करके अपने और उसके बीचके व्यवधानको पूर्णतया दूर करके दृढ़ आलिङ्गनके साथ उसे अपने आनन्दमय रसिन्धुमें डुबाकर रसमय बनानेके उद्देश्यसे बलपूर्वक उसके आवर गको हर लेते हैं। यही वस्नहरणलीलाका स्थूल रहस्य है । क्या इस लीलामें किसी भी समझदार पुरुषको बुरी नीयतका संदेह हो सकता है ? क्या इस आवरण-भङ्गळीळाको कोई विज्ञ पुरुष चोरी कह सकते हैं ?

भगवान् तो इतना ही नहीं करते, वे सबसे पहले तो भक्त मनको चुरा लेनेका प्रयत्न करते हैं और जो भक्त भगवान्को अपना मन देना चाहता है, अन्तमें उस मनको वे चुरा ही लेते हैं ! जिसका मन चोरा गया; वह फिर उस मन-चोरसे अलग कैसे हो सकता है ? इसीलिये गोपियों-की छीछामें गोपियोंका श्रीकृष्णमें निरन्तर निवास दिख्छाया जाता है । श्यामसुन्दरके बालसौन्दर्यके जादूसे बचनेके लिये नन्दबाबाकी गलीमें जानेसे मना किया जाता है---

बटाऊ ! वा मग तें मित जहूयो ।
गली भयाविन भारी जा मैं सबरो माल लुटहूयो ॥
ठाढ़ो तहाँ तमाल-नीक एक छैल छबीलों छैयो ।
नंगे बदन मदन-मद मारत मधुर-मधुर मुसकैयो ॥
देखन कौं अति भोरो छोरो, जादूगर बहु सैयो ।
हरत चित्तधन सरबस तुरतिह, निर्हे कोउ ताहि रुकैयो ॥

अबतक तो चोरीके महत्त्वपर विचार हुआ, अब जारके अर्थपर कुछ विचार करना है । यह बात तो पहले कही ही जा चुकी है कि सब जीवोंके आत्मा होनेके कारण भगवानुमें कभी औपपत्यकी—जारपनेकी कल्पना ही नहीं हो सकती; परंतु यहाँ साकार दिव्य-मङ्गळ-विप्रह भगवान्-को जो 'जारशिखामणि' कहा गया-इसीपर विचार करना है। भगवत-सम्बन्धी रसोंमें प्रधान रस पाँच हैं---(१) शान्त, (२) दास्य, (३) सह्य, (४) वात्सल्य और (५) माध्य । इन पाँच रसोंका प्रयोग छोकिक प्रेममें भी होता है, परंतु भगवान्के साथ सम्बन्ध होनेसे ये पाँचों रस भक्तिके या भगवत-प्रेमके उत्तरोत्तर बढे हुए पाँच भाव बन जाते हैं । इन पाँचोंमें सबसे ऊँचा रस है—माधुर्य ! माधुर्यमें शान्त, दास्य, सद्ध्य और वात्सल्य—चारों ही रहते हैं। यह रस प्रेमका सर्वोच्च विकसित रूप होनेसे अत्यन्त ही खादु है। इस रसके रिसक लोग भोग-मोक्ष सबको तृणवत् त्यागकर भगवत्प्रेममें मतवाले रहते हैं। इसीसे इसका नाम मधर है । शान्तरसमें शुद्धान्तःकरणकी भगवदभिमुखी वृत्तिका विकासमात्र होता है। दास्यमें भगवत्सेवाका तो अधिकार है; परंतु भगवान् इसमें ऐश्वर्यशाली हैं, खामी हैं, सेव्य हैं और भक्त दीन है, दास है और सेवक है । इसमें कुछ अलगाव-सा **है** और संकोच-सा **है, परंतु स**ख्य, वात्सल्य और माधुर्यमें क्रमशः भगवान् अधिकाधिक निकटतम निजजन होते चले जाते हैं । सख्यमें ऐश्वर्य अप्रकट-सा और प्रेम प्रकट-सा रहता है । वास्सल्य-में ऐश्वर्यकी कभी-कभी छाया-सी आती है, भक्तमें स्नेहका विकास रहता

है और माधुर्यमें तो भगवान् अपने सारे ऐश्वर्यको मुलाकर-अपनी विभूतिको मिटाकर प्रियतम कान्तरूपमें भक्तके सामने प्रकट रहते हैं। इस रसमें न प्रार्थना है, न कामना है, न भय है और न संकोच है। समय-विशेषपर प्रसङ्गानुकूळ व्यवहारमें पूर्वोक्तं चारों रसोंके दर्शन होनेपर भी प्रधान रस मधुर ही रहता है । प्रियतम मेरा है और मैं प्रियतमका हूँ; उसका सब कुछ मेरा है और मेरा तो एकमात्र प्रियतमको छोड़कर और कुछ है ही नहीं। इस रसमें भगवान्की जो सेवा होती है, वह मालिककी नहीं, प्रियतमकी होती है। प्रियतमके सुखी होनेमें ही प्रेमीको अपार सुख है, इसलिये सेवा भी अपार ही होती है। इस माध्यभावके दो प्रकार हैं— खकीयाभाव और परकीयाभाव । अपनी स्त्रीके साथ विवाहित पतिका जो प्रेम होता है, उसे खकीयाभाव कहते हैं और अन्य स्त्रीके साथ जो परपुरुषका प्रेमसम्बन्ध होता है, उसे परकीयाभाव कहते हैं । लौकिक प्रेममें इन्द्रियसुख-की प्रधानता होनेंके कारण परकीयाभाव पाप है, घृणित है और नरकका कारण है, अतएव सर्वथा त्याज्य है; क्योंकि हौकिक परकीयाभावमें अङ्ग-सङ्ग्रकी घृणित कामना है और प्रेमास्पद 'जार' पुरुष है । परंतु भगवत्प्रेमके दिव्य कान्ताभावमें परकीयाभाव स्वकीयाभावसे कहीं श्रेष्ठ है; क्योंकि इसमें अङ्ग-सङ्गकी या इन्द्रियसुखकी कोई आकाङ्का नहीं है और प्रेमास्पद 'जार' नहीं, परंतु पति-पुत्रोंके अपने और समस्त विश्वके आत्मा खयं भगवान् हैं । खकीयाभावमें भी पतिव्रता पत्नी अपना नाम-गोत्र, मन-प्राण, धन-धर्म, छोक-परछोक---सभी कुछ पतिके अर्पण करके जीवनका प्रत्येक क्षण पति-की सेवामें ही बिताती है; परंतु उसमें चार बातोंकी परकीयाकी अपेक्षा कमी होती है। प्रियतमका निरन्तर चिन्तन, मिलनकी अत्यन्त उत्कट अतुप्त उत्कण्ठा, प्रियतममें किसी भी दोषका न दीखना और कुछ भी न चाहना-ये चार बार्ते निरन्तर एक साथ निवास होनेके कारण स्वकीया-में नहीं होतीं; इसीलिये परकीयाभाव श्रेष्ठ है। भगवान्से नित्यमिलनका अभाव न होनेपर भी परकीयाभावकी प्रधानताके कारण गोपियोंको भगवानुका क्षणभरका अदशन भी असहा होता था। \* वे प्रत्येक काम करते समय निरत्तर श्रीकृष्णका चिन्तन करती थीं † और श्रीकृष्णकी प्रत्येक किया उन्हें ऐसी दिव्य गुणमयी दीखती थी कि एक क्षणभरके छिये भी उनसे उनका चित्त इटाये नहीं हटता था। अवस्य ही यह सदा स्मरण रखना चाहिये कि यह परकीयाभाव कवळ व्रजमें अर्थात् छौकिक विषयवासनासे सर्वथा विमुक्त दिव्य प्रेमराज्यमें ही सम्भव है! इसीछिये श्रीचैतन्यचरितामृत-

में कहा गया है---

परकीयाभावे अति रसेर उछास। अज्ञ<sub>ा</sub>विना इहार अन्यत्र नाहि वास॥

'सर्वोच्च मधुर र सके उच्चतम परकीयाभावका उछास व्रजको अर्थात् दिव्य प्रेमराज्यको छोड़कर अन्यत्र कहीं नहीं होता ।' इसीलिये इस प्रेमराज्य-

\* अर्टात यद्भवानीह्न काननं त्रुटिर्युगायते त्वामपश्यताम् । कुटिल्कुन्तलं श्रीमुख च ते जङ उदीक्षतां पश्मऋद् दशाम् ॥ (श्रीमद्भा० १० । ३१ । १५ )

गोपियाँ कहती हैं- - ५२यामसुन्दर ! जब आप दिनके समय वनमें विचरते हैं, तब आपको न देख सकनेके कारण हमारे लिये एक-एक पल युगके समान बीतता है। फिर शासको जब हम बनसे लीटते समय बुँधराली अलकावलियोंसे सुशोभित आपके श्रीमुखको देखती हैं, तब हमें आँखोंकी पलक बनानेवाले ब्रह्मा मूर्ख प्रतीत होते हैं (क्योंकि पलकोंका पड़ना हमें सहन नहीं होता )।

† या दोहनेऽवहनने मथनोपलेप-

प्रेड्केङ्कनार्भरुदितोक्षणमार्जनादौ गायन्ति चेनमनुरक्तिधयोऽश्रुकण्ठ्यो

धन्या त्रजस्त्रिय उदक्रमचित्तयानाः॥

(श्रीमद्भा० १०। ४४। १५)

'जो गोपियाँ गायोंका दूध दुइते समय, धान आदि कूटते समय, दही बिलोते समय, आँगन लीपते समय, वालकोंको पालना झुलाते समय, रोते हुए शिशुओंको लोरी देते समय, घरोंमें छिड़काव करते तथा झाडू लगाते समय, प्रेमभरे हृदयसे आँखोंमें आँस् भरकर गद्गद वाणीसे श्रीकृष्णका नाम-गुण-गान किया करती हैं, उन श्रीकृष्णमें चित्त निवेशित करनेवाली गोपरमणियोंको धन्य है। के सम्राट् भगवान् श्रीकृष्ण वजको छोडकर इस रूपमे अन्यत्र कहीं नहीं मिछते—

वृन्दावनं परित्यज्य पार्यमेकं न गञ्छति । गोपियोंका श्रीकृष्णप्रेम परकीयाबुद्धिसे था । इसीसे उनके लिये 'जारबुद्धचापि संगताः' कहा गया है । जारबुद्धि अर्थात् जारमाव था, न

कि विषय-वासनायुक्त कामप्रेरित घृणित मनोविकार !

भगवान्की अन्तरङ्गा शक्तियोंमें 'हादिनी शक्ति' सर्वप्रधान है । यही भगवान् की 'प्रकृति', 'आत्ममाया' या योगमाया है । भगवान् का रसराज-रूपमें प्राकट्य इसी ह्वादिनी शक्तिके निमित्तसे हुआ है । वास्तवमें शक्ति और शक्तिमान के खरूपमें कोई भेद नहीं है, दिव्य छीलामें खयं भगवान ही अपने सौन्दर्य और माधुर्यका दिव्य रसाखादन करनेके लिये ह्वादिनी शक्तिसे महाभावरूपिणी श्रीरावाके रूपमें प्रकट होते हैं और उसीसे विभिन्न लीलाओंके लिये असंद्रय राक्तियाँ भी प्रकट होती हैं, जो रसराज श्रीकृष्ण और महाभावरूपा श्रीराधाकी प्रेम-लीलामें श्रीराधाकी सह चरी होकर रहती हैं। श्रीराधाकृष्णके प्रेमिछनमें इन सबका संयोग रहता है और ये ही श्रीगोपियाँ हैं । इन गोपियोंका दिव्य वंशीध्वनिसे शारदीया पूर्णिमाकी रात्रि-को भगवान् आवाहन करते हैं। भगवान्के आवाहनको सुनकर भला, किससे रहा जा सकता है ! जिन गोपियोंका चित्त श्रीकृष्णने चुरा स्त्रिया था, वे 'क्रष्णगृहीतमानसाः' गोपियाँ उस दिन्य अनङ्गवर्धन वंशीसंगीनको सुनकर--जो जिस अवस्थामें थीं, उसी अवस्थामें--प्रियतमसे मिलनेके लिये भाग निकलती हैं; परंतु स्थूल देहसे नहीं । उनका वह देह तो वहीं रह जाता है, जिसको प्रत्येक गोप अपने पास सोया हुआ देखता है—

> मन्यमानाः खपाइर्वस्थान् स्नान् खान् दारान् वजौकसः॥ (शीमद्रा०१०।३३।३८)

अर्थात् व्रजवासियोंने रासमें गयी हुई अपनी परिनयोंको अपने पासमें ही सोये हुए देखा ।

ये सब जाती हैं दिव्य भावदेहसे-- जो स्थूच, सूक्ष्म और कारणसे

परे केवल ब्रजप्रेमलीलाके सम्पादनार्थ ही प्रकट हुआ था और उन्हीं दिन्य मावदेहोंमें सिचदानन्दघन, योगेश्वरेश्वर, साक्षात् मन्मथ-मन्मथ, आप्तकाम, सत्यकाम, पूर्णकाम, दिन्य, चिदानन्दमय मङ्गलविष्रह भगवान् योगमायाको आश्रित करके रमणकी इच्छा करते हैं और प्रत्येक भावदेहरूपा चिदानन्दमयी गोपीके साथ एक ही साथ अनेक रूपोंमें प्रकट होकर रासकीडा करते और आत्मारामरूपसे रमण करते हैं। वह रमण किस प्रकारका होता है, इसपर मुनिवर श्रीग्रुकदेवजी कहते हैं—

रेमे रमेशो व्रजसुन्दरीभि-र्यथार्भकः स्वप्रतिबिम्बविश्रमः॥

( श्रीमद्भा० १० । ३३ । १७ )

'जैसे बालक दर्पणमें अपने रूपको देखकर उसके साथ खन्छन्द खेलता है, उसी प्रकारसे लक्ष्मीपित भगवान् श्रीकृष्णने व्रजसुन्दिरयोंके साथ रमण किया।' यह है संक्षेपमें भगवान्के जाररूपकी स्थूल व्याख्या! भला, इस दिव्य प्रेमलीलाको—परमात्माकी और जीवात्माकी या भगवान् और भक्तकी इस आदरणीय मिलनलीलाको कोई व्यभिचार कह सकता है!

केवल दही, माखन और वस्न ही नहीं, समस्त गोपियोंके सम्पूर्ण मन-प्राणको चुरा लेनेके कारण और एक-दोके साथ नहीं किंतु असंख्य देहोंमें असंख्य आत्मारूपसे निवास करनेवाले परमात्माके खेलकी भाँति, अगणित चिदानन्दमयी गोपियोंके साथ आत्मरमण करनेके कारण रसानुभूतिको प्राप्त भाग्यवती गोपियोंने डंकेकी चोट भगवान् श्रीकृष्णको 'चोर-जार-शिखामणि' कहा और ठीक ही कहा !!

अवस्य ही कुछ विषयकामी पुरुषोंने भगवान्की इन दिव्यछीलाको हौिकक चोरी-जारी मानकर इसका दुरुपयोग किया और अब भी कर रहे हैं; परंतु उनके ऐसा करनेसे न तो भगवान्के दिव्यभावमें कोई अन्तर पड़ सकता है और न गोपियोंका ही कुछ बिगड़ सकता है ! हाँ, बुरी नीयतसे कवितामें, भावोंमें, आचरणमें, उपदेशमें और समझनेमें इसका दुरुपयोग करनेवाले नर-नारी अवस्य ही पापके भागी और नरकगामी होते हैं!

## श्रीकृष्णचरित्रकी उज्ज्वलता

××× आपके पत्रमें ऐसे प्रश्न थे, जिनका उत्तर श्रीकृष्णचित्रिके समृतियोगमें स्थित चित्तकी सुस्थिर अवस्थामें ही किसी अंशमें लिखा जा सकता है। यह भी देर होनेका एक कारण है। आशा है, आप मुझे क्षमा करेंगे।

आपने अपने प्रश्नोंमें भगवान् श्रीकृष्णके व्रजचित्रपर जो आक्षेप किये हैं और व्यङ्गयात्मक वाक्य लिखे हैं, वे तो ठीक नहीं हैं । यह ठीक है कि आप श्रीकृष्णको 'बहुत ही उज्ज्वल रूपमें देखना चाहते हैं और यह भी सत्य है कि आपको श्रीकृष्ण-चित्रका जो 'अपवित्र' (१) वर्णन मिलता है, उसे पढ़-सुनकर दुःख होता है। आपकी नीयत ठीक है, परंतु श्रीकृष्ण-चित्रका मर्म समझे जिना ही उसपर दोषारोपण करना और उसे अपवित्र बतला देना उचित नहीं। आज आपके-ऐसे और भी बहुत-से लोग हैं, जो सच्चे हृदयसे श्रीकृष्णके चित्रको अपनी कल्पनाके अनुसार उज्ज्वलताके साँचेमें दला हुआ देखना चाहते हैं। परंतु वह उनकी कल्पना है। भगवान्को अपनी मर्यादाके अंदर बाँध एखनेकी उनकी यह कल्पना सचमुच हास्यास्पद ही है। भगवान् भगवान्

ही हैं—उनकी लीलाओंकी परीक्षा हमारी मायाच्छन बुद्धि नहीं कर सकती।

आप श्रीकृष्णका भजन-चिन्तन कीजिये । भजनके प्रतापसे उनकी कृपाके द्वारा शुद्ध मतिके प्राप्त होनेपर आप श्रीकृष्णके वजचरित्रका महत्त्व कुछ समझ सर्कोंगे। उनका उज्ज्वल चरित्र देखना हो तो उनकी श्रीमद्भगवद्गीताको देखिये, जिसमें कहीं भी किंतु-परंतुके लिये गुंजाइरा नहीं है। इसका यह अर्थ नहीं है कि उनका व्रजचरित्र उज्ज्वल नहीं है। वह तो परमोज्ज्वल है और परम पत्रित्र है, परंत्र पहले उज्ज्वलकी उपलब्धि होनेपर ही परमोज्ज्वलकी ओर अप्रसर हुआ जा सकता है। गीताके चरम उपदेश भगवत्-शरणागतिको प्राप्त होनेपर ही आगे चलना सम्भव है। जो उनके गीतोक्त उज्ज्वल चरित्रको समझे बिना ही उनके परम उज्ज्वल व्रजचरित्रकी आलोचना करनेका दुस्साहस करते हैं, उनकी विवेककी आँखें चौंधिया जाती हैं और वे अपनेको एक विलक्षण अँधेरेमें पाते हैं, जो उनकी आँखोंके न सहनेयोग्य आत्यन्तिक प्रकाशके कारण उत्पन होता है। इसीसे वे वास्तविक रहस्यको न समझकर नाना प्रकारके कुतर्क करके श्रीमगवान्पर दोषारोपण करते हैं या उनके उक्त चरित्रको मिथ्या कहकर बड़े भयानक पाप-पङ्कमें अपनेको फँसा लेते हैं । इसका यह अर्थ नहीं है कि मैं व्रजचित्रिके रहस्यको पूर्णतया जानता हूँ। मैं तो उनके उज्ज्वल गीता-रहस्यको भी नहीं जानता । आपने प्रश्नोंके उत्तरमें मेरी अपनी 'सम्मति' पूछी है, इसीसे कुछ छिख रहा हूँ । यही ठीक रहस्य है, यह मेरा दावा नहीं है। आपके लंबे प्रश्नोंका अलग-अलग उत्तर न छिखकर संक्षेपमें एक ही साथ छिखता हूँ । कोई बात छूट जाय तो क्षमा कीजियेगा ।

मैं श्रीगोपी जनों के साथ की हुई भगवान् श्रीकृष्णकी लीलाओं को सर्वथा सत्य और परम पवित्र मानता हूँ । मेरी समझसे उनमें व्यभिचारका जरा भी दोष नहीं है । वह तो साधनके ऊँचे-से-ऊँचे स्तरकी परम पवित्र दिव्य अनुभूति है, जो परम दुर्लभ अत्यन्त कठिन गोपीरितकी साधनामें सिद्ध परम विरक्त, एकान्त भगवद्-रसिक महापुरुत्रोंको ही उपलब्ध होती है। श्रीराधारानीका नाम अवस्य ही श्रीमद्भागवतमें नहीं है। इससे यह कहनेका साहस नहीं करना चाहिये कि श्रीराधारानीकी 'कहानी' कल्पित है। वह 'कहानी' नहीं, सत्य सत्य है। श्रीमद्भागवतमें नाम नहीं है तो कहीं विरोध भी नहीं है। उसमें तो किसी भी गोपीका नाम नहीं है । अत्यन्त प्राचीन पद्मपुराणमें, ब्रह्मवैदर्तमें तथा गर्गसंहितादि सम्मान्य ग्रन्थोंमें उनकी लीला लिग्वी है और इससे भी बढ़कर उन महात्मा पुरुषोंकी अनुभूति प्रमाण है, जिन्होंने श्रीराधारानीका और उनकी कृपाका प्रत्यक्ष किया है। कोई न माने तो उसपर न तो कोई जोर है न आग्रह है। परंतु किसीके मानने-न-माननेसे सत्यका विनाश नहीं हो सकता । श्रीराधारानीका श्रीकृष्णके साथ त्रिवाह हुआ था या नहीं— इस खोजकी आवश्यकता नहीं है, यद्यपि इसका भी वर्णन मिलता है । मेरा तो कहना यह है कि यदि केवल स्थृल दृष्टिसे श्रीकृष्णको साधारण मानव मानकर विचार करते हैं, तत्र तो श्रीकृष्ण जिस समय वृन्दावन छोड़कर मथुरा चले गये थे, उस समय उनकी उम्र ११ वर्षकी थी। रासलीलादि तो इससे भी वहुत पहलेकी घटनाएँ हैं । इतनी छीटी अवस्थामें कामकीडा हो नहीं सकती । और यदि उन्हें सर्वशक्तिमान्, सर्वान्तर्यामी, सबके एकमात्र आत्मा, सर्वलोकमहेश्वर, सन्चिदानन्दघन खयं भगवान् मानते हैं, तब श्रीराधारानी बाहरसे कोई भी क्यों न हों, वे साक्षात् भगवती हैं, भगवान् श्रीकृष्णकी ह्नादिनी शक्ति हैं, उनके आनन्दखरूपका मूर्तक्रप हैं, उनकी ख़रूपा शक्ति हैं। वे उनसे कदापि अलग नहीं हैं। आनन्द और प्रेमकी अति दिन्य लीलामें उनका—एक ही रूपका दो भावोंमें दिव्य नित्य प्रकाश है । श्रीराधारानी महाभावरूपा हैं और भगवान् श्रीकृष्ण परम प्रेमखरूप हैं । प्रेमका खरूप है प्रेमास्पदके सुखसे सुखी होना । जहाँ निजेन्दियतृप्तिकी वासना है, वहाँ तो प्रेम है ही नहीं; वहाँ तो कल्लुषित काम है। भगवान् श्रीकृष्ण श्रीमती राधारानीके प्रेमास्पद हैं और श्रीराधारानी श्रीकृष्णकी प्रेमास्पदा हैं। श्रीराधारानी जो कुछ करती हैं, श्रीकृष्णके सुखके लिये करती हैं और श्रीकृष्णको सुखी देखती हैं तो उनके सुखसे सुखी होनेका खमाव होनेके कारण श्रीराधारानी-को अपार सुख होता है। इधर श्रीराधारानीको सुखी देखकर श्रीकृष्णका सुख बढ़ता है; क्योंकि श्रीराधारानी उनकी प्रेमास्पदा हैं और उनको सुखी करनेके लिये ही श्रीकृष्णकी प्रेमलीला होती है। इस प्रकार दोनों परस्पर एक-दूसरेको सुखी करते हुए और एक-दूसरेके सुखसे अपने सुखकी रुद्धि करते हुए लीलामें संलग्न रहते हैं। श्रीगोपीजन इन्हीं श्रीकृष्णकी खरूपा-शक्ति हादिनीकी वनीभूत मूर्तियाँ हैं, जो दिन-रात श्रीराधा-कृष्णके मिलन-सुखमें सुखका अनुभव करती हुई उनकी लीलामें संयुक्त रहती हैं। यह लीला अत्यन्त दिव्य है। श्रीराधा और श्रीकृष्ण दोनों ही प्रेमी हैं—दोनों ही प्रेमास्पद हैं; इसीसे भक्त किव श्रीभगवतरिसकजीने एक पदमें कहा है—

#### परस्पर दोउ चकोर, दोउ चंदा ।

दोउ चातक, दोड स्वाती, दोउ घन, दोउ दामिनी अमंदा ॥
दोउ अरबिंद, दोऊ अलि लंपट, दोउ लोहा, दोउ चुंबक ।
दोउ आशिक, महबूब दोउ मिलि, जुरे जुराफा अंबक ॥
दोउ मेघ, दोउ मोर, दोउ मृग, दोउ राग रस-भीने।
दोउ मनि बिसद, दोउ बर पंनग, दोउ बारि, दोड मीने॥
भगवतरसिक बिहारिनि प्यारी, रसिक बिहारी प्यारे।
दोउ मुख देखि जिअत, अधरामृत पियत, होत निर्हं न्यारे॥
परंतु इन्हीं भगवतरसिकजीने ठीक ही कहा है—

भगवतरसिक रसिक की बातें रसिक बिना कोउ समुद्धि सके ना ॥

यह सत्य है कि रासलीला आदिमें शृक्षारका खुळा वर्णन है और नायक-नायिकाओंकी भाँति चित्रिचित्रण है; परंतु उसके पढ़नेसे काम-वासना जाग्नत् होती है, यह बात ठीक नहीं । रासपन्नाध्यायीका पाठ तो हदोग—कामका नाश करनेवाला माना गया है और है भी यही बात । हाँ, हनकी बात दूसरी है जो भगवद्गावहीन हैं और उनके लिये रासलीलाका पढ़ना उचित भी नहीं है । यही तो अधिकारिभेदका रहस्य है । मेरी समझसे इस शृक्षार और नायक-नायिकाकी छीलामें कुछ भी दोष नहीं है ।

खयं समग्र ब्रह्म, पुरुषोत्तम, सर्वान्तर्यामी, सर्वछोकमद्देश्वर, सर्वात्मा, सर्वाधिपति, अखिल विश्वन्नसाण्डके एकमात्र आधार, सम्पूर्ण विश्वसमष्टिको अपने एक अंशमात्रसे धारण करनेवाले, सिचदानन्दविग्रह श्रीभगवान् तो गोपीनाथखरूपसे इस रसके नायक हैं; और उपर्यक्त ह्वादिनी शक्तिकी वनीभूत मूर्तियाँ --- तत्त्वतः अभिन्नरूपा श्रीगोपीजन नायिका हैं । इनकी वह लीला भी सिचदानन्दमयी, अत्यन्त विलक्षण और हमलोगोंके प्राकृत मन-बुद्धिके सर्वथा अगोचर, दिव्य और अप्राकृत है। परंतु यदि थोड़ी देरके लिये यह भी मान हें कि इस लीलामें मिलन-विलासादिरूप शृङ्गारका ही रसाखादन हुआ था, तो भी इसमें तस्वतः कोई दोष नहीं आता । अत्यन्त मधुर मिश्रीकी कड़वी तुँबीके शकलकी कोई आकृति गड़ी जाय, जो देखनेमें ठीक तुँबी-सी माल्रम होती हो, तो इससे वह तुँबी क्या कड़वी होती है ! अथवा क्या उसमें मिश्रीके खभाव-गुणका अभाव हो जाता है ! बल्कि वह और भी लीलाचमत्कारकी बात होती है । लोग उसे खारी तूँबी समझते हैं, होती है वह मीठी मिश्री । इसी प्रकार सचिदानन्दघनमूर्ति भगवान् श्रीकृष्ण और उनकी अभिन्नखरूपा ह्रादिनीराक्तिकी घनीभूत मूर्ति श्रीगोपीजनोंकी कोई भी छीछा कैसी भी क्यों न हो, उसमें छौकिक कामका कड़ुवा आखादन है ही नहीं, वहां तो नित्य दिव्य सिचदानन्दरस है । जहाँ मिलना माया ही नहीं है, वहाँ मायासे उत्पन्न कामकी कल्पना कैसे की जा सकती है ! कामका नारा तो इससे बहुत नीचे स्तरमें ही हो जाता है। हाँ, इसकी कोई नकल करने जाता है तो वह अवस्य पाप करता है । श्रीभगवान्की नकल कोई नहीं कर सकता । मायिक पदार्थोंके द्वारा अमायिकका अनुकरण या अभिनय नहीं हो सकता। कड़वी तूँबीके फलसे चाहे जैसी मिठाई बनायी जाय और देखनेमें वह चाहे जितनी भी सुन्दर हो, उसका कड़वापन नहीं जा सकता। इसीलिये जिन्होंने श्रीकृष्णकी रासलीलाकी नकल करके नायक-नायिकाका रसाखादन करना चाहा है या जो चाहते हैं, वे तो डूबे हैं और डूबेंगे ही । श्रीकृष्णका अनुकरण तो सब बातोंमें केवल श्रीकृष्य ही कर सकते हैं!

हाँ, आपका यह प्रश्न विचारणीय अवश्य है कि 'फिर भगवान् लोकसंग्रहके आदर्श कैसे माने जा सकते हैं ?' इसका उत्तर यह है कि प्रथम तो किसीके बचपनके कार्य लोकसंग्रहके आदर्श हुआ नहीं करते । संसारके बहुत बड़े-बड़े आदर्श महात्माओंके बचपनके कार्य भी महात्माओंक योग्य ही हुए हैं, ऐसी बात नहीं है । बजलीला ११ वर्षकी उम्रके पहले ही समाप्त हो जाती है । दूसरे, यह रहस्य है कि बजलीलामें यह गोपीछीला अत्यन्त गोपनीय वस्तु है । इसका साक्षात्कार तो श्रीभगवान् और उनकी अन्तरङ्ग शक्तियों-को ही होता है । अन्य किसीका इसमें प्रवेश ही नहीं है । यह लीख न तो छोकालयमें होती है और न लोकसंग्रह इसका उद्देश्य ही है । यह तो बहुत ऊपर उठे हुए महात्माओंक अनुभव-राज्यमें होनेवाली अप्राकृत छीला है । इसका बाह्य छोकसंग्रहसे कोई सम्बन्ध नहीं । ब्रजमें भी इस छीलाको प्रायः कोई नहीं जानते थे । बाहरवालोंकी तो बात ही क्या है, गोपोंने तो अपनी-अपनी पहिनयोंको अपने पास सोये हुए देखा था—

मन्यमानाः खपार्श्वस्थान् स्वान् स्वान् वारान् वजौकसः॥ (श्रीमद्भा० १०। ३३। ३८)

ब्रह्मादि देवता—मण्डपके अंदर होनेवाले कार्यको न देख पाकर, बाहरसे मण्डपकी शोभा देखकर ही मुग्ध और चिकत होनेवाले लोगोंकी भाँति—केवल बाह्यभावको देख-देखकर चिकत हो रहे थे। भगवान् शंकर और नारदको तथा किसी काल्म अर्जुनको गोपीभावकी प्राप्ति होनेपर ही इस लीलके दर्शन हुए थे। इसील्पिय शिशुपालने भगवान्पर गालियोंकी बौधार करते समय कहीं गोपीलीलाका संकत भी नहीं किया। अगर उसे पता होता तो वह इस विपयमें चुप न रहता। इसका यह ताल्पय नहीं समझना चाहिये कि यह लीला हुई ही नहीं थी। महाभारतमें ही द्रौपदीने अपनी आर्तपुकारमें श्रीभगवान्को 'गोपीजनिष्ठय' कहकर पुकारा है। द्रौपदी अन्तरङ्ग भक्ता थीं, इससे उनको इस रहस्यका कुछ पता था। अतएव लोकसंग्रह से इसका कोई सम्बन्ध नहीं है। तब लोकसंग्रह के आदर्शमें कोई वाधा कैसे आ सकती है ? यह तो साधारण लोककी बात

है; जो अन्तरङ्ग साधक हैं, उनके लोकके लिये तो यही लोकसं**ग्रह**का आदर्श है।

गोपियोंके चित्तमें वंशीष्विन सुनकर काम (अनङ्ग) की बृद्धि हुई थी, यह बात सचमुच भागवतमें ही है और यह सत्य है; परंतु ऊपर कहा ही जा चुका है कि वह काम हमलोगोंका दृषित काम नहीं था । ग्रेम भी अङ्गरहित ही होता है । गोपियोंका यह 'काम'—श्रीकृष्णविषयक ग्रेम था—नित्यसिद्ध ग्रेम था, जो वंशीकी ध्विन सुनते ही प्रवल हो उटा और जिसने गोपीजनोंको ग्रेममें बावली बनाकर श्रीभगवान्की ओर तत्क्षण ही ग्रेरित कर दिया । भगवान् उनकी ग्रेमसेवा स्वीकार करनेके लिये ही यमुनापुलिनपर उपस्थित थे । उन्होंने वंशीकी मोहिनी ध्विनसे आवाहन करके गोपीजनोंको अपने निकट बुला लिया । यही पेमी भक्त और भगवान्की ग्रेमलील है ! इसमें कामकी कहीं गन्ध भी नहीं है ।

रही कवियोंकी बात, सो मेरी समझसे किन तीन श्रेणियोंमें बाँटे जा सकते हैं—(१) वे भक्त किन, जिन्होंने लीलाका प्रत्यक्ष अनुभव किया; (२) वे किन, जिन्होंने लीलापर विश्वास करके श्रद्धा, भक्ति और पित्रभावसे वजलीलाकी रचना की और (३) वे श्रृङ्गारी किन, जो पित्र या अपित्र भावसे भी श्रृङ्गारका वर्णन करनेके लिये श्रीकृष्ण और श्रीराधारानी या गोपीजनोंको नायक-नायिकाके स्थानमें बैठाकर काव्यरचना करते हैं। नाम बतलानेकी और कौन किस श्रेणीमें है, यह निर्णय करनेकी मुझमें सामध्य नहीं। किसके मनमें क्या था, कौन जान सकता है हहाँ, श्रीस्रदासभी, तुलसीदासजी, नन्ददासजी आदि भक्त कियोंके प्रति मेरी श्रद्धा है और उन्होंने जो कुछ कहा है, अत्यन्त पित्रभावसे कहा है—यह मेरा विश्वास है। तुलसीदासजी यद्यपि श्रीरामभक्त थे, इसलिये यह आवश्यक नहीं कि वे श्रीकृष्णचित्रका वर्णन करते ही, तथापि उन्होंने श्रीकृष्ण-गीतावलीमें श्रीकृष्णकी बाल-लीलाओंका संक्षेपमें बड़ा ही मधुर वर्णन किया है।

- NOTES -

### व्रजसुन्दरियोंके भगवान्

श्रीश्रीव्रजसुन्दरियोंको निबिड् अरण्यमें छोड्कर आनन्दकन्द व्रजेन्द्रनन्दन श्रीकृष्णचन्द्र अन्तर्धान हो गये। वे सब विरहके आवेशमें अपने प्राण-प्रियतमको खोजने लगी । खोजते-खोजते श्रीकृष्णमय बन गयी । तदनन्तर श्रीकृष्णदर्शन-छालसासे कातर होकर प्रलाप करने और फूट-फूटकर रोने छगीं । ठीक इसी समय स्यामसुन्दर उनके बीचमें मधुर-मधुर मुसकराते हुए प्रकट हो गये । उनका मुख-कमल मन्द-मन्द मुसकानसे खिला हुआ था । पीताम्बर धारण किये हुए थे । गलेमें दिव्य वनमाला थी । उनका सौन्दर्य समस्त विश्व-प्राणियोंके मनको मथनेवाले कामदेवक मनको भी मथनेवाला था । वे 'साक्षात् मन्मथ-मन्मथ' थे । करोड़ों कामदेवोंसे भी सुन्दर मधुर मनोहर स्यामसुन्दरको अपने बीचमें पाकर व्रजसुन्दरियोंक प्राणहीन शरीरोंमें मानो दिव्य प्राण होट आये । उनके नेत्र आनन्द और प्रेमसे खिल उठे । इठात् प्रियतमके प्राकट्यसे उनके इदयमें नवीन स्कृतिं आ गयी । उनके एक-एक अङ्गमें नवीन चेतना जाग उठी । उन्होंने अपने-अपने मनके अनुसार प्रियतमकी आव-भगत की-किसीने उनके कोमल कर-कमलोंको अपने हाथोंसे पकड़ लिया, किशीने चरणारविन्दका आलिकन किया, किसीने चरण पकड़कर अपने हृदयपर रख लिया, किसीने उनका चबाया हुआ पान प्रहण किया, किसीने प्रणय-कोपसे विह्नल होकर त्यौरी चढ़ाकर दूरसे ही मृकुटिपूर्ण कटाक्षपात किया और कोई-कोई निर्निमेष नेत्रोंके द्वारा उनके मनोहर मुखकमछका मधुर मकरन्द पान करने छगी। उनका रोम-रोम खिल उठा । इस प्रकार विरहताप प्रशमित होनेपर वे अपने प्राणधन स्यामसन्दरको घेरकर बैठ गर्यो । अब फिर हास्य-कौतक आरम्भ हुआ । आनन्दकन्द श्रीकृष्ण।चन्द्र बड़े निष्ठुर हैं--बड़े छिलिया हैं, यह बात उन्हींके मुखरे कहलानेके लिये व्रजसुन्दरियोंने मानो एक पहेली-सी रखकर उनसे पृछा---

> भजतोऽनुभजन्त्येक एक एतद्विपर्ययम्। नोभयांश्च भजन्त्येक एतन्ना बृद्दि साधु भोः॥ (भीमद्रा०१०।३२।१६

'श्यामसुन्दर ! कुछ लोग तो ऐसे होते हैं, जो भजनेवालोंको ही भजते हैं—प्रेम करनेवालोंसे ही प्रेम करते हैं; कुछ लोग न भजनेवालोंको भजते हैं—प्रेम न करनेवालोंसे भी प्रेम करते हैं। तीसरे प्रकारके कुछ लोग ऐसे भी होते हैं, जो भजनेवालोंको भी नहीं भजते—प्रेम करनेवालोंसे भी प्रेम नहीं करते; फिर न करनेवालोंसे न करें, इसमें तो बात ही कौन-सी है। प्रियतम ! बताओ, इन तीनोंमें तुम्हें कौन-सा अच्छा लगता है !' वजसुन्दरियोंके कहनेका तात्पर्य यह था कि इन तीनोंमें तुम किस श्रेणीके हो—यह स्पष्ट कहो।

इसके उत्तरमें आनन्दकन्द नन्दनन्दन श्यामसुन्दरने कहा-

मिथो भजन्ति ये सख्यः खार्थैकान्तोद्यमा हि ते। न तत्र सौद्दं धर्मः खार्थार्थं तद्धि नान्यथा॥ भजन्त्यभजनो ये वै करुणाः पितरो यथा। धर्मो निरपवादोऽत्र सीहदं च सुमध्यमाः॥ भजतोऽपि न वै केचिद् भजन्त्यभजतः कुतः। आत्मारामा द्याप्तकामा अकृतन्ना गुरुद्रहः॥ नाहं त संख्यो भजतोऽपि जन्तुन् भजाम्यमीषामनुवृत्तिवृत्तये लध्धधने वितष्टे यथाधनो तिचन्तयान्यन्निभृतो न वेद ॥ मदर्थोज्झितलोकवेद-पवं सानां हि वो मच्यनुवृत्तयेऽबलाः। परोक्षं भजता तिरोहितं मया मास्त्रितं माईथ तत् प्रियं वियाः॥ पारवेऽहं निरवधसंयुजां त स्वसाधुकृत्यं विबुधायुषापि वः। दुर्जरगेहश्<u>य</u>क्ताः माभजन् या संबृह्च्य तद् वः प्रतियातु साधुना ॥ ( भीमद्भा० १० । ३२ । १७-२२ )

भगवान्ने कहा, भिरी प्रिय सिखयो ! जो भजनेपर ही भजते हैं— प्रेम करनेपर ही प्रेम करते हैं, उनका तो सारा उच्चम ही सर्वथा खार्थपूर्ण

है; उनके न सौहार्द है और न तो धर्म ही । निरा बनियापन है----लेन-देन है; खार्थके अतिरिक्त उनका और कोई भी प्रयोजन नहीं है। जो लोग भजन न करनेपर, प्रेम न करनेपर भी प्रेम करते हैं, जैसे खभावसे ही करूणामय सजन और माता-पिता, उनका हृदय सौहार्द्से भरा होता है। उनका प्रेम सचभच निर्मल है और वहाँ धर्म भी है। जो लोग भजन करनेपर भी नहीं भजते, येम करनेपर भी येम नहीं करते, फिर न प्रेम करनेपर पेम करनेका तो कोई प्रश्न ही नहीं है, ऐसे उदासीन लोग चार प्रकारके होते हैं —आत्माराम, आप्तकाम, अकृतज्ञ और गुरुद्रोही । सिवयो ! यदि तुम मेरे सम्बन्धमें पूछती हो तो मैं इन तीनों ( सापेक्ष, निरपेक्ष और उदासीन ) मेंसे कोई-सा भी नहीं हूँ । मैं यदि प्रेम करनेवालोंसे कभी वैसा प्रेमका त्यवहार नहीं करता तो इसका अर्थ यह नहीं है कि मैं उनसे प्रेम नहीं करता । मैं ऐसा इसीलिये करता हैं कि उनकी चित्तवृत्ति मुझमें लगी रहे । मैं मिलकर फिर जब लिए जाता हूँ, तव भक्तोंकी वृत्ति मुझमें सारूप्य प्राप्त कर लेती है । जैसे किसी निधन मनुष्यको बहुत-सा धन मिल जाय और फिर खो जाय तो उसका हृदय धनकी चिन्ता करते-करते धनमय हो जाता है, वह सब कुछ भूलकर उसीमें तन्मय हो जाता है, वैसे हा मेरे छिप जानेपर भक्त मुझमें तन्मय हो जाते हैं। प्रियाओं ! तुमलोगोंने अपनी समस्त वृत्तियोंको मुझमें अपण करके मेरे छिये छोकमर्यादा, वेदमार्ग और अपने आत्नीय खजनोंको भी छोड़ दिया है । यहाँ मैं इसीलिये छिप गया था कि तुम्हारे मनमें अपने सौन्दर्य और सहागकी बात न उट सके: तम्हारा मन केवल मुझमें ही लगा रहे। मै प्रत्यक्षमें नहीं दीखता था, पर था तो बीचमें ही । तुम्हारे प्रेमकी सारी दशाएँ देख रहा था। तुम्हारे प्रेममें निमग्न हो रहा था । अतएव तुम मुझपर दोषारोपण मत करो । तुम मुझे बड़ी प्रिय हो और मैं भी तुम्हारा प्यारा हैं। तुम्हारा प्रेम सर्वणा निर्मल है- इसमें कहीं भी खार्थकी गन्ध नहीं है। तमने मेरे लिये गृह श्रीकी उन वेडियोंको तोड डाला है, जिन्हें बडे-बडे समर्थ लोग भी न इत्याह महते । यदि मैं देव-शरोरसे --अमर जीवनसे अनन्त कालतक भी तुम्हारे प्रेम, त्याग और सेवाका बदला चुकाना चाहूँ तो नहीं चुका सकता। मैं सदाके स्त्रिये तुम्हारा ऋणी हूँ। तुम अपने सौम्य खभावसे ही मुझे उऋण कर सकती हो। मैं तो ऋण चुकानेमें असमर्थ ही हूँ।

श्रीव्रजसुन्दरियोंके प्राणधन भगवान् लेन-देन करनेवाले व्यापारी नहीं हैं। श्रह्णादको वरका प्रलोभन देनेपर श्रह्णादने श्रीभगवान् नृसिंहदेवसे कहा था—'जो सेवक आपसे अपनी कामनाएँ पूर्ण करना चाहता है, बह सेवक नहीं, निरा व्यापारी है (न स भृत्यः स वै विणवः ) और जो सेवकसे सेवा करानेके लिये, उसका खामी वननेके लिये उसकी कामनाएँ पूरी करता है, वह खामी नहीं।' भगवान्ने गीतामें जो कहा है—

य यथा मां प्रपद्यन्ते तांस्तथैव भजाम्यहम्॥

(8188)

'जो मुझे जैसे भजता है, उसे मैं बैसे ही भजता हूँ।'—यह तो साधारण नियम है। प्राणिमात्रके साथ भगवान्का यही व्यवहार है। पर यहाँ तो श्रीभगवान्ने इसको केवल खार्थपूर्ण उद्यम बतलाया है; क्योंकि इसमें स्पष्ट ही एक 'अपेक्षा' है। जहाँ अपेक्षा है, वहीं शर्त है और शर्तमें न खतन्त्रता है और न हृदयका एकाङ्गीभाव ही। खरीददार और बेचनेवाला दोनों जैसे खार्थकी 'अपेक्षा'से मिलते हैं, इसमें भी वैसा ही है। पर बजसुन्दरियोंके या भक्तोंके भगवान् अपने भक्तोंके साथ 'किसी खार्थके उद्यम'से प्रेम नहीं करते। उनका पारस्परिक मजन या प्रेम सर्वथा अहैतुक, अतएव प्रेममूलक और प्रेमखरूप ही होता है।

श्रीवजसुन्दरियोंके (ग्रेमी भक्तोंके) भगवान् माता-पिताकी भाँति केवल करुणामय 'निरपेक्ष' प्रेमी भी नहीं हैं। माता-पिता स्नेहवश संतानके दोशोंको ढक देते हैं। उनकी करुणा—दया संतानको कभी उदास नहीं देख सकती, इसिलये संतानमें दोष रह जानेकी सम्भावना रहती है। भगवान् अपने भक्तको सर्वथा निर्दोष—सारा क्षा-कर्कट जलाकर खरा सोना बना देते हैं। अतएव वे न तो विणकोंकी भाँति सापेक्ष हैं, न माता-पिताकी भाँति निरपेक्ष।

भक्तोंके भगवान् 'आत्माराम' भी नहीं हैं। आत्मारामगण अपने

खरूपमें मस्त रहते हैं। उनकी दृष्टिमें जगत्का कोई महत्त्व नहीं है, फलतः वे जगत्से उदासीन रहते हैं। ऐसे आत्मारामके लिये कोई भी कर्तव्य नहीं है—'तस्य कार्य न विद्यते' (गीता ३। १७)। परंतु भगवान् तो अपने भक्तके लिये कार्य करते-करते कभी थकते ही नहीं। उनका कार्य कभी पूरा होता ही नहीं। वे अमर जीवनमें भक्तका कार्य करते रहनेपर भी कभी कामको पूरा हुआ नहीं मानते।

भक्तोंके भगवान् 'आप्तकाम' भी नहीं हैं। आप्तकाम वे होते हैं, जिनमें किसी वस्तुकी वासना-कामनाकी गन्ध भी नहीं रहती। परंतु भक्तोंके भगवान् तो भक्तके प्रेम-पूर्वक अपण किये हुए पत्र-पुष्प, फल्ल-जल्ल—यहाँतक कि चिउरोंकी किन्योंतकके लिये लालायित रहते हैं और कई दिनोंके भूखे प्राणीकी तरह आँगनमें बिखरे हुए कणोंको चुन-चुनकर खा जाते हैं। वे व्रज-सुन्दरियोंके साथ रसमयी रासकीड़ाकी कामना करते हैं। मुरलीमें मधुर खर भरकर उनको अपने समीप बुलाते हैं। वात्सल्यमयी यशोदा मैयाका स्तन्यपान करनेके लिये मचल-मचलकर रोते हैं और व्रजसुन्दरियोंके घरोंका माखन-दही चुरा-चुराकर भोग लगाते हैं!

भगवान् कृतन्न भी नहीं हैं। वे एक बार प्रणाम करनेवालेके सामने भी सकुचा जाते हैं— 'सकुचत सकृत प्रनाम किए हूँ'; फिर भक्तकी तो बात ही क्या है। वे उसके तो अधीन ही हो जाते हैं। श्रीदुर्वासाजीसे भगवान्ने कहा है—

अहं भक्तपराधीनो हास्ततन्त्र इव द्विज । साधुभित्रस्तहृदयो भक्तेर्भक्तजनप्रियः॥

(श्रीमद्भा०९।४।६३)

'दुर्वासाजी! मैं सर्वथा भक्तोंके अधीन हूँ, मुझमें तनिक भी खतन्त्रता नहीं है । मेरे साधु खभावके भक्तोंने मेरे इदयपर अपना अधिकार कर ल्या है। वे मुझसे प्यार करते हैं और मैं उनसे।' अतएव भगवान् सदा ही कृतझ हैं। कृतझ कभी उदासीन नहीं होता। आत्माराम और आसकाम भी उदासीन होते हैं, परंतु उनकी उदासीनता दूषित नहीं होती। वह तो उनके खरूपकी शोभा है। पर कृतम्न और गुरुद्रोहीकी उदासीनता बड़ी भीषण होती है। इनमें भी गुरुद्रोही सबसे बदकर है। जो छोग मजेमें दूसरोंका माल उड़ाकर गर्वसे मूँछोंपर ताब देते हैं, उनसे भी वे अधिक बुरे हैं जो उपकारियोंके साथ द्रोह करते हैं। श्रीभगवान् ऐसे गुरुद्रोही नहीं हैं। वे भक्तोंका उपकार मानते हैं और अपनेको उनके सामने ले जानेमें भी सकुचाते हैं। मर्यादा-पुरुषोत्तम भगवान् श्रीरामचन्द्रजी भक्त हनुमान् से कहते हैं—

सुनु कपि तोहि समान उपकारी। नहिं कोष्ट सुर नर मुनि तनुधारी॥ प्रति उपकार करों का तोरा। सनमुख होइ न सकत मन मोरा॥

इससे सिद्ध है कि भगवान् किसी भी श्रेणीके उदासीन भी नहीं हैं। तो वे क्या हैं ! वे हैं ब्रज्युन्दिर्योंके ऋणी—वैसे भक्तोंके चिरऋणी ! वे सर्वसमर्थ, सर्वैश्वर्यपिर्पूर्ण होकर भी उनका बदला नहीं चुका सकते, अतएव वे अपेक्षासे प्रेम नहीं करते । वे सबके माता-धाता-पितामह होकर भी माता-पिताकी भाँति निरपेक्ष रहकर भक्तमें कोई दोष नहीं रहने देते । वे नित्य आत्माराम होकर भी उदासीन नहीं रह सकते । वे नित्य आस्काम होकर भी निष्काम नहीं रहते । वे अपने सहज उपकारोंसे सबको कृतज्ञ करनेवाले होकर भी खयं कृतज्ञ होते हैं और वे एकमात्र जगद्गुरु होनेपर भी श्रीव्रजसुन्दिर्योंको—श्रीराधारानीको अपना प्रेम-गुरु मानते हैं और उनसे कभी द्रोह नहीं करते । यह है परम प्रेम-सुधासागर आनन्दकन्द ब्रजेन्द्रनन्दन श्रीकृष्णचन्द्रका अपने मुँहसे दिया हुआ आत्म-परिचय ! भगवान्ने खयं श्रीउद्धवजीसे कहा है—

न तथा मे प्रियतम आत्मयोनिर्न शंकरः। न च संकर्षणो न श्रीनैवातमा च यथा भवान्॥

'उद्धव ! मुझे तुम-जैसे प्रेमी भक्त जितने प्रिय हैं, उतने प्रिय मेरे पुत्र ब्रह्मा, मेरे आत्मखरूप शंकर, मेरे भाई बलरामजी और मेरी अर्द्धाङ्गिनी लक्ष्मीजी भी नहीं हैं। और तो क्या, मेरा अपना आत्मा भी मुझे उतना प्रिय नहीं है।

#### श्रीकृष्णदर्शनकी साधना

एक गुजराती सज्जन निम्निलिखित प्रश्नोंका उत्तर बड़ी उत्काण्ठाके साथ चाहते हैं। नाम प्रकाश न करनेके लिये उन्होंने लिख दिया है, इसलिये उनका नाम प्रकाशित नहीं किया गया है, प्रश्नोंके भावोंकी रक्षा करते हुए कुछ शन्द बदले गये हैं।

१—कई महात्मा पुरुष कहते हैं कि इस समय ईश्वरका दर्शन नहीं हो सकता । क्या यह बात माननेयोग्य है १ यदि थोड़ी देरके लिये मान लें तो फिर भक्त तुल्रसीदास और नरसी मेहता आदिको इस कलियुगमें उस श्यामसुन्दरकी मनमोहिनी मूर्तिका दर्शन हुआ था, यह बात क्या असत्य है १

२—जैसे आप मेरे सामने बैठे हों और में आपसे बातें कर रहा हूँ, क्या प्यारे कृष्णचन्द्रका इस प्रकार दर्शन होना सम्भव है ? यदि सम्भव है तो हमें क्या करना चाहिये कि जिससे हम उस मोहिनी मूर्तिको शीघ देख सकें ?

३—जहाँतक ये चर्म-चक्षु उस प्यारेको तृप्त होनेतक नहीं देख सर्कोगे, वहाँतक ये किसी कामके नहीं हैं। नेत्रोंको सार्थक करनेका 'सिद्ध-मार्गः कौन-सा है, वह बताइये।

४—कृष्णदर्शनकी तीव्रतम विरहाग्नि इदयमं जल रही है, न जाने वह बाहर क्यों नहीं निकलती ! इसीसे मैं और भी घवरा रहा हूँ।

इन प्रश्नोंके साथ उक्त सज्जनने और भी बहुत-सी बातें लिखी हैं, जिनसे विदित होता है कि उनके हृदयमें भगवहर्शनकी अभिलाषा जाभत हुई है । इन प्रश्नोंका थथार्थ उत्तर तो उन पूज्य महापुरुषसे मिल्रना सम्भव है, जो उस स्यामसुन्दरकी मनोहर और दिन्य रूप-माधुरीका दर्शन करके धन्य हो चुके हैं। परंतु महापुरुषोंकी अनुभवयुक्त वाणीसे जो कुछ सुननेमें आया है, उसीके आधारपर इन प्रश्नोंका उत्तर देनेकी कुछ चेष्टा की जाती है। प्रश्नकर्ता सजनने ये प्रश्न करके मुझको जो भगवत्-चर्चाका शुभ अवसर प्रदान किया है, इसके लिये मैं उनका कृतन्न हूँ। चारों प्रश्नोंका उत्तर पृथक् पृथक न जिल्हार एक ही साथ लिखा जाता है।

मेरा दढ़ विश्वास है कि इस युगमें भगवान्के दर्शन अवस्य हो सकते हैं, बल्कि अन्यान्य युगांकी अपेक्षा योड़ सगयमें और योड़े प्रयाससे ही हो सकते हैं। भक्तशिरोमणि तुलसीटासजी और नरसा मेहता आदि प्रेमियोंको भगवानके प्रत्यक्ष उर्शन हुए हैं. इस बातको मैं सर्वथा सत्य मानता हैं। यदि भक्त चाहे तो वह दो मित्रोंकी भाँति एक स्थानपर मिलकर भगवान से परस्पर बार्तान्वाप कर सकता है । अवस्य ही भक्तमें वैसी योग्यता होनी चाहिये। भक्तोंक ऐसे अनेक पुनीत चरित इस बातक प्रमाण हैं। भगवानुके शीघ दर्शनका मनसे उत्तम उपाय दर्शनकी तीव और उत्कट अभिलाषा ही है। जिन प्रकार जलमें इबता हुआ मनुष्य <mark>ऊपर आनेके लि</mark>ये परम व्याकुल होता है. उमी प्रकारकी परम व्याकुलता यदि भगवहर्शनके लिय हो तो भगवानका दर्शन होना कोई बड़ी बात नहीं । व्याकुलता बनावटी न होकर असली होनी चाहिये । किसीका इकलौता पुत्र मर रहा हो या किसी ही सैंकड़ों बर्गांसे बनी हुई इज्जन जाती हो, उस समय मनमें जैसा खामाधिक और सिष्धाग्रह ज्याकलता होती है, वैसी ही व्याकुळता परमात्माके दुर्शनके लिये जिस परम भाग्यवान् भक्तके अन्तरमें उत्पन होती है, उसको दर्शन दिये बिना भगवान कभी नहीं रह सकते। ऐसी व्याकुलता तभी होती है, जब वह भक्त संसारक सगस्त पदार्थीसे परमात्माको बड़ा समझता है, इस लोक और परलोकके समस्त भोगोंको अत्यन्त तुच्छ और नगण्य समझकर केवल एक परम प्यारे स्यामसुन्दरके छिये अपने जीवन, धन, ऐश्वर्य, मान, लोक-लजा, लोकधर्म और वेदधर्म — सबको समर्पण कर चुकता है ! दंवर्षि नारदर्जं,ने भक्तिका खरूप वर्णन करते द्वए कहा है---

ः तद्पिंताखिळाचारता नद्विसारणे परमञ्याकुळतेति । (नारदभक्तिसूत्र १९) 'अपने समस्त कर्म भगवान्को अपण कर देना और उन्हें भूकते ही परम व्याकुल होना भक्ति है ।' जबतक जगत्के भोगोंकी इच्छा है, जबतक जगत्के अनित्य पदार्थ सुन्दर, सुखरूप और तृप्तिकर जान पड़ते हैं और जबतक उनमें रस आता है, तबतक हमारे हृदयका पूरा स्थान भगवान्के लिये खाली नहीं । गोसाई तुल्सीदासजीने कहा है—

जो मोहि राम लागते मीठे।

तौ नवरस पटरम रस अनरस है जाते सब सीठे॥

'यदि मुझे मगवान् राम प्यारे लगते तो शृङ्गारादि नवों रस और अम्ल आदि छओं रस नीरस होकर सीठे (सारहीन—फीके) हो जाते।' हम अपने अन्तरमें मगवान्को जितना-सा स्थान देते हैं, उतना-सा उसका फल ही हमें प्राप्त होता है; परंतु जबतक हम अपने हृदयका पूरा आसन उस हृदयेश्वरके लिये सजाकर तैयार नहीं करते, जबतक हमारे अन्तःकरणमें अनवरत और निरन्तर अट्टूट तैलधाराकी भाँति भगवद्भावका स्नोत नहीं बहता, तबतक उसके लिये व्याकुलता नहीं हो सकती और जबतक हम व्याकुल नहीं होते तबतक भगवान् भी हमारे लिये व्याकुल नहीं होते; क्योंकि भगवान्की यह एक शर्त है—

#### ये यथा मां प्रपद्यन्ते तांस्तथैव भजाभ्यहम्। (गीता४।११)

'जो मुझको जैसे भनते हैं, मैं भी उनको वैसे ही भजता हूँ।' जब भक्त प्रेममें तन्मय होकर मत्रगलेकी तरह घर-बार, खी-पुत्र, लोक-परलोक, हर्ष-शोक, मान-अपमान आदि सक्का विसर्जन करके उस परमात्माके लिये परम व्याकुल होता है, एक क्षणभरके विलोहसे भी जो जलसे अलग की हुई मल्लोके समान लटपटाने लगता है, भक्तिमती गोपियोंकी भाँति जिसके प्राण बिरह-वेदनासे व्याकुल हो उठते हैं, उसको भगवान्के दर्शन अत्यन्त शीघ हो सकते हैं; परंतु हमलोगोंमें वैसी अनन्य व्याकुलता प्रायः नहीं है। इसीलिये दर्शनमें भी विलम्ब हो रहा है। हमलोग धन-संतान और मान-कीर्तिके लिये जितना जी-तोड़ परिश्रम और सच्चे मनसे प्रयत्न करते हैं, जितना छटपटाते हैं, उतना परमात्माके लिये क्या अरने जीवनभरमें कभी

किसी दिन भी हमने प्रयत्न किया है या हम छटपटाते हैं ! तुच्छ धनमानके लिये तो हम भटकते और रोते फिरते हैं; क्या परमात्माके लिये क्याकुल
होकर सच्चे मनसे हमने कभी एक भी आँसू गिराया है ! इस अवस्थामें
हम कैसे कह सकते हैं कि परमात्माके दर्शन नहीं होते । हमारे मनमें
परमात्माके दर्शनकी छाछसा ही कहाँ है । हमने तो अपना सारा मन
अनित्य सांसारिक विषयोंके कूड़े-कर्कटसे भर रक्खा है । जोरकी भूख या
प्यास छगनेपर क्या कभी कोई स्थिर रह सकता है ! परंतु हमारी भोगलिप्सा और भगवान्के प्रति उदासीनता इस वातको सिद्ध करती हैं कि
हमछोगोंको भगवान्के छिये जोरकी भूख या प्यास नहीं छगी । जिस दिन
बह भूख छगेगी, उस दिन भगवान्को छोड़कर दूसरी कोई वस्तु हमें
नहीं सुहायेगी । उस दिन हमारा चित्त सब ओरसे हटकर केवल उसीके
चिन्तनमें तल्लीन हो जायेगा । जिस प्रकार विशास साम्राज्यके प्राप्त हो
जानेपर साधारण कौड़ियोंके तुच्छ व्यापारसे खाभाविक ही मन हट जाता
है, उसी प्रकार जगत्के बड़े-से-बड़े भोग हमें तुच्छ और नीरस प्रतीत
होने छगेंगे । उस समय हम अनायास ही कह उठेंगे—

इस जगकी कोई बस्तु न हमें सुहाती। पल-पलमें स्थामक मूर्ति सारण है आती॥

भगवान्के परम मधुर और परम आनन्दस्वरूप होनेपर भी हमारा उनकी ओर पूरा आकर्षण नहीं है, इसका कारण यही है कि हमने उनके महत्त्वको भछीभौति समझा नहीं; इसीलिये अमृतको छोड़कर हम रमणीय विषयोंके विषमरे छड्डुओंके लिये दिन-रात भटकते हैं और उन्हें खा-खाकर बारंबार मृत्युको प्राप्त होते हैं। भगवान्के दर्शन दुर्लभ नहीं, दुर्लभ है उनके दर्शनकी दम्भशून्य और एकान्त लालसा! जो भगवान् नित्य और सत्य हैं, सब समय सभी स्थानोंमें व्यापक हैं, किसी एक युगविशेषमें उनके दर्शन हों—यह बात कैसे मानी जा सकती है। ऐसा कहनेवाले लोग या तो श्रद्धासे रहित हैं या भगवान्की महिमाका भाव समझनेके लिये उन्हें कभी अवसर नहीं मिला।

इसमें कोई संदेह नहीं कि इन नेत्रोंकी सफलता निख अनुसद्धपसे

उस नवीन नीलनीरजकान्ति स्यामसुन्दरकी विश्व-विमोहिनी रूपमाधुरीका दर्शन करनेमें ही है। परंतु जहांतक मगवत्क्रपासे इन नंत्रोंको दिव्यभाव नहीं प्राप्त होता, वहाँतक ये नेत्र उस रूप-छटाके दर्शनसे विश्वत ही रहते हैं। नेत्रोंको दिव्य बनाकर उन्हें सार्थक करनेका 'सस्यमार्थ उपयुक्त 'परम व्याकुलता' ही है। जिस महानुभावक हृदयमें श्रीकृष्णदर्शनकी तीव्रतम विरहाग्नि जल रही है, वह सर्वया स्तुनिका पात्र है। विरहाग्नि प्रायः बाहर नहीं निकला करती और जब कभी वियोग-वेदना सर्वया असद्य होकर बाहर कृट निकलती है, तब वह उसके सारे पाप-गापोंको तुरंत जलाकर उसे प्रेममें पागल बना देती है। उस समय वह मक्त-अनन्य प्रेममें मतवाला मक्त-वजागीपयोंकी भीत सब कुळ भूलकर उस प्राणाधिक मनमोहनके दर्शनके लिये दोड़ पड़ता ह और अपनी सारो राक्ति और सारा उत्साह लगाकर उसको पुकारता है। बस, इसी अवस्थामें उसे भगवान्के दर्शन प्राप्त होते हैं। दर्शन उसी रूपमें होते हैं, जिस रूपमें वह दर्शन करना चाहता है एवं व्यवहार, वर्ताव या वार्तालाप भी प्रायः उसी प्रकारका होता है, जिस प्रकारका उसने पहले चाहा है।

ऐसी स्थितिको प्राप्त होनेक लिये साधकको चाहिये कि पहले वह सरसङ्गक द्वारा भगवान्के अतुलनीय महत्त्वको कुछ समझे और उनके निरन्तर नाम-जप तथा ध्यानक द्वारा अपने अन्तरमें उनके प्रति कुछ प्रेम उत्पन्न करें। ज्यों-ज्यों भगवत्-प्रेमसे हृदय भरता जायगा, त्यों-ही-त्यों वहाँसे विषय हृदते चले जायँगे। यों करते-करते जिस दिन वह अपना हृदयासन केवल परमास्माक लिये सजा सकगा, उसी दिन और उसी क्षण उसके हृदयमें परम व्याकुलता उत्पन्न होगी और वह व्याकुलता अत्यन्त तीव होकर भगवान्क हृदयमें भी भक्तको दर्शन उनेक लिये वसी ही व्याकुलता उत्पन्न कर दर्गा। इसके बाद तत्काल ही वह शुभ समय प्राप्त होगा, जिसमें भक्त और भगवान्का परस्पर प्रत्यक्ष मिलन होगा और उससे भूमि पावन हो जायगी।

# सौन्दर्य-लालसा

लावण्य तथा माता-पत्नी-मित्र आदिका मधु**र स्नेह-सौन्दर्य—ये सभी एक** साथ मिलकर भी जिस सौन्दर्य-सुधासागरके एक क्षुद्र सीकरकी भी समता नहीं कर सकते, उस सौन्दर्यराशिको खोजिये । उसीके दर्शनकी छालसा जगाइये, सारे अङ्गोंमें जगाइये । आपकी बुद्धि, आपका चित्त-मन, आपकी सारी इन्द्रियाँ, आपके शरीरके समस्त अङ्ग-अवयव, आपका रोम-रोम उसके सुपमा-सौन्दर्यके लिये व्याकुल हो उठे। बस, यह कीजिये। फिर देखिये, आपकी सौन्दर्य-लालसा आपको किस चिन्मय दिन्य सौन्दर्य-साम्राज्यमें ले जाती है। अहा ! यदि आपको एक बार उसकी जरा-सी झाँकी भी हो गयी तो आप निहाल हो जाइयेगा । फिर सौन्दर्य-लालसा मिटानी नहीं होगी । वह अमर हो जायगी और इतनी बढ़ेगी—इतनी बढ़ेगी कि मुक्ति-सुखको भी खोकर खयं जीती-जागती बनी रहेगी और आप फिर उस सौन्दर्य-समुद्रमें नित्य डूवते-उतराते रहेंगे । वह ऐसा सौन्दर्य है कि जिसे दिन-रात अनन्त कालतक अविरत देखते रहनेपर भी तृप्ति नहीं होती. दर्शनकी प्यास कभी मिटती ही नहीं। 'अँखियाँ हरि दरसन की प्यासीं ही बनी रहती हैं। प्यासके बुझनेकी तो कल्पना ही नहीं, वरं इंधनयुक्त घृतकी आहुतिसे बढ़ती हुई अग्निकी भाँति उत्तरोत्तर बढ़ती हुई वह अनन्तकी ओर अप्रसर होती रहती है। पर यह प्यास-यह दर्शनकी बढ़ी हुई लालमा दर्शनसे भी अधिक सुखदायिनी होती है।

यह वह सोन्दर्य है, जिसे देखकर मुनियोंके मरे हुए मनोंमें भी जीवनका संचार हो जाता है।

श्रीवृषभानुनन्दिनी श्री श्रीराविकाजी कहती हैं—

नवाम्बुद्दलसद्युतिर्नवतिबन्मनोश्चाम्बरः सुचित्रमुरलीस्फुरच्छरद्मन्द्चन्द्राननः । मयूरद्दलभूषितः सुभगतारहारप्रभः समे मदनमोहनःसखितनोति नेत्रस्पृहाम्॥

'सखी ! नव जळत्रस्की अपेक्षा जिनकी सुन्दर कान्ति है, नवीन

विद्युत्-मालासे भी अतिक चमकी हा जिनका मनोज्ञ पीताम्बर है, जिनका बदनचन्द्र निर्मल शारदीय पूर्ण चन्द्रमाकी अपेक्षा भी समुज्ज्बल तथा चित्र-विचित्र सुन्दर मुरलीके द्वारा सुशोभित है, जो मयूरपिष्छसे सुमूषित हैं और जिनके गलेमें निर्मल कान्तियुक्त श्रेष्ठ मोतियोंकी माला चमक रही है, वे मदनमोहन मेरे नेत्रोंकी दर्शन-स्पृहा बढ़ा रहे हैं।

नेत्रोंकी ही क्यों—प्रत्येक इन्द्रियकी दर्शन-स्पृहा बढ़ रही है । सभी अङ्ग उनके मधुर मिळनकी उरकट आकाङ्कासे आतुर हैं । बार-बार मिळनेपर भी वियोगकी—विरहकी ही अनुभूति होती हैं । वे फिर कहती हैं—

नद्ज्जलद्निःखनः अवणकर्षिसत्सिञ्जितः सनर्मरससूचकाक्षरपदार्थभङ्गश्चक्तिकः । रमाद्किवराङ्गनाहृद्यहारिवंशीकलः स मे मदनमोहृनः सखि तनोति कर्णस्पृहाम् ॥

'सिख ! जिनकी कण्ठन्विन मेघ-गर्जनके सदश सुगम्भीर है, जिनके आभूषणोंकी मधुर झनकार कानोंको आकर्षित करती है, जिनके परिहास-वचनोंमें विविध भावभिक्षमाओंका उदय होता रहता है और जिनकी मुरलीम्बिनके द्वारा लक्ष्मी आदि देवियोंका हृदय-हरण होता रहता है, वे मदनमोहन मेरे कानोंकी श्रवणस्पृहाको बढ़ा रहे हैं।'

#### कुरङ्गमद्जिद्वपुःपरिमलोर्मिक्च शङ्गनः स्वकाङ्गनलिनाष्टके राशियुताब्जगन्धप्रथः । मदेन्दुवरचन्द्नागुरुसुगन्धिचर्चार्चितः

स मे मदनमोद्दनः सिख तनोति नासास्पृहाम् ॥

'सिंख ! जिनके मृगमदिवजयी श्रीअङ्गकी सौरभतरङ्गोंसे अङ्गनाएँ वशीभूत हो जाती हैं, जो अपने देह स्थित अष्टकमळ (दो चरणकमळ, दो करकमळ, दो नेत्रकमळ, एक नाभिकमळ और एक मुखकमळ) के द्वारा कर्पूरयुक्त कमळकी सुगन्धका विस्तार कर रहे हैं और जो कस्त्री, कर्पूर, उत्कृष्ट चन्दन, अगुरु आदि सुगन्धि-द्रव्योंके द्वारा निर्मित अङ्गरागसे अङ्ग-

विलेपन किये हुए हैं, वे मदनमोहन मेरी नासिकाकी सुगन्ध-स्पृहाको बढ़ा रहे हैं।

हरिन्मणिकपाटिकाप्रततहारिवक्षःस्थलः स्मरात्ततकणीमनःकलुषहन्तृदोरर्गलः । सुधांशुहरिचन्दनोत्पलसिताश्चशीताङ्गकः स मे मदनमोहनः सखि तनोति वक्षःस्पृहाम् ॥

'सिंख ! िनदा विशास वक्षः स्थल इन्द्रनीलभणिक कपाटके सहश मनोहर है, जिनके अगलासदश बाहुयुगल प्रेम-पीड़ित तरुणीसमुदायके मानस क्लेशको नाश करनेमें समर्थ हैं और जिनका अङ्ग चन्द्रमा, हिर-चन्दन, कमल, कपूर और बादलके सदश सुशीतल है, वे मदनमोहन मेरे वक्षः स्थलकी स्पर्श-स्पृहाको बढ़ा रहे हैं।'

> व्रजातुलकुलाङ्गनेतररसालितृष्णाहर-प्रदीव्यद्धरामृतः सुकृतिलभ्यफेलालयः। सुधाजिदहिष्विक्षकासुद्दलयीटिकाचर्वितः स मे मदनमोद्दनःसखितनोति जिह्नास्पृहाम्॥

'सखी ! जिनकी सुमधुर अधरसुधा उपमारिहत व्रजकुलाङ्गनाओंके इतर रससम्हकी स्पृहाका अपइरण कर रही है तथा महान् पुण्यराशि होनेपर ही प्राप्त की जा सकती है और जिनके द्वारा चर्वित ताम्बूलकी बीड़ी अमृतको भी पराजित करती है, वे मदनमोहन मेरी जिह्वाकी रस-स्पृहाको बढ़ा रहे हैं।

पण्डितराज जगन्नाथ विपयविमुग्ध मनको सावधान करते हैं---

रे चेतः कथयामि ते हितमिदं वृन्दावने चारयन् वृन्दं कोऽपि गवां नवाम्बुद्दनिभो बन्धुनं कार्यस्त्वया। सौन्दर्यामृतमुद्गिरङ्गिरभितः सम्माहय मन्द्रसाते-रेष त्वां तव बहुभांश्च विषयानाशु क्षयं नेष्यति॥

पे चित्त ! मैं तेरे हितक छिये कहता हूँ । तू वृन्दावनमें गायोंको

चराते हुए नवीन श्याममेधकं समान कान्तिवाले किसीको अपना बन्धु मत बना लेना । वह सौन्दर्यसुधा बरसानेवाली अपनी मन्द मुस्कानसे तुझे मोहित करके तेरे प्रिय विषयोंको भी तुरंत नष्ट कर डालेगा ।'

इस रूपमाधुरीका निसने पान किया, वही इस रसको जानता है। दूसरोंको क्या पता।

कहते हैं कि मुसल्मान मक्त रसखान किसी स्त्रीपर आसक्त थे। पर वह बहुत मानिनी थी. बारंबार इनका तिरस्कार किया करती थी। एक बार इन्होंने कहीं श्यामसुन्दर ब्रजेन्द्रनन्दन आनन्दकन्द मदनमोहन मगवान् श्रीकृष्णचन्द्रका मनोहर चित्र देख लिया और उसी क्षणसे उनपर मोहित हो गये। लोगोंसे पूछा - ध्यह माँबरी सूरतवाला मेरा चित्तचोर कहाँ रहता है और इसका क्या नाम है ११ बताया गया यह श्रीवृन्दावनधाममें रहता है और इसका नाम है १रसखानि । बस, वह उसी समय उन्मत्त-से होकर वृन्दावन पहुँच गये और उन्कट एवं अनन्य दर्शन-लालसाके फल्खरूप गो-गोप-गोपी-परिवेष्टित निध्वलसीन्दर्य-माधुर्य-रस-सुधा सार-सर्वस्व परमानन्दवन ब्रजचन्द्रके मन्मथ-मन्मथ रूपके दर्शन पाकर सदाके लिये उन्हींपर न्यौक्रावर हो गये। वे कहते हैं —

मोहन छिब रसस्तानि लिख, अब हम अपने नाहिं।
ऐंचे आवत धनुष-से, छुटे सर-से जाहिं॥
या छिब पै रखसानि अब बारों कोटि मनोज।
जाकी रूपमा किबन निहं पाई, रहे सु सोज॥
मोहन सुंदर स्थाम की देक्यों रूप अपार।
हिय-जिय-नैननि मैं बस्यों वह ब्रजराजकुमार॥
मो मन-मानिक लै गयो चितै चोर नेंद-नंद।
अब बेमन मैं का करूँ परी फेर के फंद॥

रसखान खयं तो रसखानिके रससौन्दर्यपर मोहित थे ही । वे उस अनिवार्य मोहिनीकी महिमा गाते हुए पुकार-पुकारकर समस्त क्याजनोंको सावधान कर रहे हैं—

रहियो दे अँगुरी कानन जबर्डी मुरली-धुनि मंद् बजेहै। रसखानि मोहिनी सौं तानन अटा चढि गो-धन गैहै तो गैहै॥ सिगरे व्रजलोगनि टेरि कडों कितनी समुझैदै। कास्ट्रि कोऊ मुखकी मुसकानि री वा सम्हारि न जेहै न जेहै न जेहै।

बस, उस मदनमोहन श्यामसुन्दरके सौन्दर्य-माधुरीकी ठालसा हृदयमें जगाइये और कृतार्थ हो जाइये ।

काम-क्रोध-लोभ-अभिमानादि जितने भी दुर्गुण हैं, छूटने बड़े कठिन हैं और इन्हें छोड़नेके फेरमें पड़कर जीवन गँवानेकी आवश्यकता भी नहीं है । इन सबके विषयको बदल दीजिये । देवर्षि नारदजीने कहा है—

तद्पिंताखिलाचारः सन् कामक्रोधाभिमानादिकं तसिन्नेव करणीयम् ।

जब सब कुछ उन्हें सींप दिया, तब फिर काम-क्रोधादि किसको देने जायँ ! असलमें जैसे गङ्गाजीके निर्मल प्रवाहमें पड़कर गंदे नालेका पानी भी गङ्गाजल हो जाता है, वैसे ही काम-क्रोधादि दुर्गुण भी भगवान्से सम्बन्धित होकर, ब्रह्म-संस्पर्श पाकर भक्तिरूप या खयं भगवत्-खरूप, अतएव परम उपादेय बन जाते हैं।

इसीलिये भक्तगण मुक्तिका तिरस्कार करके जन्म-जन्ममें नित्य दासत्वकी कामना करते हैं । इसीसे प्रेमीजन प्राणवल्लभ प्रियतम स्यामसुन्दरपर प्रेमकोप तथा मान किया करते हैं और इसीसे भक्तोंका भक्ति-लोभ कभी मिटता ही नहीं । ये काम-क्रोध-लोभादि फिर भक्तके जीवनोपयोगी मधुर साधन बन जाते हैं । इनको वह कभी छोड़ना नहीं चाहता । यह भी एक मधुर और दिव्य कला है, जो सीखनेयोग्य है ।

# बिखरे सुमन

१—मगवान् श्रीकृष्ण भक्तवाञ्छाकल्पतरु हैं। उनका यह अवतार भक्तोंको सुख देनेके छिये ही हुआ है। भक्तोंको सुख देकर प्रसन्न होना, यह श्रीकृष्णका सहज खभाव है। यशोदा मैया डराती हैं, धमकाती हैं, उज्बन्धमें बाँधती हैं और भगवान् रोते हैं—यह सब यशोदाके वात्सल्य-रसको पुष्ट करनेके छिये है। इस छीछाकी अन्तिम झाँकी यही है कि यशोदाको अपनी मूच्छपर पश्चात्ताप होता है, उनके हृदयमें वात्सल्यका समुद्र उमद आता है और वे अपने कन्हैयाको छातीसे छगाकर स्नेहाशुओंकी वर्षा करती हुई एक अनिवचनीय सुखमें इब जाती हैं। सखाओंको पीठपर चढ़ाना उन्हें सङ्यरसका आखादन करानेके छिये होता है तथा श्रीराधा-

रानीकी इच्छाके अनुरूप सखी आदिका केप धारण करके वे उन्हें दिव्याति-दित्र्य माधुर्य-रस-सिन्धुमें निमन्न करते रहते हैं। इन लीलाओंमें भगवान्को, उनके परिकरोंको तथा प्रेमी भक्तोंको कितना आनन्द होता है—यह वाणीका विषय नहीं है। यह सुग्व और यह रस केवल स्वानुभव-गम्य है। इसका आम्बादन श्रीप्रिया प्रियतमकी अहैतुकी कृपासे ही सम्भव है।

२--श्रीकृष्ण-प्रेमका यह खभाव है कि भक्त अपनेको तो भूल जाता है, पर श्रीकृष्णके साथ अपना सम्बन्ध क्या है और उनकी सेवा क्या, कैसे करनी है---यह कभी नहीं भूलता।

३—मगत्रान् जगत्में आते हैं रसाखादनके छिये, अपने दिव्य आनन्द-रसका खयं पान करनेके छिये—अपने सखाओंके द्वारा सख्यरसका, अपने प्रेमियोंद्वारा मधुररसका और अपने माता-पिता आदिके द्वारा वात्सल्य-रसका । इन रसोंका भगवान् खयं आखादन करते हैं और अपने माता-पिता-सखा आदिको कराते हैं ।

४—भगवान्का जन्म अलेकिक है। वात्सल्यप्रेमपयी कौसल्या या देवकी-यशोदाको इस प्रकारको प्रतीति होती है कि मेरे पेटमें वालक है तथा गर्भके लक्षण भी दीखते हैं। पर वास्तवमें भगवान, न तो जीवकी भाँति गर्भस्थ होते हैं और न माताके खाये हुए अन्नसे उनका शरीर बनता है। जो गर्भस्थ होता है तथा माताके खाये हुए अन्नसे बनता है, वह अविनाशी नहीं होता, न दिव्य ही होता है। पर भगवान्का शरीर तो सिबदानन्दस्बद्धप है, भगवान् ही है।

'५—अन्तर्यामीरूपमं भगवान् सबके हृदयमें हैं, पर प्रेमियोंके हृदयमें वे प्रेमके सम्बन्ध-रूपसे रहते हैं, जैसे वात्सल्यभाववालेके हृदयमें पुत्ररूपमें, माधुर्यभाववालेके प्रियतमरूपमें, सख्यभाववालेके स्वारूपमें।

६—मगवान्के दिव्य मङ्गलमय खरूपका दर्शन किसीको होना, न होना—यह भगवान्की इन्ह्यपर निर्भर है। ७—नित्यसिद्धा वात्सल्य-प्रेमकी प्रतिमूर्ति हैं—यशोदा मैया। यशोदा मेया नित्यजननी हैं श्रीकृष्णकी और श्रीकृष्ण नित्यपुत्र हैं यशोदाके। यशोदा मैया वात्सल्यप्रेमकी ही घनीभूत मूर्ति हैं; उनमें और चीज है ही नहीं।

प्रश्न-श्रीकृष्णको पुत्रक्षपर्मे प्यार करना तो यशोदाका अज्ञान है। इस प्रेमसे जब ज्ञान प्राप्त होगा, तभी तो उन्हें भगवत्तत्त्वकी प्राप्ति होगी न !

उत्तर—जो ज्ञान भगवान्को अलग रकते, जो ज्ञान भगवान्को अगोचर बताकर उन्हें न देखने दे, जो ज्ञान भगवान्को न सुनने दे, न स्पर्श करने दे, वह ज्ञान अच्छा कि यशोशका यह अज्ञान अच्छा, जिसने भगवान्को प्राकृत बालकको भाँति एकड़ रक्खा है ! जगत् भगवान्के पीछे चलता है, पर भगवान् यशोदा मैयाके पीछे चलते हैं।

भगवान्को पूर्णरूपसे अनुभव करना शुद्ध प्रेमी (रागास्मक) भक्तोंके लिये ही सम्भव है।

८—भगवान् श्रीक्षण अतक्य हैं; उनके खरूपका, ऐश्वर्यका, माध्यंका तकसे अनुमान नहीं हो सकता । तर्कके लिये किसी दृष्टान्तकी आवश्यकता होती है, पर भगवान्के लिये कोई दृष्टान्त लागू नहीं होता । भगवान्का ऐश्वर्य-माध्यमय खरूप भगवान्के लिये ही सम्भव है; अतएव दृष्टान्तिवहीन—जिनके लिये कोई दृष्टान्त सम्भव ही नहीं—के विषयमें तर्क आदि करनेकी सम्भावना ही नहीं है ।

९—श्रीकृष्णका प्रत्यक्ष दर्शन हो और उनका माधुर्यभाव ठीक समझमें आ जाय, इसका सरल और मोघ उपाय है —सब ओरसे ममता, आसक्ति इटाकर सर्वथा श्रीराधाजीके चरणोंमें आत्म-समर्पण । श्रीराधाकी कृपासे ही श्रीकृष्णके माधुर्य-रसका समास्तादन हो सकता है।

# भगवान् श्रीकृष्णका स्वरूप और अवतारके हेतु

( सं० २०१९ वि०के जन्माष्टमी-महोत्सवपर प्रवचन ) मञ्जीर-नूपुर-रणश्रवरह्न-काञ्ची-श्रीहार-केसरिनखप्रतियन्त्रसंघम् रप्रयार्तिहारि-मिषबिम्द्र-विराजमानं वन्दे कलिन्द्तनुजा-तट-बालकेलिम् ॥ कुन्द-प्रसून-विश्वदेदशनेश्चतुर्भिः संदश्य मातुरनिशं कुचचूचुकाप्रम्। नन्दस्य वक्त्रमवलोकयतो मुरारे-मेन्दस्मितं मम मनीषितमातनोतु॥ हर्त कुम्भे विनिहितकरं स्वादु हैयंगवीनं दृष्ट्रा दामग्रहणचदुलां मातरं जातरोषाम्। पाय।दीषत्प्रचलितपदो नापगच्छन् न तिष्ठन् मिथ्यागोपः सपदि नयने मीलयन् विश्वगोप्ता॥ अंसालम्बितवाम<del>कुन्त</del>लभरं मन्दोन्नतभ्रलतं किंचित्कुञ्चितकोमलाधरपुटं साचिप्रसारेक्षणम्।

मूळे करपतरोस्त्रिभङ्गललितं घ्यायेज्ञगन्मोहनम्

आलोलाङ्गुलिपल्ल**चैर्मुरलिकामापूरयन्तं** 

#### भीकृष्ण

#### ख्यं-भगवानुका अवतरण

आजका यह दिन परम धन्य है । इसी दिन इसी भारतवर्षमें मधुराके कंस-कारागृहके कृष्ण-तम-श्रन निमृत कश्चमें घनश्याम श्रीकृष्ण-अनिर्वचनीय-अचिन्त्य-अनन्त-ऐश्वय-सौन्दर्य-माधुर्य-पर्पूर्ण अनिर्वचनीय-अचिन्त्य-अनन्त-दिव्य-रस-सुधा-सार-समुद्र, अनिर्वचनीय-अचिन्त्य-अनन्त-सर्वविरुद्ध-गुणधर्माश्रय, सर्वछोक-महेश्वर, सर्वातीत, सर्वमय, नित्य निर्गुण-सगुण, समस्त-अवतार-बीज, अनन्त-अद्भुत-शक्ति-सामर्थ्य-स्रोत, सहज अजन्मा-अविनाशी, सचिदानन्द-स्वेच्छा-विग्रह, खयं भगवान्का महान् मङ्गलमय, महान् महिमामय और महान् मधुरिमामय प्राकट्य हुआ था।

घोर-बन्छ-दर्पित अतिशय अत्याचारी असुरह्मप दुष्ट राजाओंके तथा अनाचार-दुराचार-परायण प्राणियोंके विषम भारसे आक्रान्त दुःखिनी वसुंधराने गोरूप धारण करके करूण क्रन्दन करते हुए ब्रह्माजीके पास जाकर अपनी दुःखगाया सुनायी। पृथ्वी देवीने कहा—

'जो भगवान् श्रीकृष्णकी भक्तिसे विहीन हैं और जो श्रीकृष्ण-भक्तोंके निन्दक हैं; जो पिता, माता, गुरु, स्त्री, पुत्र ओर पोष्य-वर्गका पाछन नहीं करते, जो दया-धर्मसे रहित हैं, गुरु और देवोंके निन्दक हैं; जो मित्रद्रोही, कृतष्त, झूठी गवाही देनेवाले, विश्वासघातक और स्थाप्यधनका अपहरण करनेवाले हैं; जो कल्याणरूप मन्त्र और एकमात्र मङ्गळजनक हरिनामको बेचते हैं; जो जीवोंकी हिंसा करते हैं और अत्यन्त छोभी हैं; जो मृढ्छोग पूजा, यझ, उपवास, व्रत, नियम—कुळ भी नहीं करते; जो पापात्माछोग गौ, ब्राह्मण, देवता, वेष्णव, श्रीहरि, हरिकथा तथा हरिभक्तिसे द्वेष करते हैं—ऐसे जो दैत्यगण विविध रूप धारण करके अनवरत अत्याचार-अनाचार-दुराचार कर रहे हैं, उन सबके भीषण भारसे में अत्यन्त पीड़त हूँ ।' तव ब्रह्माजीने पृथ्वीको साथ लेकर

भगवान् शंकर और अन्यान्य देवताओंको भी साथ लिया और वे श्वीरसागरके तटपर गये। वहाँ उन्होंने पुरुषस्कि द्वारा भगवान्का स्तवन किया। इसके कुछ देर बाद ब्रह्माजी ध्यानमग्न हो गये और उन सभाधिस्थित ब्रह्माजीको श्वीराञ्चिशायी भगवान्की देववाणी सुनायी दी। ब्रह्माजीने उसे सुनकर देवताओंसे कहा—'हमलोगेंकी प्रार्थनाके पूर्व ही भगवान् वसुंधराकी विपत्तिको जान चुके हैं। वे ईश्वरोंक भी ईश्वर (ईश्वरेश्वरः) अपनी कालशक्तिके द्वारा धरणीका भार उतारनेके लिये जबतक पृथ्वीपर लीला करें, तबतक तुमलोग भी यहुकुल्में जन्म लेकर उनकी लीलामें सहयोग प्रदान करो। भगवान्के अंशसे सहस्रवदन खराट अनन्तदेव भगवान्से पहले ही प्रकट हो जायँगे। भगवानि विष्णुमाया भी नन्दपत्नी यशोदाके गर्भसे अवतरित होंगी। वे परम पुरुष साक्षात् भगवान् व्वयं वसुदेवके वरमें प्रकट होंगे। उनकी सेवा-प्रीतिके लिये (अयवा उनकी तथा उनकी प्रियतमा श्वीराधाकी सेवाके लिये) देवाङ्गनाएँ भी वहाँ जन्म धारण करें—

वसुदेवगृहे साक्षा**त् भगवान् पुरुषः परः।** जनिष्यते निष्यार्थं सम्भवन्तु सुरिस्त्रयः॥ (श्रीमद्रागवत १०।१।२३)

श्वीगेदशायी भगवान्की इस दैववाणीसे यही सिद्ध होता है कि अवकी बार साक्षात् परम पुरुष खयं-भगवान् ही प्रकट होंगे (श्वीरान्धिशायी नहीं)। भगवान्के पुरुषावतार, गुणावतार, छीळावतार, अंशावतार, कळावतार आदि अनेक प्रकारके अवतार होते हैं और सभी पूर्ण होते हैं; पर उनमें छोळाभेदसे शक्तिका प्राकट्य न्यूनाधिक रहता है। किंतु यह अवतार खयं-भगवान्का है। इसमें अन्य सभी अवतारोंके, भगवत्खरूपोंके भाव सम्मिळित हैं। ब्रह्मवैवर्तपुराणके अनुसार ब्रह्मा-शंकर आदि समस्त देवता गोळोकमें खयं-भगवान् श्रीकृष्णकी सेवामें जाकर वहाँ श्रीराया-मायक के

दर्शनका सौभाग्य प्राप्त करते हैं और पृथ्वीका भीषण भार हरण करने और मधुर लीला-रसका विस्तार करनेके लिये भगवान्से अवतार-प्रहणकी महत्त्वपूर्ण कातर प्रार्थना करते हैं।

देवताओंकी प्रार्थना सुनकर भगवान् द्रवित हो जाते हैं और उन्हें अपनी अनन्त महिमा और भक्तोंकी महानताका परिचय देकर अन्तमें कहते हैं—'देवताओ ! तुमलोग अभी अपने-अपने घर जाओ, मैं खयं पृथ्वीपर अवतीर्ण होऊँगा, तुमलोग भी अंशरूपसे पृथ्वीपर चलना ।' इसके बाद भगवान् दिन्य गोप गोपियोंको बुलाकर उनसे मधुर वचन कहते हैं—'गोप-गोपीगण ! तुम सब नन्दकं ब्रजधाममें अवतीर्ण होओ । श्रीराधिके ! तुम वृषभानुके घर जाओ, मैं तुमको बालकरूपमें कमल-काननमें प्रहण करूँगा । राधे ! तुम मेरी प्राणाधिका हो, मैं भी तुम्हारा प्राणाधिक हूँ । इम दोनोंमें कुल भी मेद नहीं है, इम सदा ही एक हैं।'

त्यं मे प्राणाधिका राघे तव प्राणाधिकोऽप्यहम् । न किंचिदावयोर्भिन्नमेकाङ्गं सर्वदैव हि ॥ ( अ० वै० कृष्ण० ६ । ६७ )

इसी बीचमें वहाँ एक दिन्य मिण-रत्नों, पारिजात-कुसुम-मालाओं, श्वेत चामरों तथा विशुद्ध काषाय वस्त्रोंसे विभूषित शत-शत रूर्य-प्रभाओंके सदृश तेजःपुद्ध रथ आया । उस रथमें कमनीय श्यामसुन्दर श्वा-चक्र-गदा-पद्म धारण किये पीताम्बरधारी भगवान् नारायण विराजित थे। उनके साथ महादेवी सरस्रती और महाल्क्ष्मी भी थीं । वे भगवान् नारायण रथसे उतरे और तुरंत श्रीकृष्णके शरीरमें छीन हो गये तथा इस परमाश्चर्यको देखकर सब लोग चिकत हो गये—

गत्वा नारायणो देवो विलीनः कृष्णविद्यहे । रष्ट्रा च परमाश्चर्य ते सर्वे विसायं ययुः ॥ इसके पश्चात् एक दूसरे परम सुन्दर देदीप्यमान रथमें चतुर्भुज, वनमाळा-विभूषित, अपार-प्रभाशाली जगरपति भगवान् विष्णु पधारे और वे भी रथसे उतरकर भगवान् श्रीराधिकेश्वरके शरीरमें लीन हो गये—

#### स चापि लीनस्तत्रैव राधिकेश्वरविग्रहे॥

इससे भी यही सिद्ध होता है कि भगवान् श्रीकृष्ण साक्षात् खयं-भगवान् हैं और उनके इस खरूपमें सबका तथा सबके छीछा-कार्यों का एकत्र समावेश है। ब्रह्मवैवर्त्तपुराणमें आता है कि इसके पश्चात् भगवान् श्रीकृष्णने देवी कमछा छक्षीसे मुसकराते हुए कहा—'देवि ! तुम कुण्डिन-नगरमें राजा भीष्मकके घर देवी वैदर्भीके उदरसे अवतरित होओ, मैं वहाँ जाकर तुम्हारा पाणिप्रहण करूँगा।' तदनन्तर वहाँ पधारी हुई देवी पावतीसे भगवान् ने कहा—'तुम सृष्टि-संहारकारिणी महामाया हो, तुम अंशरूपसे अजधाममें जाकर यशोदाके गर्भसे अवतीण होओ। मानवगण नगर-नगरमें भिक्तपूर्वक तुम्हारी पूजा करेंगे। तुम्हारे प्रकट होते ही वसुदेव यशोदाके सृतिकागृहमें मुझे रखकर तुम्हें ले जायँगे। फिर कंसको देखते ही पुनः तुम भगवान् शिवके पास चली जाना। मैं पृथ्वीका भार उतारकर अपने धाममें छोट आऊँगा।'

इसके बाद कौन देवता किस नाम-रूपसे क**हाँ अवतार छेंगे—** विशिष्ट-विशिष्ट देवताओंके लिये भगवान्ने इसका निर्देश किया है।

#### श्रीकृष्णका दिन्य विग्रह अप्राकृत—भगवत्स्वरूप ही है

भगवान् श्रीकृष्ण खयं-भगवान् हैं, उनका दिव्य शरीर कर्मजनित प्राकृत या सिद्धिजनित 'निर्माणशरीर' नहीं है । वह प्राकृत शरीरसे सर्वथा विलक्षण हानोपादानरहित दिव्य सिचदानन्दमय भगवस्बरूप है । इसके प्रचुर प्रमाण श्रीमद्भागवत, महाभारत तथा अन्यान्य प्रन्थोंमें उपलब्ध हैं ।

ब्रह्मवैवर्तपुराणमें ही श्रीकृष्ण और सनस्कुमारके वार्ताकापका एक सुन्दर प्रसङ्ग आता है। इसमें भगवान् श्रीकृष्णने अपनेको प्राकृत बतलानेकी चेष्टा की है और सनम्कुमारने उनके प्रश्नोंके उत्तरमें उनकी भगवत्ता सिद्ध की है, उनके शरीरको साक्षात् चिदानन्दमय भगवेदेह बतलाया है और 'वासुदेव' नामका बड़ा ही विलक्षण अर्थ किया है। प्रसङ्ग इस प्रकार है—

एक बार ब्रह्मतेजसे उद्ग्रासित सेंकड़ों बड़े-बड़े ऋषि-मुनीश्वर भगवान् श्रीकृष्णके दर्शनके लिये आये थे। फिर उस मुनि-सभामें परम तेजः-पुद्ध सर्वाङ्मसुन्दर पाँच वर्षके नग्न बालकके रूपमें श्रीसनत्कुमारजी पधारे। उन्होंने आकर मुनियोंसे कुशल-प्रश्न करके कहा कि 'श्रीकृष्णसे तो कुशल पूलना व्यर्थ है। ये खयं ही समस्त कल्याणके बीज हैं। अथवा इस समय इन परमात्मा श्रीकृष्णका दर्शन ही आपलोगोंके लिये कुशल है; प्रकृतिसे अतीत, निर्गुण, निरीह, सर्वबीज और तेजःखरूप ये भगवान् भक्तोंके अनुरोधसे ही पृथ्वीका भार उतारनेके लिये अवतरित हुए हैं। इसपर भगवान् श्रीकृष्णने उनसे कहा—'विप्रवर! जब शरीरधारी मात्रके लिये कुशल-प्रश्न अभीप्सित है, तब एक मैं ही कुशल-प्रश्नका पात्र क्यों नहीं हूँ!'

शरीरधारिणश्च।पि कुशलप्रश्नमीप्सितम् । तत्कथं कुशलप्रश्नं मिय विष्य न विद्यते ॥

सनत्कुमारजीने उत्तर दिया—'प्रभो ! ग्रुभ-अशुभ सब प्राकृत शरीरमें ही हुआ करते हैं; जो शरीर नित्य है और सारे कुशलोंका बीज है, उसके लिये कुशल-प्रश्न निर्स्यक ही है।'

> शरीरे प्राकृते नाथ संततं च शुभाशुभम् । नित्यदेष्ठे क्षेमबीजे शिवपदनमनर्थकम् ॥

तब भगवान् बोले—'विप्रवर ! शरीरधारी मात्र ही प्राकृतिक माने जाते हैं; क्योंकि निस्या प्रकृतिके बिना शरीर होता ही नहीं।'

#### यो यो विम्रद्दधारी च स स प्राक्कतिकः स्मृतः । देहो न विद्यते विम तां नित्यां प्रकृतिं विना ॥

इसके उत्तरमें सनत्कुमारजीने कहा—'प्रभो ! जो देह रज-बीर्यके द्वारा उत्पन्न होते हैं, वे ही प्राकृतिक माने जाते हैं । आप तो खयं सबके आदि हैं, सबके बीज — कारण हैं और प्रकृतिके नाथ हैं, खयं भगवान् हैं । आपका देह प्राकृतिक कैसे हो सकता है ! आप वेदवर्णित समस्त अवतारोंके निधान, सबके अविनाशी बीज, नित्य सनातन, खयं-ज्योति:खरूप परमात्मा परमेश्वर हैं ।'

रक्तबिन्दुद्भवा देहास्ते च प्राकृतिकाः स्मृताः । कथं प्रकृतिनाथस्य बीजस्य प्राकृतं वपुः ॥ सर्वबीजश्च सर्वीदिर्भवांश्च भगवान् स्वयम् । सर्वेषामवताराणां निधानं बीजमञ्ययम् ॥ कृत्वा वदन्ति वेदाश्च नित्यं नित्यं सनातनम् । ज्योतिःस्वरूपं परमं परमात्मानमीश्वरम् ॥

इसपर श्रीकृष्णने पुनः कहा—'विप्रवर ! इस समय मैं वसुदेवका पुत्र हूँ, अतएव मेरा शरीर रजीवीर्याश्रित हो है; फिर में 'प्राकृतिक और कुशल-प्रश्नका पात्र नहीं हूँ ?'

> साम्प्रतं वासुदेवोऽहं रक्तवार्याक्षितं वपुः। कथं न पाक्रतो विप्र शिवपश्चमभीप्सितम्॥ 'वासुदेव' शब्दका अर्थ

इसपर अन्तमें सनत्कुमारजी बोले—'नाथ ! ('वासुदेव'शब्दका अर्थ दूसरा है—) 'वासु'का अर्थ है—जिसके लोमकूपोंमें अनन्त विश्व स्थित हैं, ने सर्व-निवास महान् निराट् पुरुष; और उनके जो 'देव' हैं— स्वामी हैं, ने हैं आप खयं परमन्नहा 'वासुदेव'। इसी 'वासुदेव' नामका चारों नेद, पुराण, इतिहास, आख्यान आदि वर्णन करते हैं। आपका

शरीर रज-वीर्यसे बना है, यह किस वेदमें निरूपित है ! ये सब मुनिगण यहाँ साक्षी हैं, धर्म भी सर्वसाक्षी हैं और वेद तथा चन्द्र-सूर्य भी मेरे साक्षी हैं (आप सचिदानन्दमयशारीर हैं )।

> वासः सर्वनिवासश्च विश्वानि यस्य लोमस् तस्य देवः परं ब्रह्म वासुदेव इतीरितः॥ वासुदेवेति तन्नाम वेदेषु च चतुष्यु च। पुराणेष्वितिहासेषु वार्तादिषु च हद्यंत ॥ रक्तवीर्याभितो देहः क ते वेदे निरूपितः। साक्षिणो मुनयश्चात्र धर्मैः सर्वत्र एव च॥ साक्षिणो मम वेदाश्च रविचन्द्रौ च साम्प्रतम् ॥ ( ब्रह्मवैवर्त , श्रीकृष्ण-जन्म-खण्ड, अ० ८७ )

इन्हीं साक्षात खयं-भगवान श्रीकृष्णने द्वापर युगके अन्तर्भे भारतमें अवतीर्ण होकर इस धराको धन्य किया था ।

अब इनकी प्राक्तका-लोलाका पवित्र स्मरण करें।

#### श्रीकष्णका प्राकट्य

मङ्गळमय भाद्रपदके कृष्ण पक्षकी अष्टमी है, मध्य रात्रिका समय है, सब ओर घोर अन्धकारका साम्राज्य है; परंत अकस्मात समस्त प्रकृति उल्लाससे भरकर उत्सवभयी बन जाती है, सारी प्रकृति अपने परमाश्रय परमदेवका खागत करनेके छिये सज-धजकर समृत्युक हो उठती है। सब दिशाएँ प्रसन्न हो गयीं, नदियोंका जल निर्मल हो गया, सरोवरोंमें रात्रिको ही कमल खिल उठे, वृक्षोंकी शाखाएँ पुष्प-फलेंसे लद गर्यी, साधुओंका मन आनन्दोन्मत्त हो गया, निर्मल-मन्द-सुगन्ध मलय समीर बहने लगा, देवताओंके बाजे स्त्रयं ही बज उठे. गन्धर्य-र्किनर नाचने-गाने छगे और सिद्ध-चारण सब स्तवन करने छगे। क्रर कंसका कारागार एक विस्रक्षण ज्योतिसे जगमगा उठा । महामिहम श्रीवसुदेवजीको अनन्त सूर्य-चन्द्रमाओंके सदश एक प्रचण्ड-शीतल प्रकाश दिखायो दिया और उसमें दीख पड़ा शहू-चक्र-गदा-पद्मसे सुशोभित, चतुर्भुज, विशालनयन, वक्षःस्थलपर मृगुस्ता, श्रीवत्स और रत्नहार धारण किये, विविध भूषणोंसे विभूषित, किरीट-मुकुट-कुण्डल-धारी, जिसके अङ्ग-अङ्गसे सौन्दर्य-माधुर्य-ऐश्वर्यकी रसमयी त्रिवेणी वह रही है—ऐसा एक चमत्कारपूर्ण अद्भुत बालक ।

वसुदेव-देवकीनं स्तुति की, भगवान् श्रीकृष्णने उनको अभय-आश्वासन देकर अपने पूर्व-अवतारोंके सम्बन्धकी तथा वरदानकी बानका स्मरण कराया। तब देवकीने उनसे कहा, मैं कंसके भयसे अधीर हो रही हूँ—'कंसादहमधीरधीः।' श्रीभगवान्ने कहा—'यदि ऐसी बात है तो मुझे तुरंत गोकुलमें पहुँचा दो और यशोदाके गर्भसे प्रकट हुई महामायाको ले आओ।'

इतना कहकर भगवान् तुरंत शिद्युक्तप हो गये। भगवान् के शक्कचक्र-गदा-पद्मधारी ऐश्वर्यक्तपको देखकर भी वसुदेव-देवकी—भगवान्की
छीलाशक्तिकी प्रेरगासे वात्सल्य-रसका आविर्भाव होनेपर—डर गये
और शिशुको हृदयसे लगकर ले जानेका विचार करने लगे। पर
जायँ कैसे ? हाथोंमें हृथकड़ी है, पैरोंमें बेड़ी है, लोहेका मजबूत
दरवाजा बंद है, बाहर शब्वधारी प्रहरी हैं; इससे वे अत्यन्त विभादप्रस्त
होकर मन-ही-मन भगवान् के शरणापन हो गये। बस, तुरंत हाथोंकी
हृथकड़ी, पैरोंकी बेड़ी खुल गयी और विशाल लौह-कपाट भी अपनेआप ही खुल गये। यह सब भगवान्की अघटन-घटनापटीयसी मायाशक्तिसे हो गया, ऐसा नहीं मानना चाहिये। श्रीकृष्णको हृदयपर रखते
ही सारे बन्धन अपने-आप कट जाते हैं। फिर बन्धन-मुक्तिके लिये
कोई प्रयास नहीं करना पड़ता। इसके विपरीत जबतक श्रीकृष्णको
हृदयपर नहीं रक्खा जाता, तबतक हजार-लाख प्रयास करनेपर भी बन्धन
नहीं खुलता। मायाकी साँकलोंसे हाथ-पैर और गलेसे बँधा हुआ

बहिर्मुख जीव कामना-वासनाके बंद दह लीह-कपाग्नेंके अंदर संसारके कारागारमें पड़ा रहता है। काम-क्रोधादि शत्रु सदा उस कैदखानेपर पहरा लगाये रहते हैं। अतएव वह जीव किसी प्रकार भी कैदसे नहीं छूट सकता। पर जब वसुरेवजीकी भाँति वह श्रीकृष्णको छातीसे चिपकाकर बजकी राहपर चल देता है, तब माया-मोहकी सारी इथकड़ी-बेड़ी खुल जाती हैं, काम-क्रोधादि पहरेदार सो जाते हैं, कामना-वासनाके कपाट खुल जाते हैं—िबना हो प्रयास संसार-बन्धनसे उसे मुक्ति मिल जाती है। भगवान् वसुदेवजोकी गोदमें आकर जगत्को इस बातका संकेत कर रहे हैं।

#### गोकुलके लिये प्रस्थान

वसुदेवजी कारागारसे निकलकर धीरे-धीरे बाहर सड़कपर आ गये। श्रीकृष्ण अप्राकृत परमानन्दधनविग्रह हैं, अतः उन्हें हृदयपर रखकर चलनेवाले वसुदेवको किसी कष्टका तो अनुमव हुआ ही नहीं, वरं पर-परपर वे आनन्दिसन्धुमें अवगाहन करने लगे। बिहर्मुख जीव अभिमानका भार उठाकर संसार-पथपर चलता हुआ पद-पदपर दुःख-भोग करता है। इस दुःखसे लूटना हो तो भाग्यवान् वसुदेवकी माँति श्रीकृष्णको हृदयमें लेकर उनकी लीलाभूमि वजकी ओर चल देना चाहिये।

वसुदेवजी इधर-उधर चारों ओर भयभरी दृष्टि डालते द्रुए धीरे-धीरे चुपचाप वजकी ओर बढ़ रहे हैं। इसी समय देवराज इन्द्रके आदेशसे आकाशमें काले-काले बादल उमड़ आये, धीरे-धीरे गरजने लगे, बीच-बीचमें बिजली चमकने लगी और लगातार वर्षा होने लगी। इन्द्रने विचार किया कि 'म्सल्यार वर्षा होनेसे मथुरावासी कोई भी घरसे बाहर नहीं निकलेंगे, अतएव वसुदेव शीके जाने का किसीको पता नहीं लगेगा। बीच-बीचमें बिजलीका प्रकाश होते रहनेसे अँघेरेमें बहुकेबको आगे बढ़नेमें भी कोई कष्ट नहीं होगा। श्रीकृष्णको हृदयमें रखकर अन्धकारमय मार्गमें चष्ट पढ़नेपर भी मनुष्य पथभ्रष्ट नहीं हो सकता। इसीलिये बिजली आज बार-बार हूँ स-हूँ सकर बसुदेवजीको पथ बतला रही है। वसुदेवजी चुपचाप परंतु शीव्रतासे आगे बढ़े जा रहे हैं।

आकाशमें मेधोंके आते ही भगवान् अनन्तदेव श्रीकृष्णकी सेवाका सुअवसर जानकर वहाँ आ गये और अपने हजार फनोंको फैलाकर वसुदेवजीके सारे अङ्गोंपर छाया किये उनके पीछे-पीछे चळने रूगे।

अनन्तदेव श्रीसंकर्षण श्रीकृष्णका ही दूसरा रूप हैं; परंतु अनादिसिद्ध दास्यभावक कारण व विभिन्न रूपोंमें सदा श्रीकृष्णकी सेवा ही करते रहते हैं । श्रीकृष्णके खरूपानन्दकी अपेक्षा सेवानन्दका ही माध्य अधिक है, अतएव स्वयं श्रीकृष्णतक इस आनन्दका आस्त्रादन करनेक छोभसे दासाभिमानी अपने ही रूपसे अपनी सेवा करते हैं।

#### शय्यासनपरीधानपादुकाच्छत्रचामरैः । किं नाभूस्तस्य कृष्णस्य मृतिभेदैस्तु मृतिंषु ॥

— ब्रह्माण्डपुराणके इस वचनके अनुसार संकर्षण श्रीशेषजी राज्या, आसन, बस्न, पादुका, छत्र, चँवर आदि नाना मूर्तियाँ धारण करके अखिलरसामृतमूर्ति श्रीगोबिन्दकी सेवा किया करते हैं। शेषनी क्रनोंकी छाया किये चलते हैं, इस बातका बसुदेवजीको पता भी नहीं है।

बसुदेवजी यमुनातटपर पहुँच गये । पर उन्होंने देखा — यमुनामें मानो भयानक तूफान आ गया है । बड़ी ऊँची-ऊँची पहाड़-जैसी तरक्नें उठ रही हैं; सैकड़ों, हजारों बड़े-बड़े भँवर पड़ रहे हैं। वसुदेवजी यमुनाका यह भीषण रूप देखकर चिकत और भयभीत हो रहे हैं। सोचते हैं—रात बीत रही हैं, पार जाकर लीट न सका तो पता नहीं सबेरे कंस जागते ही क्या अनर्थ कर डालेगा। वे यमुनाके तीरपर असीम अनन्त भवसागरसे तुरंत पार कर देनेवाल श्रीहरिको गोदमें लिये हुए ही उस पार पहुँचनेकी चिन्ता कर रहे हैं। यह वात्सल्य-रसकी अनिवचनीय मिहमा है। फिर भगवान्की शेंशव-माधुरी भी विलक्षण चमत्कारी वस्तु है। मुक्ति-मुक्ति-सिद्धिकी स्पृहा, ऐश्वर्यज्ञान, तत्त्वानुसंधान—कुछ भी क्यों न हो, दिज्य वात्सल्य-रस और शेंशव-माधुरी-रसके सुधा-स्रोतमें सब तुरंत बह ही जाते हैं।

वसुदेवजी श्रीकृष्णको गोदमें छिये यमुनातटपर खड़े व्याकुल चित्तसे चिन्ता कर रहे हैं। उधर यमुनाजी श्रीकृष्णके चरण-स्पर्शकी कामनासे व्याकुल हैं और धेर्य छोड़कर अस्तव्यस्त तरङ्गिक द्वारा बढ़ी चली आ रही हैं। यमुनाका ताण्डव-नृत्य हो रहा है और वे उल्लब्ध उल्लब्ध अपने परम श्रेमास्पद प्रभुके अरुण चरणोंका स्पर्श पानेक लिये बारंबार मस्तकको ऊँचा उठाये जा रही हैं। वसुदेवजीने व्याकुल होकर चारों ओर देखा—अगाध जल है और जल्दाशिक पहाइ-के-पहाइ उल्लब्ध रहे हैं। भगवान्ने पिता वसुदेवजीकी व्याकुल्या देखकर धीरेसे सहसा यमुनाक मन्दाकको अपने चरणकमलोंका स्पर्श-सुख प्रदान कर दिया। यमुना निहाल होकर झुकने लगीं, मानो दण्डक्स कर रही हैं। बसुदेवजीने चिक्त दृष्टिसे देखा—सामनेका जल घट रहा है। वे कुल और आगे बढ़े, जल और भी कम मिला। श्रीकृष्ण-चरण-स्पर्शकी अपार तृष्णा लिये जो यमुना अपनी उत्ताल तरहा-मिक्नमाओंसे ताण्डव नृत्य करती हुई बढ़ी चली जा रही थीं, श्रीकृष्ण-चरणका स्पर्श पाते ही उनकी बाढ़ तुरंत रुक गयी, तरहें

क्रमशः थम गयीं, बहावका नेग रुक गया, यमुना निश्वल—निस्तरक्त हो गयीं । यमुनाका वह भीषण त्कान वस्तुतः त्कान नहीं था, वह था श्रीकृष्ण-चरण-स्पर्शकी उत्कट लालसासे सहज ही होनेवाला यमुनाका ताण्डव नृत्य । अत्र वसुदेवजी अनायास ही पार हो गये।

पर किस रास्तेसे जाकर वे तुरंत नन्दघरमें पहुँचें ! यमुनाके निर्जन तटपर इस निस्तन्य निशामें उन्हें कौन मार्ग बताये ! वसुदेवजी श्रीकृष्णको गोदमें छिये किसी तरह धीरे-धीरे आगे बढ़ने छगे । उनके पीछेसे यमुनाजी मन-ही-मन मृदु-मृदु कलकल निनादके द्वारा कहने लगीं— 'जाओ वसुदव ! याद रक्खों— श्रीकृष्णका भक्त कभी पथ-अष्ट नहीं होता, मार्ग नहीं भूलता; वह जिस ओर चलने लगता है, उसी ओर उसके लिये मार्ग बन जाता है । वसुदेव ! तुम्हें मार्ग खोजना नहीं पड़ेगा, मार्ग खयं ही तुम्हें खोज लेगा । वह पथ ही तुम्हारा पथ-प्रदर्शक बनकर तुम्हें नम्दालयमें ले जायगा । तुमने श्रीकृष्णको गोदमें जो ले रक्खा है । फिर चिन्ता क्यों कर रहे हो !'

श्रीवसुदेवजी सीघे नन्दमहलमें पहुँच गये । देखा, सभी सो रहे हैं । वे सहज ही सूर्ति प्तागृहमें जा पहुँचे और शिशु श्रीकृष्णको यशोदाके पास सुलाकर यशोदाकी सद्यः प्रसूता कन्याको लेकर मथुराके कारागारमें लौट आये । उनके लौटते ही पूर्ववत् सब कुछ ज्यों-का-त्यों हो गया । यशोदाको यह भी पता नहीं लगा कि उनके पुत्रका जन्म हुआ या कन्याका । शिशुरूप श्रीकृष्णके लीलासे रोनेपर ही यशोदा जागी, तब उन्हें पता लगा कि उनके नील कमलदलके सहश स्थामवर्ण पुत्र हुआ है ।

दहरो च प्रबुद्धा सा यशोदा जातमात्मजम् । नीलोत्पलदलइयामं ततोऽत्यर्थे मुदं यथौ ॥

(विष्णुपुराण)

#### श्रीकृष्णका दो रूपोंमें देवकी और यशोदाके गर्भसे प्राकट्य

कुछ ब्रजप्रेमी विद्वानोंकी ऐसी मान्यता है कि श्रीमगवान् ऐश्वर्य और माध्यके मेदसे 'श्रीवासुदेव' और 'श्रीगोविन्द'—इन दो खरूपोंमें एक ही साथ देवकी और यशोदा दोनों माताओंसे आविर्भूत हुए थे। इस सम्बन्धमें हरिवंशकी किसी-किसी प्रतिमें यह एक स्लोक मिळता है—

#### गर्भकाले त्वसम्पूर्णे अष्टमे मासि ते स्त्रियौ । देवकी च यशोदा च सुषुवाते समं तदा ॥

'असम्पूर्ण गर्भकालके आठवें महीनेमें देवकी और यशोदा दोनेंने ही एक ही समय श्रीकृष्णको प्रकट किया था।' यशोदाजीके श्रीकृष्णके बाद ही योगमाया प्रकट हुई थीं। अतएव कालमेदसे यशोदाके दो बालकोंका—श्रीकृष्ण और योगमायाका प्रकट होना सिद्ध होता है। श्रीदेवकीके श्रीकृष्ण वासुदेवस्त्रक्ष्म ऐश्वर्यमय शङ्क-चक्र-गदा-पद्मधारी चतुर्मुज थे और श्रीयशोदाके श्रीकृष्ण माधुर्यमय द्विभुज नराकृति परम्रह्म थे। वसुदेवजी जब वासुदेवस्त्रक्ष्म भगवान्को यशोदाके पास लेकर आये, तब वह वासुदेवस्त्रक्ष्म उसी क्षण श्रीगोविन्दस्त्रक्ष्ममें लीन हो गया। दोका एक स्त्रक्ष्म हो गया, ऐश्वर्य माधुर्यके महासमुद्रमें निमग्न हो गया। इसके पश्चात् वसुदेवजी यशोदाकी उस योगमायाकी अंशरूपा कन्याको लेकर मथुराके कारागारमें लौट आये।

श्रीमद्भागवतके इस क्लोकार्धसे भी यह एक समय दो जगह अलग-अलग प्रकट होनेकी बात सिद्ध की जाती है—

#### नन्दस्यात्मज उत्पन्ने जाताह्नादो महामनाः।

'श्रीनन्दजीके आत्मज (पुत्र) उत्पन्न होनेपर उन महामनाको परम आह्नाद हुआ ।' ये वचन शुकदेवजीके हैं । यदि नन्दजीके श्रीकृष्ण न प्रकट होते तो शुकदेवजी 'आत्मजे उत्पन्ने'—'पुत्र उत्पन्न हुआ' क्यों कहते ! 'स्वात्मजं मत्वा' —'नन्दजीने अपना पुत्र मानकर परम आहाद प्राप्त किया' ऐसा कह देते । वस्तुतः क्या बात है, पता नहीं; पर सर्वसमर्थ, कर्तुम्-अकर्तुम्-अन्यथाकर्तुं समर्थ भगवान्के लिये एक ही साथ दो जगह प्रकट होनेमें कहीं कुछ भी आश्चर्यकी बात नहीं है ।

जो कुछ भी हो, भगवान्की परम मधुरतम शिशुलीकाका दिव्य दुर्छभ आनन्द तो श्रीयशोदा मैया, नन्द बाबा और व्रजवासी ग्वालबालों तथा भाग्यवती व्रजाङ्गनाओंको प्राप्त होता है।

तदनन्तर वे मुर्तिमान आनन्द-ज्योति श्रीगोविन्द माता यशोदाकी गोदमें शोभा पाने लगे । मानो चिदानन्द-सरोवरमें ऐसे एक नीछ-कमल्का विकास हुआ, जिसकी सुगन्ध अबतक भ्रमरोंको कमी सुँघनेको नहीं मिली थी, जिसकी सुगन्धको पवन कभी भी इरण करके नहीं ले जा पाया था, जिसको कभी कोई तरंग-कण स्पर्श नहीं कर पाया था और जिसको इससे पहले किसीने भी नहीं देखा था। ऐसे अनाघात, अनपद्दत, अनुपहत और अदृष्ट नील-कमल-सदृश श्रीकृष्ण हैं । अर्थात् इससे पूर्वके भ्रमरकूप भक्तोंने ऐश्वर्यमय नारायग आदि रूपोंका आख़ादन प्राप्त किया था, इनका नहीं; अतएव ये अनाघात हैं । इससे पूर्वके पवनरूप महाकवियोंने श्रीनारायणादि ऐश्वर्यरूपोंका गुणगान किया था, इनका नहीं; अतएव ये अनपद्धत हैं। प्राकृत कमल जैसे जलमें उत्पन होता है, वैसे यह कमल जलमें यानी प्रपन्न-जगतमें नहीं अवतीर्ण हुआ है। जलमें उत्पन्न कमलको तरंगोंके थपेड़े लगते हैं, पर तरंगरूप प्रपद्मान्तर्गत गुण इनको कभी छूतक नहीं गये हैं; इससे ये अनुपहत हैं और ऐश्वर्यमय या ऐश्वर्य-माधुर्य-मिश्रित रूप पहले देखे गये हैं, पर यशोदोत्सङ्गविद्दारी इन नीस्क्यामको अन्नतक किसीने नहीं देखा है; इसलिये ये अदृष्ट हैं।

इसका दूसरा भाव यह भी परम सत्य है कि श्रीभगवान्का यह मधुरतम खरूप ऐसा विलक्षण है कि इसमें क्षण-क्षण नये-नये सौन्दर्य-मधुर्यादि रसोंका, प्रतिक्षण नये-नये लीलाभावोंका विकास-उल्लास होता रहता है। इसलिये प्रेमी भक्त प्रतिक्षण ही इनके प्रत्येक भावको अभूतपूर्व ही अनुभव करते हैं—इनका प्रत्येक भाव नित्य नवीन, सदा अनाखादित ही दीखता है।

अनाम्रातं भृद्गेरनपहृतसौगन्ध्यमिनलें-रनुत्पन्नं नीरेष्यनुपहृतमूर्मीकणभरेः। अहष्टं केनापि कचन च चिदानन्दसरसो यशोदायाः क्रोडे कुवलयमिवौजस्तदभवत्॥

#### श्रीकृष्णावतारके प्रयोजन

परात्पर ब्रह्मके इस दिव्य अवतारके प्रधान हेतु बतलाते हुए कहा गया है---

आत्मारामान् मधुरचरितैर्भक्तियोगे विधाम्यन् नानालीलारसरचनयाऽऽनन्दयिष्यन् स्वभक्तान् । दैत्यानीकैर्भुवमतिभरां वीतभारां करिष्यन् मूर्तानन्दो व्रजपतिगृहे जातवत् प्रादुरासीत् ॥ ( श्रीआनन्दवृन्दावनचम्पू )

श्रीभगवान्के इस प्रकारके अवतार-श्रहणके तीन प्रधान कारण हैं— (१) अपने मधुर लीलाचिरतोंके द्वारा आत्माराम मुनियोंको प्रेमभिक-बोगमें लगाना, (२) विविध लीलारसोंकी रचनाके द्वारा अपने त्रेमी भक्तोंको आनन्दित करना, उनके विशुद्ध प्रेमरसाखादनके द्वारा सुखी होकर उन्हें प्रेमरसाखादन कराकर सुखी करना और (३) दुर्दान्त दैत्योंके भीषण भारसे अत्यन्त दबी हुई पृथ्वीका भार उतारना । इन्हीं तीन मुख्य प्रयोजनोंसे आनन्दखरूप भगवान् श्रीकृष्ण वजनरेश नन्दबाबाके घरमें जन्म लेनेकी भाँति प्रकट हुए ।

भगवान् श्रीकृष्णने अपनी लीलामें इन तीनों ही प्रयोजनोंको भलीभाँति सम्पन्न किया । भगवान्ने मधुर व्रजलीलामें वात्सल्य-सल्य-मधुर आदि विभिन्न रसवाले प्रेमीजनोंको दिन्य प्रेम-रस-सुधाका आखादन कराया और किया । यहाँ बीच-बीचमें ऐश्वर्यभावका प्रहण करके दैत्योंके प्राण हरणकर उन्हें मुक्ति प्रदान की । मथुरा और द्वारकाकी लीलामें माधुर्य-रसकी अपेक्षा ऐश्वर्यका तथा प्रेमकी अपेक्षा निष्काम कर्म और ज्ञानका परम विशुद्ध अमृत अधिक वितरण किया । बड़े-बड़े श्रूषि-मुनि, ज्ञानी अमलात्मा परमहंस महात्माओंको आकर्षित करके अपनी विशुद्ध भक्तिमें नियुक्त किया ।

# श्रीकृष्णचरितमें पूर्ण भगवत्ता और पूर्ण मानवताका सम्मेलन

यह तो हुई खयं-भगवान्के तत्त्व, महत्त्व और नित्य रस-माधुरीकी बात । पर यों भगवान् श्रीकृष्णके विलक्षण लीलाचिरतमें पूर्ण भगवत्ता और पूर्ण मानवत्वका एक ही साथ परमाश्चर्यमय सम्मेलन है । वे पूर्णतम भगवान् हैं और पूर्णतम मानव हैं । उनके चिरत्रमें जहाँ एक ओर भगवत्ताका अशेष-वैचित्र्यमय लीलाविलास है, दूसरी ओर वैसे ही मानवताका परम और चरम उत्कर्ष है । अनन्त ऐश्वर्यके साथ अनन्त माधुर्य, अप्रतिम अनन्त शौर्य-वीर्यके साथ मुनि-मन-मोहन नित्यनव निरूपम सौन्दर्य, वज्रवत् न्याय-कठोरताके साथ कुसुमवत् प्रेम-कोमलता, नव-नव-राज्यनिर्माण-कौशलके साथ खयं राज्यप्रहणमें सर्वथा उदासीनता, अनवरत कर्मप्रवणताके साथ सहज पूर्ण वैराग्य और उदासीनता, परम

राजनीति-निपुणताके साथ पूर्ण आध्यात्मिकता, सम्पूर्ण विषमताके साथ नित्य समता, सर्वपूज्यताके साथ सेवापरायणता—यों अनन्त युगपत् आपातविरोधी भावोंका पूर्ण और सहज समन्वय श्रीकृष्णके जीवनमें प्रत्यक्ष प्रकट है।

## श्रीकृष्ण सब ओग्से पूर्ण हैं

साय ही जो लोग भगवान् श्रीकृष्णको भगवान् न मानकर योगेश्वर, आदर्श महापुरुष, उच्चश्रेणीके निष्काम कर्मयोगी मानते हैं, उनके लिये भी भगवान् श्रीकृष्णने अपने आदर्श जीवनमें जो कुछ दिया है, वह इतना महान्, इतना विशाल, इतना उदार, इतना आदर्श, इतना अनुकरणीय है कि उसकी कहीं तुलना नहीं है। हम उनको प्रत्येक क्षेत्रमें सर्वधा सर्वोच्च आसनपर आसीन पाते हैं। अध्यात्म, धर्म, राजनीति, रण-कौशल, विज्ञान, कला, संगीत, नेतृत्व, सेवा, पारिवारिक जीवन, समाज-सुधार—कहीं भी देखिये, वे सर्वत्र सदा सबके लिये आदर्श, दिव्य आशाका निश्चित संदेश लिये, सफलता, कुशलता और अनुभूतिसे पूर्ण आचार्य-पदपर प्रतिष्ठित हैं और खयं पथप्रदर्शक बनकर—खयं ही सुदृढ़ नौकाके केवर बनकर सबको सब प्रकारकी असुविधाओं और बन्धनोंके अगाध समुद्रसे सहज पार कर देनेके लिये नित्य प्रस्तुत हैं।

आज हम इस मङ्गलमयी उनकी जन्मतिथिके मङ्गल दिवसपर उनके चरण-शरण होकर अपना जन्म-जीवन सफल और धन्य करें। नव-नीरद-नीलाभ ऋष्ण तन परम मनोहर। त्रिभुवनमोहन रूपराशि रमणीय सुभग वर॥ कस्तुरी-केसर-चन्दन-द्रव-चर्चित अङ्ग सकल स**चिन्मय, सुषमामय, सुन्दरतम**॥ कीर-चञ्च-निन्दक निरुपम नासा मणि राजत। कुञ्चित केरा-कलाप कृष्ण सन्त अलि-कुल लाजत ॥ सिर चूड़ा, शिखिषिच्छ, मुकुढ मिषमय अत्युक्वल । कर्ण-युगल कमनीय कर्णिका कुण्डल झलमल॥ कुटिल भ्रकुटि, हग-युगल विशद् विकसित अम्बुजजम। रुचिर भङ्गिमा, ललित त्रिभङ्गी, मध्यम बंकिम॥ पीत वसन तिहताभः दशन द्यतिमयः, अवणाधर । मुख प्रसन्न, मुसकान मधुर, मुरलिका मधुर कर॥ नित सेवक-अकानुप्रद-कातर। भक्त-भक्त रस-प्रेम-सुधा-भासादन-तत्पर॥ प्रेम-रसिक वज-प्रिय वज-जन-सखा-सामि-सेवक तन-मन-धन। नन्द-यशोदा-तनय बाल-व्रज्जरमणी-जीवन ॥ भगवत्ता, सत्ता, ईश्वरता सारी तजकर। व्रज-जन-सुख-हित हेतु द्विभुज निज-इच्छा-वपुधर ॥ भाद-अष्टमी, कृष्ण पक्ष, बुधवार अनुत्तम। नक्षत्र, मध्य-रजनी मङ्गलतम ॥ श्रुभ रोहिणि हुए प्रकढ श्रीनन्द-वशोदाके प्रिय सुत बन। निज-सहप-बितरण हित बनकर सबके निजजन॥

बोलो नन्द-यशोदानन्दन भगवान् श्रीकृष्णकी जय !

# भगवान् श्रीकृष्णका प्राकट्य और उनके आदर्श मधुर चरित्रका स्मरण

( सं० २०२० वि**०** के जन्माष्ट्रमी-महोत्सवपर प्रव**चन** )

#### भगवान् श्रीकृष्णके प्रति नमस्कार

अज्ञाद्यकाञ्चक्राच्यवतारबुन्द-

रावेदापूर्णसहितेश्व परस्य यस्य।
सर्गाद्यः किल भवन्ति तमेष कृष्णं
पूर्णात् परं तु परिपूर्णतमं नताः सः ॥
मन्त्रन्तरेषु च युगेषु गतागतेषु
कल्पेषु चांदाकलया स्वपुर्विभर्षि।
अधैव धाम परिपूर्णतमं तनोषि
धर्म विभाव भुवि मङ्गलमातनोषि॥

यद् दुर्लभं विश्वदयोगिभिरप्यगम्यं
गम्यं द्रविद्भरमलाशयभिक्तयोगैः।
आनन्दकंद चरतस्तव मन्द्यानं
पादारविन्दमकरन्दरजो द्धामः॥
पूर्वं तथात्र कमनीयवपुष्मयं त्वां
कंदर्पकोटिशतमोहनमद्भुतं च।
गोलोकधामधिषणद्युतिमाद्धानं
राधापति धरमधुर्यधनं द्धानम्॥

जिस परम पुरुषके अंगः अंगः ग्रंगः महला, आवेश और पूर्ण आदि अवतारों से सृष्टि-संहारादि लीलाकार्य सम्पन्न होते हैं, उन पूर्णसे भी परे परिपूर्णनम श्रीकृष्णको हम नमस्कार करते हैं।

जो अतीत और अनागत मन्दन्तर, युग और कल्पोंमें श्रीबलरामजीके रूपमें अपनी अंशकलाके साथ दिश्य विग्रह धारण करते हैं, सम्प्रति भी आप अपने परिपूर्ण तेजका विम्तार कर रहे हैं, तथा धर्मकी स्थापना करके पृथ्वीपर विविध प्रकारसे मङ्गलका प्रसार किया करते हैं। जो उत्तम योगिगणोंके लिये भी दुर्लभ और एकमात्र सरल शुद्धाशय द्रवितचित्त भक्तियोगियोंके द्वारा ही गम्य है, हे आनन्दकंद! आपके मन्द-मन्द विचरणशील पदारिबन्दके उस मकरन्द-रजको हम अपने हृदयमें धारण करते हैं। आप पहलेसे ही परम कमनीय कलेवरको धारण किये हुए हैं और यहाँ इस अवतारमें भी उसी कमनीय रूपसे आप सुशोभित होंगे। आपका रूप शतकोटि कामदेवोंको भी मोहित करनेवाला और परम अद्भुत है। आप गोलोकधाममें धारण की हुई दीसिराशिको यहाँ भी धारण करते हैं। सर्वोन्कृष्ट धर्मधनके धारियता आप श्रीराधावल्लमको हम प्रणाम करते हैं।

#### अवतारका स्वरूप और कारण

वैवखत-मन्वन्तरीय अट्टाईसर्वे चतुर्युगके द्वापरके अन्तमें भाद्रमासकी मङ्गलमयी कृष्णाष्टमीके दिन इस पृथ्वी-मण्डलको श्रीकृष्णके प्राकट्यका परम सौभाग्य मिला था। आज वही श्रीकृष्णजन्माष्टमीका परम पावन महान् महोत्सत्र-पर्व है। यह खयं-भगवान् श्रीकृष्णका समप्र-रूपमें पृथ्वीपर अवतरण है। भगवान्के खरूप-तत्त्वकी महिमा और व्याख्या न तो आजतक कोई कर सका है न आगे कोई कर ही सकेगा। खयं भगवान्के और भगवरप्रेमी महानुभावोंके सांकेतिक रान्दोंके आधारपर उनकी सहज करुणामयी प्रेरणासे ही अपने जीवनको धन्य करनेके लिये भगवान्के महत्तत्त्वका किंचित् स्मरण कर लिया जाता है। भगवान् नित्य-सत्य-सिबदानन्दघन-मङ्गल-विश्रह हैं, नित्य सर्वातीत और सर्वमय हैं, सर्वगुणातीत और अचिन्त्यानन्त-सद्गुण-खरूप हैं। उनके अचिन्त्यानन्त सौन्दर्य-माधुर्य-ऐश्वर्य नित्य नवायमान हैं। वे नित्य अजन्मा रहते हुए ही जन्म-लीला करते हैं, नित्य अविनाशी होते हुए ही अन्तर्धान होते हैं और नित्य सर्वभूतमहेश्वर होते हुए ही छोटे-से पराधीन शिशु बनकर मधुर शिशु-लीला करते हैं । इसी अपने अचिन्त्यानन्त-युग्पद्-विरुद्धधर्माश्रयी खरूपका संकेत भगवान्ने भगवद्गीतांक चतुर्थ अध्यायके छठे स्लोकमें किया है—

अजोऽपि सन्नव्ययातमा भूतानामोश्वरोऽपि सन् । प्रकृति स्वामधिष्ठाय सम्भवाम्यातममायया ॥ (गीता ४ । ६ )

मैं अजन्मा, अन्ययात्मा और समस्त भूतोंका ईश्वर रहते हुए ही अपनी प्रकृति (खां प्रकृतिम् ) में अधिष्ठित रहकर, अपनी माया (आत्ममाया ) से प्रकट होता हूँ ।

भगवान् की तीन प्रकृतियाँ हैं—(१) जगद्रूप अष्ट्या 'अपरा प्रकृति', (२) जीवभूत चेतन 'परा प्रकृति', जो अखिल जगत्को धारण करती है, (३) 'अपनी प्रकृति', जिसमें भगवान् लीलाके समय अधिष्ठित रहते हैं। यह अन्तरङ्गा, विशुद्ध भगवन्मयी है। इसी प्रकारसे भगवान्की मायाके भी अनेक रूप हैं; पर जिस मायासे भगवान् खयं लीला-सम्पादन करते हैं, वह माया भगवान्की निजी माया है।

इसीका नाम 'योगमाया' अथवा भगवान्की 'खरूपभूता लीला' है। वे जबतक अपनी विशेष लीला करते हैं, तबतक इसी योगमायाका अव-लम्बन करते हैं। रासलीलाक प्रारम्भमें भी इसी योगमायाका समाश्रयण किया गया था—'योगमायामुपाश्रितः'। इसी योगमायासे वे अपनेको छिपाये भी रहते हैं—'योगमायासमावृतः' (गीता)।

जीबोंकी भाँति भगवानुकी दिव्य दंह न तो पाञ्चभौतिक होती है न कर्मजनित ही । वह स्वेच्छामय विशुद्ध भगवदुरूप होती है । इसी विश्चद्ध भगवद्रूपमें भगवान् श्रीकृष्णका आजकी महामहिमामयी अष्टमी तिथिको प्राकटय हुआ या । भगवान्ने अपने अवतारके तीन प्रधान हेतु बतळाये हैं--- साधुओंका परित्राण, 'दुष्कृतोंका विनाश' और 'धर्मका संस्थापन' । खयं-भगवान्कं इस पूर्ण अक्तारमें भगवदाकारके अन्यान्य अवतार-कारणोंका भी समावेश रहता है । इसीलिये पापात्मा राजाओंके रूपमें प्रकट असुरोंका विनाश, उनक द्वारा संत्रस्त साधुओंका परित्राण और पापाचारियोंके द्वारा प्रचलित अधर्मका विश्वंस करके विश्वद्ध सनातन मानबर्धमेकी स्थापनाका मङ्गल कार्य भी इस अवतारके **द्वारा सुसम्पन** हुआ है । परंतु भगवान् अपने इस घनीभूत परम-प्रेमानन्द-रसाहूप लीला-बिम्रह्के द्वारा उन साधुओंका परित्राण करते हैं, जो भगवानुके मङ्गलमय व्रेम और परमानन्दमय दर्शनकी महती उत्कण्ठासे भयानक विरह-वेदनाका अनुभव करते हैं और जीवनका एक-एक पर इस भीषण विरद्याग्निकी भयानक ज्वालामें विदग्ध होते हुए विताते हैं । इसी प्रकार उन दुर्धेका, उन भाग्यवान् असुरोंकी असुर-देहोंका विनाश करके उन्हें सहज ही खधाममें पहुँचा देते हैं, जो कंवल भगवान् के ही मङ्गलरूप कर-कमकोंके द्वारा प्राण-त्याग करके भगवान्के दिव्य धाममें पहुँचनेके अधिकारी हो चुके हैं । धर्मकी स्थापनासे काम-कल्लाव विषय-सेवनरूप अधर्मके अभ्यात्थानको ध्वंसकर भुक्ति-मुक्तिकी वाञ्छाके सहज त्यागसे सम्पन हुए परम उत्कृष्ट, परमम्ध्रस्तम, विञ्चद्ध ग्रंम-धर्मक संस्थापनकी ओर स्पष्ट संकेत

है। अतएव छोक-परछोक, खार्थ-परमार्थ, ज्ञान-प्रेम—सभी क्षेत्रोंमें अयुक्त आसुरी भोग-भावोंका उन्मूछन करके परमोच्च विशुद्ध देवी भावोंकी स्थापना सहज हो खयं-भगवान्के इस प्राकट्यके द्वारा सुसम्पन्न होती है।

भगवान्का प्राकट्य कंसके कारागारमें अर्धरात्रिके समय होता है। उस समय दसों दिशाओंसहित आकाश निर्मेख हो जाता है । नक्षत्र-राशि विचित्र रूपसे **अलमलाने लगती है ।** समस्त मू-मण्डल प्रसन्न हो उठता है । नद-नदियाँ, समुद्र-सरोकर सहज ही खन्छ हो जाते हैं । अर्घरात्रिक समय ही निदयों और सरोक्रोंमें सर्वत्र अतदल और सहस्रदल पद्म प्रस्फटित हो उठते हैं । उनकी मधुर सुगन्ध वायुकं स्पर्शसे सर्वत्र फैरु जाती है । इधर-उधर पराग बिखर जाती है और भ्रमरोंके समुदाय असंख्य रूपमें आ-आकर मधुपान और मधु गुञ्जारमें प्रवृत्त हो जाते हैं । मयूर महानन्दमें नृत्य करने छगते हैं । शीतछ-मन्द-सुगन्ध मळयपवन प्रवाहित होने लगता है । जनपदसमृह समृद्ध हो जाते हैं । प्राम-नगर---सभी मङ्गल-निकेतन बन जाते हैं और देवता-ब्राह्मण, गिरि-सम्ह और गो-समुदाय सुख-समृद्ध हो जाते हैं । खर्गमें अकस्मात् तुमुल जय-ध्वनिके साथ देव-दुन्दुभि बज उठती है। विवाधर, गन्धर्व, सिद्ध, किंनर और चारण मधुर गान करने उगते हैं। देवताओंके स्तुति-वाक्योंसे दिग्दिगन्त गूँज उठता है । दिव्य गन्धर्व और विद्याधरगण नाच उठते हैं और देवतागण पारिजात, मन्दार, मास्ती आदि उत्तम सुगन्धमय सुमनोंकी वर्षा करने इगते हैं । सजक मेत्र मन्द-मन्द गर्जन करते हुए स्तव-गान करते हैं । इस प्रकार समस्त विश्व-चराचर अपने प्रभुके मृद्धल खागतमें अपनेको सजाकर धन्य हो जाते हैं । ऐसे ग्रुभ कालमें भाद्रमासकी कृष्णाष्टमीकी अर्धरात्रिके समय रोहिणी नक्षत्रके हर्षण योगमें अरिणसे यहाम्निके सहरा वसुदेवके यहाँ देवकीसे साक्षात्

भगवान् हरि आविर्भूत होते हैं। उस समयके भगवान्के खरूप-सौन्दर्यका वर्णन करते हुए महर्षि कहते हैं—

स्पुरव्च्छविवित्रहारिणं विलसत्कोस्तुभरत्नधारिणम् ।
परिधिद्युतिन्पुराङ्गवं धृतवालार्किकरीटकुण्डलम् ॥
चलद्द्युतविक्षकःणं तिड्दूर्जव्गुणमेखलाचितम् ।
मधुभृद्ध्विनपद्ममालिनं नवजाम्ब्न्वदिब्यवाससम् ॥
सतिडिद्घनदिब्यसोभगं चलनीलालकबृन्दभृनमुखम् ।
चलदंशुतमोहरं परं शुभदं सुन्दरमम्बुजेक्षणम् ॥
कृतपत्रविचित्रमण्डनं सततं कोटिमनोजमोहनम् ।
परिपूर्णतमं परात्परं कलवेणुष्विनवाद्यतत्परम् ॥

वसुदेवजीने देखा कि बालक चमचमाते हुए, निर्मल एवं रंग-विरंगे हारसे विभूषित है, गलेमें शोभाधाम कौस्तुभमणि धारण किये हैं। चरणोंमें नूपुर एवं भुजाओंमें बाजूबंद सुशोभित हैं, जिनसे क्रमशः चन्द्रमण्डल और सूर्यमण्डलका-सा प्रकाश फैल रहा है। मस्तकपर किरीट-मुकुट और कानोंमें कुण्डल हैं, जिनसे उदयकालीन सूर्यकी-सी आभा छिटक रही है । हार्थोमें कंगन हैं, जो घूमती **हुई अग्नि ( लुकारी )** की शोभा विखेर रहे हैं। कटि-प्रदेश करधनीद्वारा वेष्टित है, जिसकी लड़ें विगुल्लेखाके समान कौंध रही हैं। वक्ष:स्थलपर कमलोंकी माला झूल रही है, जिसपर भ्रमर गुंजार कर रहे हैं । शरीरपर दिव्य पीताम्बर सुशोभित है, जिसकी कान्ति तपाये हुए सुवर्णकी-सी **है** और जिसके कारण उसका श्रीविप्रह सौदामनीयुक्त घनघटाकी दिव्य शोभा धारण किये हैं । मुखमण्डल झूलती हुई नील अलकावलीसे आवृत है । शरीरसे **फ्**रती हुई रिमयोंद्वारा वह परम **सुन्दर एवं सु**खदायक बालक भवनक अन्यकारका नाश कर रहा है । कमलके समान बड़ी-बड़ी उसकी आँखें हैं, श्रीअङ्गोंपर शृङ्गारके रूपमें रंग-विरंगे बेळ-बूटोंकी रचना हो रही है और वह परिपूर्णतम पुरुषोत्तम परात्पर बाँछक अपनी रूप-छटासे प्रतिक्षण

करोड़ों कामदेवोंको मोहित करता हुआ मधुर-मधुर मुरछी-ध्वनि कर रहा है।

भगवान् के इस अपूर्व माधुर्य-सौन्द्र्यमय खरूपका दर्शन करके वसुदेव-देवकी सफलजीवन हो गये । उनके आनन्दका पार नहीं रहा । वसुदेवजीने भगवान्का स्तवन किया । भगवान् पूर्वजन्मकी बार्ते वतलायीं । तदनन्तर वसुदेव-देवकीके प्रार्थनानुसार भगवान् श्रीकृष्ण तुरंत शिशुरूप हो गये और वसुदेवजी उन्हें गोदमें लेकर नन्दालयमें पहुँच गये तथा बदलेमें योगमायाको ले आये । भगवान्की विचित्र मायाके प्रभावसे सभी स्थानोंके सभी लोग निद्राभिभूत हो गये, इसलिये इस रहस्यको कोई न जान सका ।

इसके बादकी श्रीकृष्ण-लीलाका वर्णन श्रीमद्भागवत, ब्रह्मवैवर्तपुराण, विष्णुपुराण, ब्रह्मपुराण, हरिवंशपुराण, महाभारत आदि अनेक प्रन्थोंमें विशदरूपमें आ चुका है । उसे जितना पढ़ा-समझा जाय, हृदयंगम किया जाय, उतना ही परम मङ्गल है ।

### श्रीभगवान्के लीला-चरित्रसे शिक्षा तथा कर्तव्य

श्रीभगवान्के सभी गुण परम आदर्श हैं। निष्काम कर्मका जो ज्वलन्त उदाहरण भगवान् श्रीकृष्णने अपनी लीलामें सबकें सामने रखा है, वह अद्वितीय है। राग-द्वेषरिहत होकर धर्मयुद्धमें प्रवृत्त होना, हजारों अधर्मी नरेशोंका विनाश करके उनके स्थानपर उन्हींके वंशजोंको स्थापित कर देना, असंद्ध्य राज्य-निर्माता होकर भी किसी राज्यको खीकार न करके सबको समान भावसे प्रेम-दान देते हुए भी अन्यायका समर्थन न करके सबको अधर्मका नाश करनेकी प्रेरणा देना और संसारका सारा कार्य नाटकके रक्नमञ्चपर सुनिपुण अभिनेताकी भाँति सुसम्पन्न करते हुए भमता, आसक्ति, आशा, कामनासे सर्वथा दूर रहकर प्रत्येक कार्यको

भगवान्की मङ्गलपूजाके रूपमें परिणत कर देनेका सरल सहज साधन खयं आचरण करके जगत्के सामने रखना भगवान् श्रीकृष्णके लीला-चरित्रकी विशेषता है।

भगवान् का वृन्दावनीय बाल-चित्र तो परम मधुरतम वात्सल्य, सख्य और माधुर्यकी पित्र लीलाओंसे पिर्पूर्ण है । कहीं भी किसी भी देशके इतिहासमें, किसी भी साहित्यकी सृष्टिमें, किसी भी कान्यके कल्पना-काननमें, सर्वथा ऐतिहासिक तथ्य होते हुए भी, यह अपनी कोई समता नहीं रख्ता । जिस किसीने इस परम मधुर लीला-सुधा-समुद्रमें अवगाहन किया, वहीं परम धन्य हो गया । अनेकों वड़े-बड़े परमहंस ऋषि-मुनि-महात्मा, अद्वैत-तत्त्वमें परिनिष्ठित ब्रह्मस्कर्ण महापुरुष एवं तत्त्वज्ञ योगी इस परम अगाध रस-समुद्रमें सर्वथा डूबकर धन्य हो चुके हैं । आज भी भगवान् श्रीकृष्णका लीला-मधुर-रस-समुद्र उसी माँति लहरा रहा है । उसमें कूदनेका साहस उसीको करना चाहिये, जो सारी भोग-मोक्षकी आकाङ्क्षाओंसे सर्वथा शून्य हो चुका हो ।

यों भगवान्के आदर्श दिन्य कर्मयोगका, उनके द्वारा आचरित महती जीवन-चर्याका, उनके उपदेशों और शिक्षाओंका आदर्श प्रहणकर यथायोग्य उन्हें अपने जीवनमें उतारकर सभी धन्य हो सकते हैं और सभीको होना चाहिये।

आज तो प्रायः सारा ही दृश्य-विश्व 'कामोपभोग-परायण' होकर सर्वथा असुरभावापन हो रहा है। इसीसे आजका आसुरी-राक्षसी यन्त्रासुर-समन्वित विज्ञान प्रकारान्तरसे विशुद्ध अध्यात्मनाशक अज्ञानका प्रसार करके आत्मविश्वंसके उद्योग-पर्वमें संलग्न है। इसीसे आज विश्वकी गिन विकास तथा प्रगतिके नामपर आध्यात्मिक, नैतिक एवं धार्मिक भावों तथा आचरणोंके विनाश तथा अधोगितकी ओर हो रही है; और सबसे अविक खेदकी बान तो यह है कि तामसिक बुद्धिके

प्रभावसे विपरीत अनुभूति हो रही है—'अधर्म धर्ममिति या मन्यते तमसाऽऽचृता ।' और इसका परिणाम अधोगित भी निश्चित ही है— जघन्यगुजवृत्तिस्था अधो गच्छिन्त तामसाः ॥

भारत भी आज मोहान्ध होकर इसीका अन्ध-अनुकरण करके पतनोन्मुख हो रहा है।

इस भयानक धर्म-संकटके समय बचे हुए कुछ धर्मभीरु लोगोंके मार्ग-दर्शनके लिये भगवान् श्रीकृष्णकी भगवद्गीता ही एकमात्र पथ-प्रदर्शक दीप-स्तम्भ, नित्य सिङ्गनी पय-ज्योति और परम पाथेय हैं। अतएव इस समय भगवान् श्रीकृष्णकी दिञ्य उपदेश-वाणीका प्रचार-प्रसार और जीवनमें कियात्मक आचरण ही सर्वप्रधान एकमात्र आशा-स्थल है। भारतपर इस समय भीषण संकटके बादछ छाये हैं और वह 'किंकर्तव्य-विमृद् हो रहा है। चीनासुर तथा पाकासुर सिरपर चढ़े आ रहे हैं। इस समय आध्यात्मिक भागवती शक्तिकी आराधना करके उसे जगाना और उससे अमोघ बछ प्राप्त करना विशेष प्रयोजनीय है। अन्तमें प्रार्थना कीजिये—

सत्-चित्-घन परिपूर्णतमः परम प्रेम-आनन्द । विश्वेश्वर बसुदेवसुतः, नँदनंदन गोविन्द ॥ जयित यशोदातनय हरि, देविक-सुवन छळाम । राधा-उर-सरसिज-तपन, मधुरत अळि अभिराम ॥ वाणी हो गुण-गान-रतः, कर्णं श्रवण-गुण ळीन । मन सुरूप-चिन्तन-निरतः, तन सेवा-आधीन ॥ पूर्णं समर्पित रहें नितः, तन-मन-बुद्धि अनन्य । सहज सफळता प्राप्तकरः, हो मम जीवन धन्य ॥ नंद कें आनंद भयों, जै कर्व्हैयां लाल की !

## अखिलरसामृतमूर्ति भगवान् श्रीकृष्णका आविर्भाव

(सं० २०२१ वि० के जनमाष्टमी-महोत्सवपर प्रवचन )

मुख्राजितशरिदन्दुः केलिलावण्यसिन्धुः । करविनिद्दतकन्दुर्वर्लवीप्राणवन्धुः । वपुरुपस्तरेणुः कश्चनिक्षप्तवेणु- वंचनवशगधेनुः पातु मां नन्दसूनुः॥ उत्तरङ्गदङ्गरागसंगमातिपिङ्गल- स्तुङ्गश्चङ्गसङ्गिपाणिरङ्गनालिमङ्गलः । दिग्विलासिमिलिलहासिकीर्तिवल्लिपल्लव-

स्त्वां स पातु फुल्लचारुचिल्ल<mark>िरच वल्लवः</mark> ॥

शाज नित्य अजन्माके दिव्य जन्मका महामहोत्सव-दिवस है। समस्त प्रकृतिको धन्य करते हुए आज खयंरूप दिव्य नराकृति भगवान् प्रकट हुए हैं। भगवान्के अनेक विभिन्न अवतार होते हैं— पुरुषावतार, लीलावतार, गुणावतार, मन्वन्तरावतार, युगावतार, आवेशावतार, कल्पावतार, कल्पावत

पूर्तिः सार्वत्रिकी यद्यप्यविशेषा तथापि हि । तारतम्यं च तच्छकेर्व्यक्त्यव्यक्तिकृतं भवेत् ॥

( प्रमेयरत्नावलि १ । १४ )

पर जब भगवान् खयं अपने पूर्णरूपमें प्रकट होते हैं, तब वे सर्वावतारमय होते हैं । खयं-भगवान् श्रीकृष्ण प्रतिकल्पमें खयंरूपमें प्रकट होते हैं और वे प्रकट होते हैं मधुर मनोहर नर-वपुरूपमें । इसीसे भगवान्के सर्वभूतमहेश्वर सर्वरूपके तत्त्वको न जाननेवाले मूढ़ लोग भगवान्के इस मानुषरूपको देखकर उनको पाश्वभौतिक-देह-विशिष्ट मनुष्य मान लेते हैं—

अवजानन्ति मां मूढा मानुषीं तनुमाश्रितम् । परं भावमजानन्तो मम भूतमहेश्वरम् ॥ (गीता ९ । ११)

बास्तवमें खयं-भगवान्की यह नराकृति नरलोकके नर-शरीरोंके आदर्शपर बनी हुई नहीं है, यह नित्य है । वस्तुतः भगवद्-देहके आदर्शपर नर-शरीरका निर्माण है । भगवान्का शरीर दिव्य, अधाकृत, देह-देहि-मेदसे रहित, जन्म-मृत्युसे रहित, सर्व-कारण-कारण, नित्यसिद्ध, निर्विकार, अनादि, सर्वादि, सचिदानन्दघनखरूप है । और नरलोकका नर-शरीर रक्त-मांसादिसे गठित, खण्डित, जन्म-मृत्युशील, पश्चभूतनिर्मित, आत्मा (देही ) और देहके भेदसे युक्त तथा विनाशी है । भगवद्-विम्ह स्वेच्छामय विशुद्ध भगवरखरूप है—

स्वेच्छामयस्य न तु भूतमयस्य कोऽपि । ( भीमद्रागवत )

उसका प्रारम्थ-परवश निर्माण, कर्मभोग तथा विनाश नहीं होता; वह नित्य, सत्य, सनातन तथा दिव्यकर्मा है । भगवत्खरूपा प्रकृतिमें अधिष्ठित होकर अपनी ही खरूपभूता छोछारूप मायासे प्रकट और अप्रकट होता है । तन्त्रशास्त्रमें कहा गया है-

निर्दोषपूर्णगुणविग्रह आत्मतन्त्रो

निश्चेतनात्मकश्चरीरगुणैश्च हीनः।

आनन्दमात्रकरपाद्मुखोद्रादिः

सर्वत्र च खगतभेद्रविवर्जितात्मा॥

भगवान्का दिव्य शरीर मोह, तन्द्रा, श्रम, रूक्षता, काम, क्रोध, असत्य, आकाङ्क्षा, आशक्का, रोग, जरा, भय, विश्रम, विषमता, परापेक्षा, परिवर्तनशीलता, अनित्यता, विनाश आदि दोषोंसे सर्वथा रहित तथा सर्वज्ञता, सर्वशक्तिमत्ता, सत्यविज्ञानानन्दरूपता, सर्वेश्वर्य, असमोध्व माधुर्य आदि गुणोंसे परिपूर्ण है। वह काल-कर्मादिके अधीन नहीं है, पाञ्चभौतिक शरीरके जडत्व आदिसे रहित है; उसके हाथ, पर, मुख, उदर आदि सभी एकमात्र दिव्य—चिन्मयानन्दरूप हैं। और उसमें— वृक्षमें पत्र-पुष्प-फलादिकी भाँति खगत, दूसरे फलके वृक्षके रूपमें सजातीय तथा शिला आदिके रूपमें विजातीय भेद नहीं है; वह केवल भगवद्रूप ही है।

भगवान्के अवतारके तीन हेतु माने गये हैं—'साधुओंका पित्राण', 'दुष्कृतकारियोंका विनाश' और 'धर्मका संस्थापन' । खयं-भगवान्के इस खयंरूपावतारमें अन्यान्य अवतारी रूपोंका समावेश होनेके कारण भगवान्के द्वारा पापात्मा राजाओंके रूपमें प्रकट असुरोंका, अन्यान्य विविध रूपोंमें प्रकट असुरोंका तथा उनके अनुगामी आसुर-भावापन दुष्कृतकारियोंका विनाश, इन सब क्रूरकर्मा दुराचारपरायण दुष्टप्रकृतिवालोंके द्वारा सताये हुए सदाचारी साधु-प्रकृति पुरुषोंका परित्राण और जवन्य पापप्रवृत्तिमय असुर-मानवोंके द्वारा प्रचारित अधर्मका विध्वंस करके विशुद्ध सनातन धर्मका संस्थापन—ये तीनों मङ्गलमय महान् कार्य सुसम्पन्न होते हैं—इसमें कोई संदेह नहीं। अतएव जो लोग इन निमित्तोंसे भगवान्का अवतिरत होना मानते हैं, वे ठीक ही मानते हैं।

परंतु खयं-भगवान्का परिपूर्ण खयंक्ष्पावतार युगावतारोंकी माँति केवल धर्मग्लानि और अवर्मकी वृद्धि होने भर सान्यु-परित्राण, दुष्ट-विनाश और धर्म-संस्थापनके लिये ही नहीं होता। वह तो उनके निज प्रेम-खरूप-विनरणके लिये—खरूपानन्द-आखादनरूप विनोदके लिये ही होता है। इसीसे श्रीमद्भागवतमें ब्रह्मादि देवताओंने ब्रीदेवकी-गर्भ-स्तुतिमें कहा है—

न तेऽभवस्येश भवस्य कारणं
विना विनोदं बत तर्कयामहे।
भवो निरोधः {स्थितिरप्यविद्यया
छता यतस्त्वय्यभयाश्रयात्मनि॥
(१०।२।३९)

इसका भावार्थ यह है कि 'हे ईश सर्विनन्यता! आप अजन्मा हैं। आपके इस दिव्य जन्मका हेतु विनोद (ख-खरूपानन्दाखादन) के सिवा अन्य कुछ भी नहीं हो सकता। (जगत्की सृष्टि, स्थिति, लय आदि आपके इस आविर्भावमें हेतु नहीं हैं;) क्योंकि आप सर्वाश्रय हैं। आपकी आश्रिता मायाशक्तिके द्वारा ही ब्रह्मा-रुद्ध आदि आपके गुणावतार इन कार्योंको सम्पन्न करते रहते हैं। आप अभय हैं। आपके नाम-कीर्तन-स्मरणाभाससे ही कंस आदि असुरोंके भयसे पूर्णतया रक्षा हो सकती है। इन असुरोंका क्य करके धर्म-संस्थापन करनेके लिये आपके खयं आविर्भृत होनेकी आवश्यकता नहीं है।

अतएव इस दृष्टिसे उपर्युक्त 'साधु-परित्राण', 'दुष्कर्मियोंके विनारा' और 'धर्म-संस्थापन'का एक दूसरा रूप होता है और उसीके लिये खयं-भगवान्का अवतरित होना प्रेमी भक्तगण मानते हैं—खयं-भगवान् अपने इस अखिल-रसामृत-मूर्ति, अचिन्त्य-अनिर्वचनीय-परस्पर-विरुद्ध-गुण-धर्माश्रयखरूप, धनीभूत परमप्रेमानन्द-सुधामय मधुर मनोहर दिञ्यातिदिञ्य चिन्मय नित्य लीला-विग्रह्का दर्शन-दान करके उन साधुओंका परित्राण करते हैं, जो अपने परम प्रियतम भगवान्के नित्य मङ्गलमय, दिञ्य प्रेम-रसमय और परमानन्द-रसमय दर्शनकी तीव्रतम उत्कण्ठासे अतुलनीय विरह-वेदनाका अनुभव कर रहे हैं और अपने जीवनके एक-एक पलको भीषण विरहानलकी भयानक ज्वालासे दग्ध होते बिता रहे हैं । यही उनका साधु-परित्राण है ।

इसी प्रकार खयं-भगवान् उन दुष्कृतकारियोंके, उन परम सौभाग्यशाली असुरोंके देहका वियोग करके उन्हें सहज ही अपने ऋषि-मुनि-योगि-दुर्ल्भ दिव्य परम कल्याणरूप परमधाममें पहुँचा देते हैं, जो केवल भगवान्के ही मङ्गलमय दिव्य कर-कमलोंद्वारा देहत्याग करके भगवान्के दिव्यधाममें पहुँचनेके अधिकारी बन चुके हैं। भगवान्के खहस्तसे निहत होकर वे सदाके लिये पृथ्वीका परित्याग करके भगवद्धाममें चले जाते हैं, अतएव वस्तुतः इसीसे पृथ्वीका भार-हरण होता है। भगवान्का यह 'निप्रह' भी 'परम अनुप्रह' रूप होता है। इसमें भगवान् उन असुरोंका वय नहीं करते, परंतु ख-खरूप-दान करके उन्हें कृतार्थ करते हैं। यही दुष्कर्मियोंका विनाश है।

ण्वं धर्म-संस्थापनका अभिप्राय यह है कि भगवान् उस काम-कल्डिषित मोह-विजृम्भित विषय-सेवनरूप अधर्मके अभ्युत्थानका ध्वंस करके भुक्ति-मुक्तिकी वाञ्छाके सहज सर्वत्यागसे सुसम्पन, परम उत्कृष्ट, असमोध्व मधुर, विशुद्ध, गुणातीत प्रेमधर्मकी स्थापना करते हैं।

खयं-भगवान् श्रीकृष्ण पूर्ण ऐश्वर्यखरूप हैं । वे सर्वरसमय हैं । उन पूर्णेश्वर्यमय भगवान्में जो माधुर्य है, वह पूर्णेश्वर्यमय खरूपमें ही भगवन्खरूप मधुरताकी नित्य अभिन्यक्ति है । ऐश्वर्यरहित मधुरता

वास्तिवक माध्यं नहीं है। वह तो आपातमधुर विश-सदश है (अग्रे-ऽमृतोपमं परिणामे विषमिव।) नराकृति सिचत्-माधुर्यकृत भगवान्में और विषयगत मिथ्या-माधुर्ययुक्त मनुष्यमें सभी कुछ भिन्न है। भगवान्का माधुर्य सत्य, अप्राकृत, चिदानन्दघन है और मनुष्यका माधुर्य भिथ्या, प्राकृत—जड और विनाशमय है।

भगवान्के माधुर्यका अर्थ है—नित्य पूर्ण ऐश्वर्यमय भगवान्का गूढतम नर-विप्रह और उनकी दिव्यानन्दमयी नरळीला। इस लीलमें अशेष सौन्दर्य, लाल्रिय, चारुता, मधुरता और वैदग्ध्यादि गुणोंका वह अतुल्लीय विलक्षण समृह होता है, जो समस्त चराचर जगत्—चतुर्दश-भुवनके साथ ही खयं सर्वाकर्षक भगवान् श्रीकृष्णके चित्तकों भी आकर्षित करता है। उन नराकृति परब्रह्मके नर-विप्रहके असमोध्वं सौन्दर्य, माधुर्य, वैचित्र्य और वैदग्ध्यादि गुणोंका वर्णन करते हुए उसमें चार प्रकारकी विशेष माधुरीका नित्य वर्तमान रहना बतलाया गया है। वे हैं—रूपमाधुरी, वेणुमाधुरी, प्रेममाधुरी और लीलामाधुरी। यही माधुर्य-चतुष्ट्य स्यामसुन्दर व्रजेन्द्रनन्दन श्रीकृष्णकी विशेषता है।

स्वयं छीछा-विस्तार करके इस माधुर्य-खरूपका विस्तार करना ही प्रेमी भक्तोंके मनमें श्रीकृष्णके आविर्मावका एकमात्र मुख्य कारण है। इस छीछामें भगवान् गोपवेश, वेणु-कर, नविक्रशोर नटवररूपमें छीछायमान रहते हैं। यही मधुरछी नतत्त्व है। भगवान्के खयंरूप अवतारमें इसकी प्रधानता होनेके कारण ही वे कंसके कारागारमें ऐश्वर्यमय चतुर्भुज देवरूपमें प्रकट होकर तुरंत ही द्विभुज बाछरूपमें बदछ गये और वसुदेवको प्रेरित करके मधुर छीछानन्दका रसाखादन करने-कराने मधुर ब्रजमें प्रधार गये।

श्रीकृष्ण-माधुर्यके पूर्णतम प्रकाशका क्षेत्र एकमात्र वज ही है। वहाँ ऐस्वर्य सर्वथा छिपा रहता है। कहीं प्रकट होता है तो माधुर्यकी

सेवाके लिये ही । वजमें ही विशुद्ध ममतायुक्त, किंतु खसुखवाञ्छा-विहीन प्रेम-माध्यकी सिरता बहती है । भगवान् के तीन रूप हैं— बस, परमात्मा और भगवान् । ब्रह्म निश्चय ही आनन्दखरूप है, पर ब्रह्ममें शक्तिकी अभिव्यक्ति नहीं है । अन्तर्यामी परमात्मामें चिच्छक्तिका आंशिक विकास है, अतएव ह्नादिनी शक्तिका भी अस्तित्व अभिव्यक्त है; पर वह बहुत सूक्ष्म परिमाणमें ही है । ऐश्वर्य-प्रधान भगवान् में शान्त भक्तको माध्यकी कुछ अनुभूति होती है, पर वह भगवदैश्वयंज्ञानको छिग्न नहीं सकती । ब्रजके गोपीवछभ भगवान् श्रीकृष्णमें पूर्ण माध्यका प्रकाश है । इसीसे यहाँ पूर्णतम माध्यांखादनमें ऐश्वयंदिका अनुभव सम्पूर्णक्रपसे तिरोहित रहता है । यही विशुद्ध प्रेम है ।

श्रुति कहती है---

पूर्णमदः पूर्णमिदं पूर्णात् पूर्णमुद्दच्यते । पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्णमेवावशिष्यते ॥

भगवत्-खरूप-तत्त्व नित्य, एक और परिपूर्णतम है । उसमें जीव तथा जड पदार्थोंकी भाँति न खण्डता है न अपूर्णता है, न परस्पर पृथक्ता या प्रतियोगिता ही है । तथापि अखिलरसामृतमूर्ति भगवान् श्रीकृष्ण माधुर्यके प्रकाशकी विशेषताके कारण व्रजमें पूर्णतम रसिकशेखर हैं ।

> शक्तिरेश्वर्यमाधुर्यकृपातेजोमुखा गुणाः । शक्तेर्व्यक्तिस्तथाव्यक्तिस्तारतम्यस्य कारणम् ॥

'ऐश्वर्य, माध्य, कृपा, तेज आदि गुणोंको शक्ति कहते हैं। शक्तिकी न्यूनाधिक अभिन्यक्ति ही तारतम्यमें कारण है।' इस व्रजधाममें भी प्रेमके तारतम्यके अनुसार माध्यके अनुभवमें भी तारतम्य रहता है । दास्य-रसके प्रेमकी अपेक्षा सख्य-रसके प्रेममें, सख्य-रसकी अपेक्षा वात्सल्य-रसके प्रेममें और वात्सल्य-रसकी अपेक्षा भी गोपाङ्गनाओंके माधुर्यानुभवमें उत्तरोत्तर विशेष उत्कर्ष है । गोपाङ्गनाओंमें भी महाभावखरूपा श्रीराधाका प्रेम तथा उनका माधुर्यानुभव सर्वापेक्षा अधिक और सर्वथा अतुलनीय है ।

यहाँ भगवान् नित्यनविकशोररूपसे श्रीगोपाङ्गनाओंके परममधुर दिच्यरसका आस्वादन करते हैं । श्रीगोपाङ्गनाओंका प्रेम सर्वया निरुपाधिक, निरावरण और विशुद्ध है। उसमें ऐश्वर्यज्ञान, धर्मीधर्मज्ञान, भावोत्पादनके लिये रूप-गुणादिकी अपेक्षा, खसुखका अनुसंघान— यहाँतक कि रमण-रमणीबोधकी भी अपेक्षा नहीं है। यह रमण-रमणीबोध मधुररस मात्रका या कान्ताभावका जीवन-स्वरूप है । इसके बिना उस जीवनमें कोई सार ही नहीं समझा जाता । परंतु श्रीराधामुख्या गोपाङ्गनाओंके विशुद्ध प्रेममें इसकी भी कोई अपेक्षा या सार्थकता नहीं है। महाभाग्यवती, श्रीकृष्णप्रिया परम सती गोपाङ्गनाएँ नित्य विशुद्ध प्रेम-सुधा-रसके उमड़े हुए सागरके प्रावनमें सर्वथा निमग्न हैं । वे एकमात्र प्रियतम-सुखके अतिरिक्त सर्व-विस्मृत हैं । उनकी सम्पूर्ण गति-त्रिधि, सारी चेष्टा-िक्रया एकमात्र श्रीकृष्णसुखमय अनुरामकी ही अभिन्यक्ति है । श्रीराधा इन सबकी मूल उत्स-खरूपा प्रेम-पराकाष्ठा महाभावमयी हैं । इस महाभावके साथ रसराजका—श्रीराधाके साथ श्रीमाधवका नित्य परमोञ्ज्वल रसोछास ही व्रजकी अमूल्य तथा अतुल परमार्थ-निधि है।

इस व्रजमें भी 'हतारि-गति-दायक' भगवान्की असुर-वध-लीला होती है। परंतु उस लीलाका प्रभाव व्रजवासी प्रेमियोंके मनपर ऐश्वर्यकी लाया नहीं ला सकता। वे उसमें अपने प्रिय श्रीकृष्णके किसी ऐश्वर्यका अनुभव नहीं करते, बल्कि उससे श्रीकृष्णके प्रति उनका सहज प्यार-दुलार और भी बढ़ता है।

आज इस परम माधुर्यावतारका मङ्गल दिवस है । जिन लोगोंको पश्चम पुरुषार्थ भगवत्येमकी प्राप्तिकी इष्टा हो, उन्हें भगवान्के इस मधुर खरूपकी उपासना करनी चाहिये ।

व्रजके बाद भगवान्की ऐश्वर्यलीलाका क्रमशः विशेष प्रकाश होता है और मथुरा-द्वारकामें अमुरोद्धारकी ळीला चलती है । वहाँ भी माधुर्य छिपे-छिपे अपना प्रभाव अक्षुण्ण रखता है । इसीसे रणाङ्गणमें कही हुई भगवान्की गीतामें भी माधुर्यकी प्रत्यक्ष ष्योत्क्वा दिखायी देती है—

### प्रियः प्रियायाईसि देव सोद्भुम्।

सारी मथुरालीला और द्वारकालीलामें यत्र-तत्र माधुर्यके बड़े विलक्षण दर्शन होते हैं, पर साथ ही वहाँ निष्कामभावकी महत्ताके साथ भगवान् अपने आदर्श चरित्रके द्वारा लोकसंग्रहकी लीला प्रधानरूपसे करते हैं । इस लीलामें खयं-भगवान्के साथ ही कहीं-कहीं उन्हींमें रहकर लीला करनेवाले ऐश्वर्यखक्योंकी प्रधानता होती है ।

यहाँ भगवान् निरीह प्रजाको दुराचारी राजाओंसे छुटकारा दिलाते हैं——कंस, शिशुपाल, जरासंध, शाल्व, नरकासुर, बाणासुर आदि असंख्य असुरभावापन राजाओंका दमन करते हैं, पर खयं कहीं भी राज्य प्रहण न करके निष्कामभावका प्रत्यक्ष प्रमाण उपस्थित करते हैं।

जबतक संसारमें धर्मभीरु, श्रद्धासम्पन्न, भगवद्विश्वासी, भोगोंमें अनासक्त, सर्वभूतहिताकाङ्क्षी, सदाचारपरायण, असंग्रही मनुष्योंकी

संख्या अधिक रहती है, जबतक मनुष्यमें कर्तव्यपरायणता और त्यागवृत्तिकी प्रधानता रहती है, तबतक सुख-शान्ति रहती है। मानवकी जीवनयात्रा अपने परम लक्ष्य भगवान्की ओर चळती है। परस्पर सुख पहुँचाने तथा हित करनेकी भावनासे ही सारे कार्य होते हैं—इससे प्रेमकी वृद्धि होती हैं। पर जब मनुष्य कामोपभोगपरायण होकर शास्त्रवर्जित, संयमहीन स्वेष्छाचार करने तथा धर्मकी मर्यादाको नष्ट करने लगता है, त्यागके स्थानपर अर्थ-लालसा तथा भोग-लालसा एवं कर्तव्यके स्थानपर अधिकार-लोलुपता छा जाती है, सिंहण्णुताके स्थानपर प्रतिशोधकी भावना, निष्काम सेवाके स्थानपर तुच्छ खार्थपरता, संयमके स्थानपर पशुवत् आचार आ जाता है तथा पर-सेवा एवं पर्राहतके स्थानपर परपीडन एवं दुर्बलोपर अत्याचार होने लगते हैं, सत्यके स्थानपर असत्यका साम्राज्य हो जाता है, जिस किसी प्रकारसे परस्वापहरण ही मनुष्यके खभावगत हो जाता है, तब मनुष्यकी सर्वथा अधोमुखी भोग-प्रवृत्ति हो जाती है, वह मनुष्यके रूपमें ही पशु-पिशाच-राक्षस बन जाता है और सर्वत्र अशान्ति तथा दुःखकी प्रबल धारा बहने लगती है । ऐसे दुस्समयमें यदि उस देशमें भगवद्विश्वासी भक्त होते हैं तो वे भगवान्को पुकारते हैं और उनका करुण आर्तखर सुनकर दयासिन्धु भगवान् उनका दुःख दूर करनेके लिये अवतरित होते हैं।

द्वापरमें यही स्थित हो गयी थी । कंस-जरासंध आदि आसुर-भावापन्न प्रभावशाली राजाओंके दुर्दमनीय शासनसे धर्मभीरु प्रजा पीड़ित और अत्यन्त दुखी हो रही थी और आसुरभावोंका प्रबलताके साथ विस्तार हो रहा था । लोग लौकिक दुःखोंके साथ ही, साधनाके क्षेत्रमें भी अत्यन्त दुखी थे । उनके पास साधनमार्गको सुरक्षित रखने, शान्तचित्तसे साधन करने, जप-तप-कीर्तनादि साधना करनेकी सारी सुविधाएँ छीन ली गयी थीं । वे जबर्दस्ती साधनासे विश्वत रखे जाते थे । देवमाता गौ तथा वर्णप्रधान ब्राह्मण अत्यन्त दुखी थे । इसी समय भगवान्के विश्वासी भक्तोंने आर्त पुकार की और भगवान्ने प्रकट होकर सबका दुःख-निवारण किया । इस प्रकार जो भगवान्का खरूप ऐश्वर्य-प्रधान मानते हैं, वे अपने भावानुसार सेवक-भावसे उन जगित्पता, सबके माता-धाता-पितामह, सर्वशरण्य, दयासिन्धु, करुणा-सागर, अहैतुक प्रेमी, परम सुदृद् भगवान्की उपासना करके अपने लौकिक तथा साधना-सम्बन्धी दुःखोंको हटायें।

जो लोग भगवान् श्रीकृष्णको भगवान्का अवतार न मानकर परम योगेश्वर, ब्रह्मप्राप्त महात्मा आदर्श लोकसंप्रही और सर्वगुणसम्पन्न महामानव मानते हैं, उनके लिये भी आजका यह भादकृष्ण अप्रमीका दिवस महान् मङ्गलमय एवं आदरणीय है। विश्वके इतिहासमें सर्वगुणसम्पन्न, सभी क्षेत्रोंमें अपनी आदर्श गुणाविल्योंके द्वारा प्रकाश तथा शक्तिका विस्तार करनेवाले श्रीकृष्णके सदश कोई महापुरुष कभी प्रकट ही नहीं हुए । ऐसे महामानवके मङ्गलमय प्राकट्य-दिवसपर सभीको आनन्द—परमानन्दमें मग्न होकर उनके मधुर, मनोहर, सर्वकल्याणमय नाम-गुणोंका स्मरण करना चाहिये और उनके आदर्श एवं आदेशके अनुसार अपना जीवन बनाकर मानवताको सफल करना

#### चाहिये।

नवीननीरदश्यामं नीलेन्दीवरलो चनम् । वल्लवीनन्दनं वन्दे कृष्णं गोपालकृपिणम् ॥ जय नँदनन्दन, जय गोपाल । जय मुरकीधर नयन-विशाल ॥ राधा-मानस मन्जु मराल । जय वसुदेव-देवकी-लाल ॥

# भगवान् श्रीकृष्णका स्वरूप-तत्व और महत्त्व

(सं० २०२२ वि० के जन्माष्टमी-महोत्सवपर प्रवचन )

मूकं करोति वाचालं पक्कं लक्क्यते गिरिम्।

यरक्कपा तमहं वन्दे परमानन्दमाधवम् ॥

यस्योदनं जगत्सर्वे मृत्युर्यस्योपसेचनम्।

दुविश्वेयं सुविश्वेयं श्रीकृष्णं प्रणमाम्यहम् ॥

वन्दे श्रीराधिकां देवीं व्रजारण्यविहारिणीम्।

यस्याः कृपां विना कोऽपि न कृष्णं शातुमर्हति ॥

तुण्डे ताण्डविनीरतिं वितनुते तुण्डावलील्ब्धये

कर्णकोडकडम्बिनी कलयते कर्णार्बुदेभ्यः स्पृहाम्।

वेतःप्राङ्गणसङ्गिनी विजयते सर्वेन्द्रियाणां कृति

नो जाने घटिता कियद्भिरमृतैः कृष्णेति वर्णद्वयी॥

आज श्रीकृष्ण-जन्माष्टमीका महान् महोत्सव-पर्व है। आजके ही मङ्गलमय दिन इस सौभाग्यशाली पुण्य भूमण्डलपर अप्राकृत सिन्वदानन्द-खरूप समस्त अवतारोंके मूल अवतारी पूर्ण-पुरुषोत्तम भगवान्का अपने अंशांशोंसिहत पूर्णाविमीव हुआ था। भगवान्का अवतार तो बहुत-से कल्पोंमें होता है; परंतु पूर्णाविभीव सारखत कल्पमें ही हुआ करता है। आज हम उन्हीं खयं-भगवान् श्रीकृष्णंक इसी पूर्णाविभीवका महोत्सव मना रहे हैं, यह उनकी अहेतुकी कृपाका ही प्रसाद है।

विभिन्न श्रुतियोंने परात्पर परब्रह्मको पुरुषोत्तम, सबका आदि कारण, अखिल विश्वका तथा प्रकृतिका भी नियामक, सृष्टि, स्थित तथा प्रलयका आधार, सर्वज्ञ, सर्वमय, अजन्मा, अविनाशी, सर्वलोकमहेश्वर, सर्वन्यापक, सर्वाधार, सबका आश्रय, सर्वात्मा, अनन्त, आनन्दखरूप, परिपूर्णतम, अद्वितीय, एक, परम गूढ, परमज्योति:खरूप, सर्वशक्तिमान्, सर्वशक्त्याधार आदि रूपोंमें वर्णन किया है। भगवान् श्रीकृष्णके लिये भी महाभारत, श्रीमद्भागवत, महाभारतान्तर्गत भगवद्गीता तथा विभिन्न पुराण शालोंमें इसी प्रकारके अनन्त विशेषण प्रयुक्त हुए हैं। भगवान् शिव, ब्रह्मा, नारद, सनकादि मुनि, व्यासदेव आदि महर्षि, इच्छामृत्यु तथा ज्ञान-विज्ञान-समुद्र भीष्मपितामह आदि असंख्य महानुभावोंने भगवान् श्रीकृष्णके पूर्ण-पुरुषोत्तम होनेका वर्णन करते हुए उनकी आराधना-पूजा और स्तुतिको जीवनका परम सौभाग्य माना ।है। यहाँ स्थालीपुलाक-न्यायसे कुछ थोड़े-से वचन उद्धृत किये जाते हैं—

खयं भगवान्के वाक्य हैं \*---

भी क्षर (नाशवान् जडवर्ग—क्षेत्र ) से सर्वथा अतीत हूँ और अविनाशी अक्षर—जीवात्मासे भी उत्तम हूँ । इसलिये मैं लोकमें और बेदमें भी पुरुषोत्तम नामसे प्रसिद्ध हूँ । १ (गीता १५ । १८)

भी समस्त जगत्का प्रभव और प्रलय हूँ ( सबका आदि कारण हूँ )।' ( गीता ৩ । ६ )

अहं कृत्स्नस्य जगतः प्रभवः प्रखयस्तथा।

(गीता ७ । ६)

यसात् क्षरमतीतोऽहमक्षरादिप चोत्तमः।
 अतोऽस्मि लोके वेदे च प्रियतः पुरुषोत्तमः॥
 (गीता १५। १८)

भीरे अतिरिक्त और कुछ भी नहीं है। यह सम्पूर्ण जगत् सूत्रमें (सूत्रके) मिणयोंकी भाँति मुझमें गुँथा हुआ है।' (गीता ७। ७) 'अर्जुन! तुम समस्त भूतोंका सनातन बीज मुझको ही जानो।' (गीता ७। १०)

'मैं सबकी उत्पत्तिका कारण हूँ और मुझसे ही समस्त जगत्की चेष्टा होती है।' (गीता १०।८)

'पूर्वमें बीते हुए, वर्तमानमें स्थित और भविष्यमें होनेवाले समस्त भूतोंको मैं जानता हूँ; परंतु मुझको कोई भी नहीं जानता।' (गीता ७।२६)

भैं ही सबकी गित, सबका भरण-पोषण करनेवाला, सबका खामी, समस्त शुभाशुभको देनेवाला, सबका निवासस्थान, सबको शरण देनेवाला, सबका सुदृद्, सबके उत्पत्ति-प्रलयमें कारण, सबकी स्थितिका आधार, निधान और अविनाशी बीज (आदि कारण) हूँ । (गीता ९ । १८)

> नान्यत् किंचिदस्ति धनंजय । परतरं मत्तः मयि सर्वमिदं प्रोतं सूत्रे मणिगणा इव ॥ (गीता ७।७) बीजं मां सर्वभूतानां विद्धि पार्थ सनातनम्। (गीता ७ । १०) अहं सर्वस्य प्रभवो मत्तः सर्वे प्रवर्तते॥ (गीता १०।८) वेदाइं समतीतानि वर्तमानानि चार्जन । भविष्याणि च भूतानि मां तु वेद न कश्चन ॥ (गीता७।२६) प्रभु: साक्षी निवासः शरणं सुद्धत्। प्रभवः प्रलयः स्थानं निधानं बीजमन्ययम् ॥ (गीता ९। १८)

भोरा० मा० चि० ३८--

ध्यह सब जगत् मुझसे परिपूर्ण है।' (गीता ९। ४) 'सम्पूर्ण भूत मुझमें ही स्थित हैं।' (गीता ९।६)

'अर्जुन ! समस्त भूतोंके हृदयमें स्थित सबका आत्मा मैं हूँ और मैं ही समस्त भूतोंका आदि, मध्य और अन्त भी हूँ ।' (गीता १०।२०)

'सम्पूर्ण जगत्को मैं अपने एक अंशमात्रमें धारण करके स्थित हूँ।' (गीता १०। ४२)

'मैं अजन्मा, अविनाशीखरूप तथा समस्त प्राणियोंका ईश्वर रहते हुए ही अपनी प्रकृतिमें अधिष्ठित रहकर अपनी योगमायासे आविर्भूत होता हूँ।' (गीता ४। ६)

'मुझको जो पुरुष सारे यज्ञ-तपोंका भोक्ता, सम्पूर्ण छोकोंका महान् ईश्वर और सब प्राणियोंका सुदृद् जान लेता है, वह शान्तिको प्राप्त हो जाता है।' (गीता ५ । २९ )

```
भया ततमिदं सर्वम् (गीता ९ । ४ )
'सर्वाणि भूतानि मत्थानि' (गीता ९ / ६ )
             गुड।केश सर्वभृताशयस्थितः।
अइमादिश्व मध्यं च भूतानामन्त एव च॥
                                          (गीता १०।२०)
विष्टभ्याहमिदं कृत्स्नमेकांशेन स्थितो
                                    जगत्।।
                                         (गीता १० । ४२)
अजोऽपि सन्नव्ययात्मा
                    भृतानामीश्वरोऽपि सन् ।
प्रकृतिं स्वामधिष्ठाय
                         सम्भवाम्यात्मम,यया ॥
                                            (गीता ४।६)
                           सर्वलोकमहेश्वरम् ।
भोक्तारं
             यज्ञतपसां
सुद्धदं सर्वभूतानां ज्ञात्वा मां ज्ञान्तिमृच्छति॥
                                          (गीता ५। २९)
```

ंमें अविनाशी परब्रह्मका, अमृतका, नित्यधर्मका और अखण्ड एकरस आनन्दका आश्रय हूँ ।' (गीता १४ । २७ )

अंर्जुन कहते हैं---

'आप परम ब्रह्म, परम धाम और परम पित्र हैं; आपको समस्त त्रृष्टिगण, देविष नारद, असित, देवल, व्यासदेव सनातन दिव्य पुरुष, देवोंके भी आदिदेव, अजन्मा और सर्वव्यापी बतलाते हैं और खयं आप भी ऐसा ही कहते हैं।' (गीता १०। १२-१३)

वधुदेवजी कहते हैं—'मैं जान गया, आप प्रकृतिसे परे साक्षात् पुरुषोत्तम हैं। आपका खरूप केवल अनुभव और केवल आनन्द है। आप समस्त बुद्धियोंके एकमात्र साक्षी हैं।' (श्रीमद्भा० १०।३।१३)

'विभो ! लोग कहते हैं — आप खयं समस्त कियाओं, गुणों और विकारोंसे रहित हैं; फिर भी जगत्की सृष्टि, स्थित और प्रलय आपसे ही होते हैं।' (श्रीमद्भागवत १०। ३। १९)।

ब्रह्मणो हि प्रतिष्ठाह्ममृतस्यान्ययस्य च । शाश्वतस्य च धर्मस्य सुखस्यैकान्तिकस्य च ॥

(गीता १४। २७)

परं ब्रह्म परं धाम पिवत्रं परमं भवान्। पुरुषं शाश्वतं दिव्यमादिदेवमजं विभुम्॥ आहुस्त्वामृषयः सर्वे देविर्धिनीरदस्तथा। असितो देवछो व्यासः स्वयं चैव ब्रवीषि मे॥

(गीता १०। १२-१३)

विदितोऽसि भवान् साक्षात् पुरुषः प्रकृतेः परः। केवलानुभवानन्दस्वरूपः सर्वबुद्धिदृक्॥

(१० | ३ | १३ )

स्वत्तोऽस्थ जनमस्थितिसंयमान् विभो वदन्त्यमीहात् ''।

(१० | ३ | १९)

'आप ही सबके एक आत्मा हैं, आप ही एकमात्र सत्य हैं, आप पुराणपुरुष हैं, खयंप्रकाश हैं, आप अनन्त हैं, आप सबके आदि हैं, आप नित्य हैं, अविनाशी हैं, अखण्ड सुखखरूप हैं, पूर्ण हैं, एक हैं, समस्त उपाधियोंसे मुक्त अमृतखरूप हैं।' (श्रीमद्भा० १०। १४। २३)

श्रीरुद्रदेव कहते हैं—'आप परम गूढ़ हैं, परम ज्योतिःखरूप परब्रह्म हैं।' (श्रीमद्भागवत १०।६३।३४)।

'आप जगत्की उत्पत्ति, स्थिति और प्रलयके हेतु हैं। आप सर्वत्र सम, परम शान्त, सबके सुहृद्, आत्मा और इष्टदेव हैं। आप एक, अद्वितीय, जगत्के आधार और अधिष्ठान हैं। देव ! हम संसारसे मुक्त होनेके लिये आपका भजन करते हैं।' (श्रीमद्भा०१०। ६३। ४४)

पाण्डवोंके यहाँसे लौटनेपर संजय धृतराष्ट्रसे कहते हैं — 'एक ओर सम्पूर्ण जगत् हो और दूसरी ओर अकेले भगवान् श्रीकृष्ण हों तो सारभूत बलकी दृष्टिसे भगवान् जनार्दन ही सबसे बदकर सिद्ध होंगे। श्रीकृष्ण संकल्पमात्रसे सारे जगत्को भस्म कर सकते हैं, परंतु उन्हें भस्म करनेमें सारा जगत् समर्थ नहीं है। जहाँ सत्य, धर्म, लजा और सरलता हैं, वहीं भगवान् रहते हैं और जहाँ भगवान् श्रीकृष्ण हैं, वहीं विजय है। ये भगवान् केशव ही अपनी योगशक्तिसे निरन्तर कालचक, संसारचक और युगचकको धुमाते रहते हैं। मैं यह सत्य कह रहा हूँ

एकस्त्वमात्मा पुरुषः पुराणः सत्यः स्वयंज्योतिरनन्त आद्यः। नित्योऽक्षरोऽजस्तसुखो निरञ्जनः पूर्गोऽद्वयो मुक्त उपाधियोऽमृतः॥ (१०।१४।२३)

त्वं हि ब्रह्म परं ज्योतिर्गूढं ब्रह्मणि .....। (१०।६३।३४)

तं त्वा जगित्थित्युदयान्तहेतुं समं प्रशान्तं सुहृदात्मदैवम् । अनन्यमेकं जगदात्मकेतं भवापवर्गाय भजाम देवम् ॥ (१०।६३।४४) कि एकमात्र भगवान् श्रीकृष्ण ही काल, मृत्यु एवं जड-चेतन जगत्के खामी और शासक हैं। '\*

पाण्डवोंके राजस्य-यज्ञमें जब पितामह भीष्मने सर्वप्रथम भगवान् श्रीकृष्णकी पूजा करनेका श्रादेश दिया, तब शिशुपाल चिढ़ गया। उसने बहुत उल्टी-सीधी बातें भीष्मको सुनायीं। शान्तिप्रिय युधिष्ठिर कुछ डर-से गये। तब भगवान् श्रीकृष्णके महत्त्वका वर्णन करते हुए पितामहने जो वचन कहे, उनमेंसे कुछ ये हैं—

'श्रीकृष्ण ही समस्त लोकोंकी उत्पत्ति तथा प्रलयके आधार हैं। यह सम्पूर्ण विश्व और चराचर समस्त प्राणी श्रीकृष्णकी कीड़ाके लिये हैं; वे ही अव्यक्त प्रकृति हैं और वे ही सनातन कर्त्ता हैं; वे समस्त भूतोंसे परे एवं अध्युत हैं, अतएव सबके पूज्यतम हैं। बुद्धि, मन, महत्तत्व, वायु, अग्नि, जल, आकाश, पृथ्वी तथा अण्डज, स्वेदज, जरायुज एवं डिद्धज्ज—चारों प्रकारके प्राणी, सब श्रीकृष्णमें ही प्रतिष्ठित हैं; वे ही सबके आधार हैं। सूर्य-चन्द्रमा, प्रद्-नक्षत्र, दिशा-विदिशा—सबके वे ही आधार हैं। जैसे वेदोंका मुख अग्निहोत्र, छन्दोंका मुख गायत्री, मनुष्योंका मुख राजा, निदयोंका मुख समुद्र, नक्षत्रोंका मुख चन्द्रमा, ज्योतिष्मान् पदार्थोंका मुख सूर्य, पर्वतोंका सुमेरु और पश्चियोंका

एकतो वा जगत् कृत्स्नमेकतो वा जनार्दनः।
 सारतो जगतः कृत्स्नादितिरक्तो जनार्दनः॥
 भस्म कुर्योजगिददं मनसैव जनार्दनः।
 न तु कृत्स्नं जगच्छकं भस्म कर्तुं जनार्दनम्॥
 यतः सत्यं यतो धमों यतो हीरार्जवं यतः।
 ततो भवित गोविन्दो यतः कृष्णस्ततो जयः॥
 कालचकं जगचकं युगचकं च केशवः।
 आत्मयोगेन भगवान् परिवर्तयतेऽनिशम्॥
 (महा० उद्योग० ६८। ७—९, १२)

गरुड़ है, वैसे ही संसारकी ऊँची-नीची और बीचकी—जितने प्रकारकी गितयाँ हैं, उन सबके तथा तीनों छोकोंके मुखस्थानीय—केन्द्रखरूप भगवान् श्रीकृष्ण हैं। '\* (महाभारत, सभा० ३८। २३—-२९)

प्रसिद्ध ज्ञानी तथा सर्वज्ञ देवर्षि नारदजी भी वहीं विराजमान थे। उन्होंने सबके सामने स्पष्ट शब्दोंमें कहा—

'जो लोग कमलनयन श्रीकृष्णकी पूजा नहीं करते, उन्हें जीवित ही मृतकके समान समझना चाहिये और उनके साथ कभी बात भी नहीं करनी चाहिये।'† (महाभारत, सभा० ३९।९)

—ऐसे असंख्य वाक्य स्थान-स्थानपर कहे गये हैं। इनके अतिरिक्त आचार्यों, संतों तथा भक्तोंके जो प्रत्यक्ष अनुभव हैं, वे तो

† कृष्णं कमलपत्राक्षं नार्चयिष्यन्ति ये नराः। जीवनमृतान्तु ते ज्ञेया न सम्भाष्याः कदाचन॥ (महाभारत, सभा० ३९।९)

<sup>#</sup> कृष्ण एव हि लोकानामुत्पत्तिरिप चाप्ययः ।
कृष्णस्य हि कृते विश्वमिदं भूतं चराचरम् ॥
एव प्रकृतिरम्यस्ता कर्ता चैव सनातनः ।
परश्च सर्वभूतेभ्यस्तस्मात् पूज्यतमोऽच्युतः ॥
बुद्धिमेनो महद् वायुस्तेजोऽम्भः खं मही च या ।
चतुर्विधं च यद् भूतं सर्वे कृष्णे प्रतिष्ठितम् ॥
आदित्यश्चन्द्रमाश्चैव नक्षत्राणि ग्रहाश्च ये ।
दिशश्च विदिश्चचेव सर्वे कृष्णे प्रतिष्ठितम् ॥
अग्निहोत्रमुखा वेदा गायत्रीच्छन्दसां मुखम् ।
राजा मुखं मनुष्याणां नदीनां सागरो मुखम् ॥
नक्षत्राणां मुखं चन्द्र आदित्यस्तेजसां मुखम् ॥
पर्वतानां मुखं मेर्च्याच्छाः पततां मुखम् ॥
ऊर्ध्वं तियंगधश्चैव यावती जगतो गतिः ।
सदेवकेषु लोकेषु भगवान् केशवो मुखम् ॥
(महाभारतः सभा० ३८ । २३-—२९)

सर्वया अकाव्य और असंदिग्ध प्रमाणसहूप हैं। भगवान्के विविध सहूप हैं। तत्त्वतः एक होनेपर भी उनमें लीलामेदकी दृष्टिसे मेद है। उनके भी अवतार विभिन्न हेतुओंसे हुआ करते हैं। पर यह तो स्वयं-भगवान्का, जो सभी रूपोंमें अंशी हैं, आविर्भाव है। इसिल्ये इसमें उन सभी रूपोंका भी अन्तर्भाव है। कोई इन्हें चतुर्भुज नारायण (महाविष्णु)का, कोई श्वेतद्वीपपति विष्णुका अवतार कहते हैं। कोई भगवान्के केशोंका अवतार बतलाते हैं तो कोई नारायण ऋषिका। इसीसे श्रीकृष्णके इस अवतारका रहस्य अत्यन्त गृद तथा जटिल बन गया है। ब्रह्मवैवर्तपुराणमें यह स्पष्ट किया गया है कि इन पूर्ण परात्पर खयं-भगवान् श्रीकृष्णमें इनके अवतारके समय चतुर्भुज नारायण महाविष्णु लीन हो जाते हैं, पृथ्वीपति विष्णु भी लीन हो जाते हैं और नारायण ऋषि भी सम्मिल्ति हो जाते हैं।

भगवान्का वस्तुतः न तो प्राकृत जीवोंकी भाँति जन्म होता है । और न उनका कर्मजनित, र जीवीयसम्भूत पश्चिभौतिक देह ही होता है । भगवान्का मङ्गलमय शरीर सर्वथा भगवत्वरूष्ट्र है; वह स्थूल, सूक्ष्म और कारण —ित्रविध मायिक देह नहीं है । उसका न कभी जन्म होता है न मरण होता है । वह कभी बनता नहीं, कभी नष्ट नहीं होता । वह नित्य, सत्य, चिन्मय भगवदेह है, जो जन्म लेता हुआ-सा तथा अन्तर्धान हुआ-सा दिखायी देता है । इसीसे भगवान्ने अपनेको अजन्मा, अविनाशी तथा सबका ईश्वर रहते हुए ही अपनी इच्छासे प्रकट होनेवाला बताया है और कहा है कि 'जो मेरे इस दिव्य (अप्राकृत भगवस्बरूप) जन्म और कर्मको तत्त्वसे जान लेता है, वह शरीर त्यागकर फिर जन्म धारण नहीं करता, मुझ भगवान्को प्राप्त हो जाता है ।' जिस जन्म-कर्मका रहस्य जान लेनेपर जाननवाला जन्म-मृत्युके बन्धनसे सदाके लिये मुक्त होकर भगवान्को प्राप्त हो जाता है, वह जन्म-कर्म कितना विरुक्षण तथा कैसा भगवत्वरूष्ट्र है—इसका अनुमान भी नहीं किया जा सकता।

भगवान्में छः भग (ऐश्वर्य) नित्य अनन्तरूपसे रहते हैं और छः खरूपभूत दिन्य गुण होते हैं। इसीसे ने भगवान् कहे जाते हैं। भगवान् श्रीकृष्णमें इनका सम्पूर्ण प्रकाश है। इससे भी उनके लिये 'कृष्णस्तु भगवान् खयम्' कहा जाना सर्वथा सत्य तथा युक्तियुक्त है।

ऐश्वर्यस्य समग्रस्य धर्मस्य यशसः श्रियः । ज्ञानवैराग्ययोश्चैव षण्णां भग इतीरणा ॥ ज्ञानशक्तिबळेश्वर्यवीर्यतेजांस्यशेषतः । भगवच्छव्दवाच्यानि विना हेयैर्गुणादिभिः॥

( विष्णुपुराण ६ । ५ । ७४, ७९ )

'समग्र ऐश्वर्य, धर्म, यहा, श्री, ज्ञान और वैराग्य—इन छःका नाम 'भग' है। (और ये जिसके खरूपभूत हों, वह 'भगवान्' है।) त्याग करनेयोग्य गुण आदिको छोड़कर ज्ञान, शक्ति, बल, ऐश्वर्य, वीर्य और तेज आदि सद्गुण ही 'भगवत्' शब्दवाच्य हैं।'

'ऐश्वर्य' उस सर्वेश्वरत्व या सर्ववशीकारिता-शक्तिको कहते हैं, जो सबपर अबाध गितसे अपना प्रमुख कर सक्ति है । 'धर्म' उसका नाम है, जिससे सबका धारण, सबका मङ्गळ तथा सबका उद्धार होता है । 'यश' अनन्त-ब्रह्माण्डव्यापिनी मङ्गळ कीर्तिको कहते हैं । 'श्री' सब प्रकारकी सम्पत्तियोंकी जो एक मूळ सत्ताह्मपा महान् शक्ति है, उसे कहते हैं । समस्त सम्पत्तियोंमें— (साम्राज्यसम्पत्ति, यशःसम्पत्ति, शक्तिसम्पत्ति, वैराग्यसम्पत्ति आदि सभीमें ) जो खामाविक अनासक्ति है, उसे 'वैराग्य' कहा जाता है, और पूर्ण 'ज्ञान' तो भगवान्का खरूप ही है ।

सर्वकालकी समस्त वस्तुओंके साक्षात्कारको 'ज्ञान' कहते हैं। अविटित घटना या असम्भव मानी जानेवाली घटना सम्पन्न करनेकी सामर्थ्यका नाम 'शक्ति' है — इसीसे भगवान्को 'कर्तुम्-अकर्तुम्-अन्यथा-कर्तुं समर्थ' कहा जाता है। अनायास ही सबके धारण करनेकी शक्तिको

'बल' कहा जाता है। सबको नियन्त्रित करने—अधीन रखने और सबपर शासन करनेकी शक्तिका नाम 'ऐश्वर्य' है। विश्वब्रह्माण्डके कारण होनेपर भी सहज विकारहीन रहना 'वीर्य' है और सबको सहज ही अभिभव—पराभूत करनेका नाम 'तेज' है।

उपर्युक्त ऐश्वर्य और गुणोंसे सहज सम्पन्न हैं—भगवान् श्रीकृष्ण । इतनेपर भी मानवजगत्में एक आदर्श मानवकी लीला करके वे लोक-संग्रह करते हैं और सबके सामने एक महान् 'निष्काम' भावका प्रस्पक्ष उदाहरण रखते हैं । पर वे केवल ऐश्वर्यरूप ही नहीं हैं, मधुररूप भी हैं । उनमें सम्पूर्ण ऐश्वर्य और सम्पूर्ण माधुर्यका मूर्ण प्रकाश है । इसीलिये वे पूर्णतम हैं और 'ख्यं-भगवान्' हैं ।

ऐश्वर्यमें भगवान् श्रीकृष्णका 'महत्त्व' प्रकट होता है और माधुर्यमें उनके आदर्श 'प्रियत्व' की झाँकी मिळती है। उनकी ठीलामें कहीं जब केवल ऐश्वर्यका ही प्रकाश होता है, तब वहाँ माधुर्य अप्रकट रहता है और कहीं जब केवल माधुर्यका प्रकाश होता है, तब ऐश्वर्य छिपा रहता है। पर वृन्दावनकी कुछ लीलाओं में इन दोनों का सम्मिल्ति प्रकाश हुआ है, जो अत्यन्त मधुर तथा चमत्कारमय है। जैसे प्तनाका स्तनदुग्ध पान करते हुए ही भगवान् ने उसका वध किया है। यहाँ स्तन्यपान में उनके माधुर्वका और वधलीला पे प्रश्चर्यका प्रकाश है। इसी प्रकार मदोन्मत्त महान् विषधर काल्यिका दर्प चूर्ण करके उसका दमन करते समय भगवान् ने उसके फनोंपर कलापूर्ण बड़ा मधुर नृत्य किया है। यहाँ उसके दमन में ऐश्वर्यका और नृत्यमें माधुर्यलीलाका प्रकाश है।

खयं-भगवान् में प्रकारान्तरसे चौंसठ गुण बतलाये गये हैं। इनमेंसे पचास तो उच्चभूमिकापर आरूढ़ जीबोंमें भी भगवत्कृपासे प्रकट हो सकते हैं। इनके अतिरिक्त पाँच गुण और हैं, जो श्रीरुद्ध बादिमें होते हैं, अन्य पाँच गुण भगनान् श्रीपतिमें प्रकट हैं; किंतु चार ऐसे गुण हैं, जिनका पूर्ण प्राक्तव्य केवल नन्दनन्दन श्रीकृष्णमें ही है—ने हैं लीला-माधुरी, प्रेममाधुरी, रूपमाधुरी और वेणुमाधुरी। इन चारों दिव्य गुणोंके कारण भगवान् श्रीकृष्ण मधुरातिमधुर हैं।

भगवान श्रीकृष्णका जन्म कंसके कारागारमें होता है। प्राकृत जन्म तो भगवान्का है ही नहीं; पर सर्वभवनसमर्थ भगवान् चाहें तो प्राकृत जन्मकी छीला भी कर सकते हैं। 'केंतु यहाँ तो वह छीला भी नहीं—अद्भुत चतुर्भुज दिव्यरूपसे भगवान्का सहसा आविर्भाव होता है। श्रीमद्भागवतके प्रसङ्गके वर्णनका सार है—

कंस तमोमयका था काला पापचिह्न वह कारागार । कालकोठरी थी, उसमें नियुक्त थे काले पहरेदार ॥ भादमासके कृष्णपक्षकी अँधियारी अष्टमि बुधवार। काली अर्धनिशा थी, छाया अन्धकार था घोर अपार॥ अज-अविनाशी सर्वेश्वर प्रभु लेंगे अत्र मङ्गल भवतार। अधिष्ठान कर प्रकृति निजामें, करके निज-माया-विस्तार ॥ उसी समय छा गया कक्षमें सहसा शीतल दिन्य प्रकाश । बद्दल गया सब कुछ क्षणमें ही, करने लगी प्रकृति मृदु हास ॥ काल हो गया परम सुशोभन, सभी शुभ गुणोंसे संयुक्त। क्षित्र रोहिणिस्थित, थे सब नभमें ग्रह-नक्षत्र शान्तिसे युक्त ॥ निर्मल हुईँ दिशाएँ, तारे लगे जगमगाने आकाश। नदियाँ हुईं स्वच्झसिलला, हृद हुआ रात्रिमें क्रमल-विकास ॥ कदे बृक्ष कुसुमोंसे, पक्षी-भ्रमर कर उठे गान-गुँजार। बहुने लगी सर्व-सुख-दायिनि ग्रुचितम सौरभमयी बयार॥ असुरद्रह-सज्जन-मन सहमा हुए प्रसन्न सहज स्वच्छन्द। स्वर्ग बज उठीं देव-दु-दुर्मी जन्म अजन्माके आनन्द ॥ बिना बजाये हुईं निनादित मध्यनिशा वे अपने-आप। किनरगण-गन्धर्व मृदित हो करने लगे गान-आलाप॥ बिद्याधरी-अप्सरा सहसा नाच उठीं अति सुमधुर तास्त्र । सुर-सुनि सुदित कर उठे श्लाघा, देख धराका भाग्य विशाल ॥ जलनिधि-जलधर मन्द मधुर स्वर गाने छगे स्व-सुखका गान । हुए प्रकट देवी देविकसे सुन्दर मधुर स्वयं-भगवान॥ उदय हए वैसे ही, जैसे षोडशकला-पूर्ण राकेश-उगता प्राचीमें, न रह गया संतोंको तम-पीडा-छेश॥ कालोंको जो उज्जवल करता, ले वह अद्भुत काला रंग। देख सामने पुरुषोत्तमको स्वयं रह गये दम्पति दंग॥ कोमल, कमल-समान नेत्र हैं मुनि-मन-मोहन, दीर्घ रसाल। शङ्क-गदा ग्रुचि पग्न-चक्रसे शोभित चार्गे भुजा विशाल ॥ वक्षःस्थलपर शोभित है श्रीवत्स-चिह्न अतिशय अभिराम। गळे सुशोभित कौस्तुभमणिकी छिटक रही है विभा ललाम ॥ नव-नीरद-घनइयाम कलेबर चमक रहा है श्रुचि रमणीय। दमक रहा है सुन्दर तनपर दिव्य पीतपट अति कमनीय॥ मणिवैदर्य अमुख्य विनिर्मित हैं किरीट, कुण्डल द्युतिमान। कञ्चित कन्तल चमक रहे हैं उनसे दिनकर-किरण-समान॥ कटिमें है करधनी सुशोभित दिम्य-रत्नमय, सुषमागार। बाँडोंमें अङ्गद शोभित हैं, हाथोंमें कडूण श्री-सार॥ अङ्ग-अङ्ग आभरण-विभूषित, दीप्ति छा रही चारीं भोर। देख रूप वसुदेव-देवकी हुए अतुक आनन्द विभोर॥

इसी प्रकार भौतिक शरीरस्यागकी भाँति भगवान् श्रीकृष्णका देह-स्याग भी नहीं हुआ । वास्तवमें नित्यानन्दमय भगवत्वरूपभूत अप्राकृत देहका स्याग होता नहीं; क्योंकि वहाँ देह-देहीका भेद नहीं होता । पृथ्वीलोकके परित्यागको ही भगवान्का देहत्याग कहते हैं ।

> पृथिवीलोकसंत्यागो देहत्यागो हरेः स्मृतः । नित्यानन्दस्वरूपत्वादन्यो नैवोपलभ्यते ॥ ( श्रीस्कन्दपुराण )

भगवान् के परमधाम पधारनेसे कुछ पहले ही उनका गरुडिचह्नवाला दिव्य रथ, घोड़े तथा ध्वजादि सामग्रीसहित आकाशमें उड़कर अहश्य हो गया। इसके पश्चात् श्रीब्रह्मा, पार्वतीसहित भगवान् शिव, इन्द्रादि देवता, प्रजापति, मुनि, पितृगण, सिद्ध, गन्धर्व आदि सब भगवान्की इस परमधाम-प्रस्थान-छीछाको देखनेके छिये आकाशपर छा गये। आकाश विमानोंसे भर-सा गया। सब छोग भगवान्का गुणगान करते हुए उनपर पुष्प बरसाने छगे।

भगवान्ने उन देवताओंकी ओर देखकर अपनी आँखें मूँद छौं और वे अपने परम रमणीय त्रिभुवनमोहन दिन्य खरूपभूत शरीरसिंहत ही परमधामको पधार गये। उस समय देव-दुन्दुभियाँ बज उठीं और पुष्पवर्षा होने लगी। विमानोंपर स्थित देवताओंने भगवान् श्रीकृष्णको परमधाम पधारते हुए देखा। भगवान् श्रीहरिके साथ ही सत्य, धर्म, धृति, कीर्ति और श्रीदेवी भी उनके पीछे-पीछे चली गर्यौ।

इन्हीं खयंभगवान्ने महामानवके रूपमें धर्मपाळन, अध्यातम-विचार, ज्ञान-विज्ञान, गो-ब्राह्मण-संरक्षण, मैत्री, गुरुभिक्त, मातृ-पितृभिक्ति, पत्नीप्रेम, खीजातिके प्रति आदरबुद्धि, राजनीति, रणकौराल, विविध-कलानिपुणता, अत्याचारका तथा अत्याचारियोंका दमन आदि सभी क्षेत्रोंमें आदर्श लीलाएँ करके जगत्के सामने मानवताका महान् आदर्श रक्खा। अपनी लीलामें सर्वथा निष्कामभावका आचरण करके आसिक-कामनारिहत कर्मयोगीका और अहंकाररिहत समत्वपूर्ण व्यवहार करके कर्तृत्वभावरिहत समदर्शी ब्रक्षनिष्ठ ज्ञानीका आदर्श, केवल वाणीसे नहीं, खयं आचरणके द्वारा रक्खा। अर्जुनके व्याजसे सर्वजनिहतकारी, जीवनके प्रत्येक क्षेत्रमें बाधा-विष्नोंको हटाकर साध्यकी प्राप्तिका सुन्दर सफल मार्ग बतलानेवाले दिव्य गीताज्ञानका उपदेश किया और अपने प्रेमीजनोंके साथ उनके शान्त, दास्य, सख्य, वात्सल्य और मधुरभावके अनुसार पृथक्-पृथक् द्वपसे अनुपम अतुलनीय यथायोग्य परम मधुर लीला करके उन्हें दिव्य रसाखादन कराके तथा उनके कामना-लेश-गन्ध-कृत्य प्रेम-रसका लालायित हृदयसे रसाखादन करके उन्हें धन्य और कृतार्थ किया । ऐसे सबके अत्यन्त परम आत्मीय भगवान् श्रीकृष्णके प्रति सभी क्षेत्रोंके भाग्यवान् नर-नारियोंका आकर्षित होकर उनके चरणोंपर अपनेको न्योछावर कर देना खाभाविक ही है ।

भारतवर्षमें किसी प्रदेशकी कोई ऐसी भाषा नहीं है, जिसमें भगवान् श्रीकृष्णके लीला-चरित्रपर तथा उनकी महिमापर कुछ नहीं छिखा गया हो । भारतमें जितने प्रसिद्ध साधु-महात्मा, संत-भक्त हुए हैं, सभीपर श्रीकृष्ण-भक्तिका प्रभाव देखा जाता है। संस्कृतमें तो श्रीकृष्ण-साहित्य अपार है ही; हिंदी, बँगला, मराठी, गुजराती, उड़िया, आसामी तथा दक्षिणकी तेळुग्, तिमळ, मळयालम्, कन्नड आदि भाषाओंके साहित्यमें भी श्रीकृष्णकी गुणगायाएँ भरी पड़ी हैं। जितने बहे-बहे लोक-प्रसिद्ध आचार्य हुए हैं, उनमें वैष्णव आचार्य तो श्रीकृष्णभक्त थे ही, अद्वैत वेदान्तके प्रसिद्ध प्रवर्त्तक आदि-शंकराचार्यने भी भगवान् श्रीकृष्ण-की भक्तिको अपना सौभाग्य माना है। उन्होंने श्रीकृष्णके प्रेम, महत्त्व और रससे पूर्ण ऐसे स्तोत्रोंकी रचना की है, जिन्हें पढ़कर चित्त श्रीकृष्णरसमें हुब जाता है । उनके श्रीकृष्णाष्टक, श्रीअन्युताष्टक, श्रीगोबिन्दाष्टक आदि प्रसिद्ध स्तोत्र बड़े ही भक्तिपूर्ण हैं। वे खयं भगवान् श्रीकृष्णकी मानस-पूजा करते थे, जिसका विधान उन्होंने खयं 'भगवत्-मानस्यूजा' के नामसे छिखा है। उसमें सबसे पहलेका तथा अन्तका जो उपसंहारकालीन ध्यान दिया है, उससे पता लगता है कि वे भगवान् श्रीकृष्णके वृन्दावनविहारी गोपसखा और गोपीवञ्चभ बालरूपका ध्यान किया करते थे।

पहला ध्यान है---

**इदम्भोजे कृष्णः सजलजलद्द्यामलतनुः** 

सरोजाक्षः स्रग्वी मुकुटकटकाद्याभरणवान्।

शरद्भाकानाथप्रतिमवदनः श्रीमुरिलकां

वहन् ध्येयो गोपीगणपरिवृतः कुङ्कमचितः॥

'हृदय-कमलके आसनपर सजल जलघरके समान श्याम शरीरवाले कमलनयन भगवान् श्रीकृष्ण विराजमान हैं । उनके गलेमें वनमाला सुशोभित है, मस्तकपर मुकुट, हाथोंमें कङ्कण हैं तथा अन्यान्य अङ्गोंमें उन-उनके योग्य आभरण शोभा पा रहे हैं। शारदीय चन्द्रमाके सदश उनका मनोहर मुख है, वे हाथोंमें सुन्दर मुख्ली धारण किये हुए हैं। केसर-समन्वित चन्द्रनसे उनका श्रुङ्गार किया हुआ है और चारों ओरसे गोप-रमणियोंने उन्हें घेर रक्खा है।

उपसंहारकालीन ध्यान है---

सदा सेव्यः कृष्णः सजलघननीलः करतले दधानो दध्यन्नं तद्यु नवनीतं मुरलिकाम् । कदाचित् कान्तानां कुचकलशपत्रालिरचना-समासकः स्निग्धैः सद्द शिद्यविद्दारं विरचयन् ॥

'जो अपने हाथमें दही, भात, मक्खन और मुरली लिये हैं और अपने स्नेही बाल-सखाओं के साथ खेल कर रहे हैं, जो कभी-कभी प्रेयसी गोपसुन्दरियों के कुच-कलशोंपर पत्ररचना करने में आसक्त हो जाते हैं, वे सजल जलधरके सदश कान्तिवाले स्यामसुन्दर श्रीकृष्ण सदा ही सेवन करनेयोग्य हैं।

श्रीशंकराचार्यने एक बार अपनी माताकी मुक्तिके क्रिये— ('मातृ-मोक्षार्थम्') भगवान् श्रीकृष्णसे प्रकट होकर दर्शन देनेकी प्रार्थना की। इस प्रार्थनाके प्रत्येक श्लोकके अन्तमें 'श्रीकृष्ण मेरे नयनगोचर हों— (मम भवतु कृष्णोऽक्षिविषयः)' कहा गया है । भगवान् ने प्रार्थना सुनकर आचार्यके सामने शङ्क, चक्क, कमल खिये प्रकट होकर उनको कृतार्थ किया। वह श्लोक है—

इति इरिरिबलात्माऽऽराधितः शंकरेण श्रुतिविशदगुणोऽसौ मात्मोक्षार्थमाद्यः। यतिवरनिकटे श्रीयुक्त श्राविर्बभूव स्वगुणवृत उदारः शङ्कचक्राञ्जहस्तः॥

'संन्यासिप्रवर श्रीशंकराचार्यने जब माताकी मुक्तिके लिये श्रुति-वर्णित गुणसम्पन अखिल जगत्के आत्मा श्रीहरिकी आराधना की, तब वे निज गुणोंके सहित शङ्ख-चक्र-कमल हाथमें लिये श्रीसम्पन उदार रूपमें उनके सामने आविर्भूत हो गये।'

सम्मान्य श्रीशंकराचार्यजीने 'प्रबोधसुवाकर' नामक प्रन्थमें यह प्रमाणित किया है कि भगवान् श्रीकृष्ण न तो एकदेशीय हैं, न अंशावतार ही, वरं वे सर्वगत, सर्वाभा, समस्त अवतारोंके प्रवर्तक साक्षात् परमास्मा हैं। वे कहते हैं—

यद्यपि साकारोऽयं तथैकदेशी विभाति यदुनाथः। सर्वगतः सर्वात्मा तथाप्ययं सचिदानन्दः॥

वे भगवान् श्रीकृष्णको ब्रह्मा-विष्णु-महेरासे भी पृथक् विकाररहिक और सर्वश्रेष्ठ एक 'सिचिन्मयी नीलिमा' बतलाते हैं—

कृष्णो वै पृथगस्ति कोऽप्यविकृतः सिचन्मयो नीलिमा।

वे भगवान्का किस रूपमें स्मरण तथा साक्षास्कार किया करते थे—इसे देखिये—

> यमुनानिकटतटस्थितवृन्दावनकानने महारम्ये । कल्पद्रुमतलभूमौ चरणं चरणोपरिस्थाप्य ॥ तिष्ठन्तं घननीलं स्वतेजसाभासयन्तमिह विश्वम् । पीताम्वरपरिधानं चन्दनकर्पूरलिप्तसर्वोङ्गम् ॥

आकर्णपूर्णनेत्रं कुण्डलयुगमण्डितश्रवणम् । मन्द्सितमुखकमलं सुकौस्तुभोदारमणिहारम् ॥ वलयाङ्गुलीयकाद्यागुज्ज्वलयन्तं खलंकारान् । गलविलुलितवनमालं खतेजसापास्तकलिकालम्॥ गुआरवालिकलितं गुआपुआन्विते शिरसि । भुआनं सह गोपैः कुआन्तरवर्तिनं हरिं सरत ॥

'यमुनाजीके निकट तीरपर महान् रमणीय वृन्दावनमें कल्पवृक्ष (कदम्ब) के नीचे पृथ्वीपर अपने चरणपर चरण रक्खे हुए भगनान् श्रीकृष्ण विराजित हैं । उनका घन-नील वर्ण है, वे अपने तेजसे समस्त विश्वको प्रमासित कर रहे हैं, पीताम्बर धारण किये हैं, समस्त अङ्गोमें चन्दन-कपूरका लेप किये हैं, कानोंतक फैले हुए विशाल नेत्र हैं, कानोंमें कुण्डल झिलमिला रहे हैं, मुख-कमलपर मधुर मन्द मुसकान छा रही है । कौस्तुभमणिसे युक्त सुन्दर हार पहने हुए हैं, कंगन, अँगूठी आदि श्रेष्ठ अलंकारोंको अपने ही प्रकाशसे समुज्ज्वल कर रहे हैं, गलेमें वनमाला लटक रही है, अपने तेजसे कल्युगको निरस्त कर रहे हैं, गुझाओंसे अङ्गोंको सजा रक्खा है, सिरपर भ्रमर गुंजार कर रहे हैं और किसी कुझके भीतर विराजित हो गोपोंके साथ वन-भोजन कर रहे हैं । ऐसे स्यामसुन्दरका स्मरण करना चाहिये।'

शांकर सिद्धान्तके प्रख्यात पोषक और अनुयायी, 'अद्वैतसिद्धि' नामक उत्कृष्ट वेदान्त-प्रन्थके रचयिता खामी श्रीमधुसूदन सरखती तो मुरली-मनोहर श्यामधुन्दरके अतिरिक्त अन्य किसी तत्त्वकी जानकारीसे ही इन्कार करते हैं—यहाँतक कि श्रीकृष्णके महत्त्वको, उनकी भगवत्ताको न माननेवालोंके लिये वे सीधा नरकका रास्ता बतलाते हैं । उनके वचनोंका रस लीजिये—

ध्यानाभ्यासवशीकृतेन मनसा ति शुर्णं निष्कियं ज्योतिः किंचन योगिनो यदि परं पश्यन्ति पश्यन्तु ते। असाकं तु तदेव लोचनचमत्काराय भूयाधिरं कालिन्दीपुलिनेषु यत् किमपि तन्नीलं महो धावति॥ वंशीविभूषितकरान्नवनीरदाभात् पीताम्बराद् कणविम्बफलाधरोष्ठात्। पूर्णेन्दु सुन्द्र सुखाद्र विन्द्नेत्रात् कृष्णात्परं किमपि तत्त्वमहं न जाने॥ प्रमाणतोऽपि निर्णीतं कृष्णमाहात्म्यमद्भुतम्। न शक्तुवन्ति ये सोद्धं ते मृद्धा निरयं गताः॥

'ध्यानके अभ्याससे वशमें किये हुए मनसे योगीलोग यदि किसी (अनिर्वचनीय) निर्गुण, निष्क्रिय, परम ज्योतिका साक्षात्कार करते हैं तो किया करें—उनके साथ हमारा कोई विवाद नहीं है। हमारे लिये तो जो अलौकिक नीलवर्णकी ज्योति कालिन्दीके पुलिनोंमें दौड़ती रहती है, वही चिरकालतक नेत्रोंमें चमत्कार उत्पन्न करती रहे।

'जिनके हाथ वंशीसे सुशोभित हैं, जिनकी आमा नवीन मेवकी-सी है, जो पीतवस्त्र धारण किये हुए हैं, जिनके होठ पके हुए कुँदरू फलके समान छाल हैं, जिनका मुख पूर्णिमाके चन्द्रमाके समान मनोहर है और नेत्र कमलके समान हैं, उन श्रीकृष्णसे परे यदि कोई तत्त्व है तो उसे मैं नहीं जानता।'

'खानुभवके अतिरिक्त शब्द आदि प्रमाणोंसे भी निर्णात श्रीकृष्णके अद्भुत प्रभावको जो सहन नहीं कर सकते, वे सूर्ख नरक-गामी होते हैं।

श्रोरा० मा० चि० ३९--

अनिर्वचनीय-अचिन्त्यानन्त-परस्परिक्द्रगुणधर्माश्रयी भगवान् श्रीकृष्णके अनन्त गुणगण हैं; उनका जितना स्मरण किया जाय, उतना ही मङ्गल है । आज हमलोग उनके प्राकट्य-महोत्सवके पर्वपर उनका पुण्य-स्मरण करते हुए उनसे एक समर्पणमयी गोपाङ्गनाकी भावनामयी भाषामें विनीत प्रार्थना करते हैं—

हं परिपूर्ण ब्रह्म ! हं परमानन्द सनातन धर्वाधार ! । हं पुरुषोत्तम ! पामेश्वर ! हे अच्युत ! उपगारहित उदार !॥ विश्वनाथ ! हे विश्वम्भर विभु ! हे अज अविनाश्ची भगवानु !। हे परमात्मा ! सर्वाक्षा हे ! पावन स्वयं ज्ञान-विज्ञान ॥ हे वधुदेव देवकी-सुत ! हे कृष्ण ! यशोश-नँदके लाल !। हे यदुपति ! ब्रजपति ! हे गांबति ! गोवर्धनधर ! हे गांपाल !॥ मेरे एकमात्र आश्रथ तुम तुम ही एकमात्र सुस्रसार । तुम्हीं एक सर्वस्व, तुम्हीं, बस, हो मेरे जीवन साकार॥ कितने बड़े, उच्च तुम कितने, कितने दुर्लंभ, दिव्य, महान। गले लगाया मुझ नगण्यको सब भगवत्ता भूल, सुजान ॥ प्रेम नहीं, रस नहीं जरा भी, तनिक नहीं है मनमें त्याग। साधन-हीन, दीन-जीवन मैं, तब भी तुम करते अनुराग ॥ देख तुम्हारी प्रकृति अनोखी, होता मन नव-नव उत्साह । छोड्ँ तुम्हें न कभी, न होऊँ प्रथक्— -एक ही यह मन चाह ॥ पुण्य-पाप, परलोक-लोकका मुझे नहीं भय, तनिक विचार। चरण-धूळिमें पड़ी रहूँ बस, तन-मन-धन कर सभी निसार ॥ रहे जाय या जगका सब कुछ, मिले मान या लगे कलङ्क । सेवन करती रहूँ चरण-रज--एक यही, बस, मनमें अङ्क ॥ भले विज्ञान-भवनमें, पड़ी रहूँ या धन-तम-कूप।

सुनती रहूँ तुम्हारी सुरछी, रहूँ निरस्तती रूप अनूप॥

### अन्तमें उनका जय-जयकार कीजिये-

देवकीनन्दनकी जय यशोदानन्दनकी जय

बोलो असुर-निकन्दनकी जय जय जय॥१॥

नन्द-छेयाकी जय

नाग-नथेयाकी जय

बोको माखन-खुरैयाकी जय जय जय॥२॥

दाऊ-भैयाकी जय

रास-रचेयाकी जय

बोको नृत्य-करेयाकी जय जय जय ॥३॥

मुरक्रीधारीकी जय

वजविद्वारीकी जय

बोको कृष्ण मुरारीकी जय जय जय ॥ ४ ॥

गोपीवक्छभकी जय

राधावह्ळभकी जय

बोलो रुक्मिणिवह्लभको जय जय जय॥५॥

बिश्वपावनकी जय

भक्तभावनकी जय

बोको सर्वभुकावनकी जय जय जय॥६॥

गीता-गायककी जय

लोक-नायककी जय

बोको सर्वसुखदायककी जय जय जय॥७॥

अखिलेश्वरकी जय

क्षोकमहेश्वरकी जय

बोक्को भक्तजनेश्वरकी जय जय ॥ ८॥

नंद के आनंद भयो, जै कन्हैया छाल की !

### पूर्ण परात्पर भगवान् श्रीकृष्णका आविर्भाव

( सं० २०२३ वि० के जन्माष्टमी-महोत्सवपर प्रव वन )

वासुदेवाय देवकीनन्दनाय नन्दगोपकुमाराय गोविन्दाय नमो नम<sup>ः</sup> पङ्कजमालिने । पङ्कजनाभाय नमः पङ्कजनेत्राय नमस्ते पङ्कजाङ्घये॥ नमोऽकिंचनवित्ताय निबृत्तगुणवृत्तये । आत्मारामाय शान्ताय कैवल्यपतये नमः॥ श्रीकृष्ण कृष्णसंख वृष्ण्युषभावनिधुग्-राजन्यवंशदहनानपवर्गवीर्य गोविन्द गोद्विजसुरातिहरावतार योगेश्वराखिलगुरो भगवन्नमस्ते ॥

( श्रीमद्भागवत १। ८। २१, २२, २७, ४३)

आज पूर्ण-परात्पर खयं भगवान्के मङ्गलमय प्राकट्यका महान् मङ्गलमय, महान् मधुर और महान् पित्रत्र दिवस श्रीकृष्णजनमाष्टमी है। दुर्दान्त राजाओंके रूपमें प्रकट दैत्योंके साथ ही घोरकर्मा अन्यान्य असुरोंके भयानक तथा प्रचण्ड अत्याचारोंसे प्रपीड़ित और असहा भारसे आकान्त एवं संत्रस्त दुः खिनी वसुंघरा गौक रूपमें सृष्टिकर्ता ब्रह्माके पास पहुँची। तदनन्तर ब्रह्माकी सम्मतिके अनुसार भगवान् शंकर आदि

देवताओं के साथ क्षीरसागरके तटपर जाकर भगवान्को पुकारने लगी। क्षीरान्धिशायी पुरुषहरूप भगवान् ही व्यष्टि वसुंधराके खामी हैं, इसिल्ये पृथ्वीदेवी इन्हींको अपनी व्यथा-वेदना सुनाया करती है। वहाँ ब्रह्मादि देवोंने भगवान्का स्तवन किया। ब्रह्माजीकी समाधि हो गयी और उसी समाधिस्थ-अवस्थामें ब्रह्माजीको भगवान्की आकाशवाणी सुनायी दी। उसे सुनकर ब्रह्माजीने देवताओंसे कहा—भगवान्को पहलेसे ही धराके संतापका पता है। वे ईश्वरोंके ईश्वर धराका भार हरनेके लिये अवतरण करें, इसके पहले ही तुम देवगण यदुकुलमें जन्म लेकर लीलामें योग देनेके लिये प्रस्तुत रहो। वे साक्षात् परम पुरुष भगवान् वसुदेवके घरमें प्रकट होंगे; उनकी सेवाके लिये तथा उनके साथ ही उनकी प्रियतमा (श्रीराधाजी) की सेवाके लिये देवाकुनाएँ भी वहाँ जन्म-धारण करें।

वसुदेवगृहे साक्षाद् भगवान् पुरुषः परः। जनिष्यते तत्प्रियार्थं सम्भवन्तु सुरिस्त्रयः॥

( श्रीमद्भागवत १०। १। २३ )

क्षीरोदशायी भगवान्के कथनका स्पष्ट अर्थ यह है कि क्षीरान्त्रिशायी नहीं, खयं साक्षात् परम पुरुष पुरुषोत्तम ही श्रीवसुदेवजीके यहाँ अवतीर्ण होंगे।

विभिन्न कल्पोंमें होनेवाले श्रीकृष्णके अवतारोंके विभिन्न वर्णन मिलते हैं—कहीं वे भगवान् विष्णुके अवतार हैं, कहीं नारायणके, कहीं वामनके, कहीं सित-कृष्ण केशरूप अंशावतार तो कहीं नारायण- ऋषिके अवतार बताये गये हैं। पर इस सारखत कल्पमें खयं भगवान् ही अपने सम्पूर्ण अंश-कला-वैभवोंके साथ पूर्णरूपसे प्रकट हुए हैं। इस अवनारमें विभिन्न अवतारोंके विभिन्न लीलाकार्य इन्हीं एकके हारा सुसम्पन्न होते हैं; क्योंकि वे सभी इन खयं-पूर्ण भगवान्के

भन्तर्गत हैं । पुरुष, अंश, कला, विभूति, लीला, शक्ति आदि सभी इन्होंमें प्रतिष्ठित हैं ।

ब्रह्मवैवर्तपुराणके अनुसार पृथ्वीदेवी देवताओंको साथ लेकर सर्वद्योकमहेश्वर भगवान् श्रीकृष्णके गोलोकमें जाती हैं । देवताओंके प्रार्थना करनेपर भगवान् श्रीकृष्ण खयं अवतार धारण करना खीकार कर लेते हैं। इतनेमें वहाँ एक दिव्य रथ आता है और उसमेंसे उतरकर श्रष्ट-चक्र-गदा-पद्मधारी चतुर्भुज नारायण महाविष्णु महेश्वर श्रीकृष्णके दिव्य शरीरमें लीन हो जाते हैं । तदनन्तर दूसरे दिव्य रथपर धराधीश श्रीविष्णु पधारते हैं और वे भी राधिकेश्वर भगवान्में विलीन हो जाते हैं । अब अवतारके लिये मानुषी तत्त्वकी प्रयोजनीयता सामने आती है तो वहींपर उपस्थित नारायण ऋषि भी इन्हींमें समा जाते हैं । इस प्रकार महाविष्णु, विष्णु और नारायणरूपको अपनेमें मिलाकर ही खयं-भगवान् वसुदेवजीके यहाँ प्रकट होते हैं ।

देवकीजीके छः पुत्रोंको जन्म होते ही क्रूर कंसने एक-एक करके मार दिया था । भगवान्के आदेशसे देवकीके सप्तम गर्भको महामायाने वसुदेवजीकी दूसरी पत्नी रोहिणीजीके गर्भमें स्थापित कर दिया । इसील्थि उनका नाम 'संकर्षण' पड़ा । तदनन्तर भगवान् वसुदेवजीके मनमें आकर उनके मनसे देवकीके मनमें आ गये । वे प्राकृत जीवोंकी भाँति गर्भस्थ नहीं हुए । तथापि देवकीको लीलासे गर्भ-स्थित-सी प्रतीत हुई तथा अपने ही गर्भसे उनका जन्म होना भी जान पड़ा । उनका पूर्ण वारसल्यभाव तथा भगवान्की भक्तकस्यता ही इसमें प्रधान हेतु हैं । एक दिन देवताओंने कंसके कारागारमें आकर स्तुति की, जो 'गर्भस्तुति'के नामसे विख्यात है ।

भाद्रपदके कृष्णपक्षकी अँधियारी अर्धरात्रि थी। अत्याचारी कूर कंसका कदर्य कारागार था। पर खयं-भगवान् श्रोकृष्णके दिव्य प्राकट्यके समय सभी कुछ परम मङ्गलमय, परम शोभन तथा परम पित्र हो गया। काल सारे शुभगुणोंसे सम्पन्न तथा परम शोभामय हो गया। उस समय चन्द्रमा रोहिणी नक्षत्रमें क्षित थे और आकाशमें सभी नक्षत्र, प्रह, तारे शान्त और सौम्य हो गये थे। सभी दिशाएँ प्रसन्न हो गयीं और आकाशमें तारे जगमगा उठे; नदियोंका जल निर्मल हो गया और रात्रिके समय भी सरोवरोंमें असंख्य कमलोंकी पंक्तियाँ विकसित हो उठीं, वनोंमें वृश्लोंकी श्रेणियाँ विभिन्न वणोंके सुगन्धित पृथोंसे लद गयीं। शुक-िकादि पक्षी मधुर ध्वनि करने लगे और मधुपानमें प्रमत्त मधुकरोंकी मधुर गुंजारसे सारी वनभूमि मुखरित हो उठी; परम पित्र शीतल-मन्द-सुगन्ध सुखद वायु अपने स्पर्शसे सबको सुख देती हुई बहने लगी। यों समस्त प्रकृति आनन्दोत्फुल्ल हो गयी। पश्चभूत—पृथ्वी, जल, तेज, वायु और आकाश परमाह्रादसे पूर्ण हो गये।

याज्ञिक द्विजोंके अग्निकुण्डोंकी जो अग्नियाँ कंसके क्र् अत्याचारसे निर्वापित हो गयी थीं, इस समय अपने-आप जल उठीं। असुरोंके द्रोह-पात्र साधुओंका अत्याचार-पीड़ित चित्त सहसा प्रसन्तासे पूर्ण हो गया। अजन्मा भगवान्के इस दिन्य आविर्मावके समय खर्गमें देवताओंकी दुन्दुभियाँ एक साथ बिना ही बजाये वजने लगीं। संगीतकला-निपुण हाहा, हूहू, तुम्बुरु आदि गन्धव-किंनरगण भगवान्के पवित्र गुणोंका गान अत्यन्त मधुर खरमें करने लगे और सिद्ध-चारणगण भगवत्-स्तवनमें प्रवृत्त हो गये। विद्याधियाँ और अप्सराएँ विषय-विद्यासको विस्मृतकर श्रीगोविन्द-गुणगानमें प्रमत्त गन्धव-किंनरोंके गोविन्द-गुणगानकी शुद्ध सुधामयी तालोंमें ताल मिलाकर मधुर-मधुर नृत्य करने लगीं। देवगण सहसा जाग उठे और आनन्दमण्न हो उसी क्षण नन्दनवनमें जा पहुँचे तथा खर्णके पारिजात आदि सौरभित सुमनोंकी पृथ्वीपर वर्षा करने लगे। परमानन्दिसन्धुके पवित्र प्राकट्यके

समय धराके सप्तिसन्धु मृदु मन्द गर्जना करते हुए उत्ताल तरल तरंगोंकी भिद्ममा दिखा-दिखाकर नाचने लगे । समुद्रका मधुर गर्जन सुनकर दिक्पान्तवर्ती मेघ-समुदाय भी मुखरित हो उठे । इसी समय मध्यरात्रिके निशीयमें सबके इदयोंमें रहनेवाले जनार्दन मगवान् देवक्षिणी देवकीके गर्भसे आविर्भूत हुए, मानो पूर्वदिशामें षोडशकला-परिपूर्ण चन्द्रमाका उदय हुआ हो । (जैसे मगवान्का देह दिव्य था, वैसे ही देवकीजीका शरीर भी दिव्य ही था, इसीसे उन्हें 'देवक्षिणी' कहा गया । )

निशीये तमजद्भूते जायमाने जनार्दने।
देवक्यां देवरूपिण्यां विष्णुः सर्वगुहाशयः।
आविरासीद् यथा प्राच्यां दिशीन्दुरिव पुष्कलः॥
(श्रीमद्रागवत १०।३।८)

अतुल्सीभाग्य श्रीवसुदेवजीको अनन्त भास्कर तथा अनन्त सुधांशुके सहरा महान् शीतळ सुखद प्रकाश दिखायी दिया और उसीमें दर्शन हुए दिव्य वल्लाभूषणों तथा शङ्क-गदा-चक्र और पद्मसे सुशोभित दिव्य-नीळश्यामकलेवर चतुर्भुज महान् अद्भुत बालकके। भगवान्का मङ्गलमय दिव्य शरीर अप्राकृत ही नहीं, दिव्य भगवस्त्वरूप है, उनका वह स्वरूपभूत भगवदेह नित्य अतर्क्य-अचिन्त्य-ऐश्चर्य-माधुर्य-सौन्दर्य-सम्पन्न चिन्मय है और परिच्छिन होकर भी नित्य विभु है। न वह कर्मजनित है, न पश्चभूतोंसे निर्मित है और न उसमें देह-देहीका भेद है। वह नित्य सिचदानन्दमय है।

देवकीजी इस चतुर्भुज दिव्य रूपके तीव तेजको सह नहीं सर्की और उन्होंने भगवान्से इस रूपका संवरण करके शिद्युरूपमें दर्शन देनेकी प्रार्थना की । भक्तवरसङ भगवान्ने वसुदेव-देवकीको पूर्वजन्मोंकी स्मृति दिकाकर यह बतलाया कि 'मैं सर्वेश्वर प्रभु ही तुम्हारा पुत्र

बना हूँ । और फिर तुरंत वे प्राकृत शिशुरूपमें प्रकट हो गये । तदनन्तर श्रीवसुदेवजीने भगवान्का आदेश पाकर उन शिशुरूप भगवान्को नन्दास्थमें ले जाकर श्रीयशोदाजीके पास सुस्रा दिया और बदलेमें वे यशोदासे प्रकट हुई जगदम्बिका महामायाको ले आये । ले जानेके समय कारागारके सब द्वार खुल गये, प्रहरीगण सो गये, मार्ग निर्जन हो गया, यमुनाजीने रास्ता दे दिया एवं नन्दास्थमें सब निद्राप्रस्त हो गये । अत्वर्व उन्हें ले जाकर यशोदा नीके पास सुस्राने तथा कन्याको लेकर कारागारमें वापस कोट आनेकी क्रियाका भगवान्की

इसके बाद तो जो सर्वतोमुखी सर्वकल्याणकारिणी सर्वानन्दमयी विविध-वैचित्रयरूपा छीछा आरम्भ हुई, वह धराधामसे अन्तर्धान होनेतक अबाध गितसे चलती ही रही। उसका एक-एक प्रसङ्ग जीव-जीवनकी कृतार्थताके छिये पर्याप्त है। उन छीछाओंको सुनकर, सुनाकर, गाकर संसार-सागरमें पड़े हुए मानव अनायास ही तर जाते हैं। भगवान् छीछा करते ही इसीछिये हैं कि उनका अवण, कीर्तन तथा स्मरण करके सहज ही मानव कृतार्थ हो जाय। कुन्तीदेवी भगवान्का स्तवन करते समय भगवान् श्रीकृष्णके अवतारके प्रयोजनोंका उल्लेख करती हुई कहती हैं—

केचिदाहुरजं जातं पुण्यइलोकस्य कीर्तये। यदोः प्रियस्थान्यवाये मळयस्येव चन्दनम्॥ अपरे वसुदेवस्य देवक्यां याचितोऽभ्यगात्। अजस्त्वमस्य क्षेमाय वधाय च सुरद्विषाम्॥ भारावतारणायान्ये भुवो नाव इवोदधौ। सीदन्त्या भूरिभारेण जातो द्यात्मभुवार्थितः॥ भवेऽस्मिन् क्लिइयमानानामविद्याकामकर्मभिः। अवणस्मरणादाणि करिष्यभिति केचन॥ श्युष्वन्ति गायन्ति गुणन्त्यभीक्ष्णशः
स्मरन्ति नन्दन्ति तवेहितं जनाः।
त पव पश्न्त्यचिरेण तावकं
भवप्रवाहोपरमं पद्मम्बुजम्॥
(श्रीमद्भागवत १।८।३२-३६)

'हे भगवन् ! आपने अजन्मा होकर जन्म क्यों लिया है, इसका हेतु बतलाते हुं कोई महानुभाव कहने हैं कि आपने पुण्यश्लोक राजा युविष्ठिरका यश बढ़ाने के लिये ही यद्वंशमें जन्म लिया है (पुण्यश्लोको युधिष्ठिर: ) अथवा मलयाचलकी कीर्तिका विस्तार करनेके लिये जैसे उसमें चन्दन प्रकट होता है, वैसे ही राजा यदुकी कीर्ति बढ़ानेके लिये आपने उनके वंशमें अवतार लिया है । दूसरे कोई कहते हैं कि श्रीवसुदेव तथा देवकीने पूर्वजन्ममें ( सुतपा और पृश्विके रूपमें ) आपसे पुत्ररूपमें प्रकट होनेकी प्रार्थना की थी, इसी कारण आप अजन्मा होते हुए भी जगत्का कल्याण ( साधुओंका परित्राण ) और देवद्रोही असरोंका वध ( उद्धार ) करनेके लिये वसुदेव-देवकीके पुत्र बनकर प्रकट हुए हैं । कुछ लोगोंका कथन है कि दैत्योंके भारी भारसे समुद्रमें हुबते हुए जहाजकी भाँति पृथ्वीका भार उतारनेके छिये ही आपने भूतलपर अवतरण किया है । इस प्रकार अन्यान्य मतोंको बतलाकर कुन्तीदेवी अपना मत प्रकट करती हुई कहा है कि 'इस संसारमें अज्ञानसे कामना होती है, कामनाओं के बशमें होकर मनुष्य सकाम कर्म करते हैं और उनके परिणामखरूप कर्मबन्धनमें जकड़े हुए वे नाना प्रकारके क्लेश भोगते हैं; उन दुखी मनुष्योंको संसारके क्लेशोंसे मुक्त करनेवाली प्रेममक्तिप्रदायिनी दिव्य लीलाएँ कर**ने**के विचार**से ही आपने यह अ**वतार ग्रहण किया है । जो लोग प्रेम तथा मक्तिभावसे भरे हुए आपके विविध विचित्र लीलाचरित्रोंको दूसरोंसे धुनते हैं, खयं गाकर तथा स्मरणकर आनन्दित होते रहते हैं, वे शीन्न ही आपके उस चरण-

कमलका दर्शन प्राप्त करते हैं, जिससे जन्म-मृत्युका प्रबल प्रवाह सदाके लिये शान्त हो जाता है।

वास्तवमें वे अजन्मा भगवान् श्रीकृष्ण क्या हैं, कैसे हैं, क्यों प्रकट होते हैं—इसका रहस्य उनके अपने सिवा और कोई नहीं जानता । वे खयं कहते हैं—'न मे विदुः सुरगणाः प्रभवं न महर्पयः।' 'मेरे प्राकट्यके रहस्यको देवता और महर्षिगण कोई नहीं जानते।'

पर उन्होंने स्वयं यह वतलाया है कि भैं अजन्मा, अन्ययात्मा और सम्पूर्ण भूतोंका ईश्वर रहते हुए अपनी प्रकृतिको स्वीकार करके अपनी मायासे ( ळीळासे ) उत्तम रीतिसे प्रकट होता हूँ ।' 'जब-जब धर्मकी हानि तथा अधर्मका अभ्युत्थान होता है, तब-तब मैं अपनेको प्रकट करता हूँ और साधु पुरुषोंका परित्राण, दुष्टोंका विनाश तथा धर्मसंस्थापनके छिये में युग-युगमें उत्तम रीतिसे प्रकट होता हूँ।' इस प्रकार गीता अध्याय ४ के तीन (६,७,८) इलोकोंमें अपने अवतार प्रहण करनेकी बात पृथक्-पृथक् रूपसे भगवान्ने कही है और उसके कारण वतलाये हैं । छठे श्लोकर्मे अपनेको अजन्मा, अविनाशी तथा सत्र भूतोंका ईश्वर होनेपर भी जन्म लेने, अन्तर्धान होने तथा पराधीन बालक वननेका संकेत करके अपने विरुद्धधर्माश्रयी परात्पर पूर्ण पुरुषोत्तम रूपके साक्षात् प्रकट होनेका स्पष्ट निरूपण किया है। सातवेंमें सद्परेशादिके द्वारा धर्मग्ळानिका तथा अधर्मके अभ्युत्थानका नाश करनेत्राले 'आचार्य'-खरूपका वर्णन है और आठवेंमें साधुपरित्राण, असुरहनन तथा धर्मस्थापनरूप तीन प्रयोजन बतलाये गये हैं। वास्तवमें सचा अधर्म है---'भगवद्विमुखता, भोगप्रियता और कामपरवशता।' इसी कागरूप अधर्मका नारा तथा पवित्र त्यागमय प्रेमधर्मकी स्थापना होनी चाह्रिये। कामोपभोगपरायण आसुरी वृत्ति ही उत्तरोत्तर काम-क्रोध आदि पड्रिपुओंको प्रवल बनाकर साधुवृत्तिको संकटमें डाल देती है। अतः उस भोगाभिमुखी काममयी आद्धरवृत्तिके नाशमें ही वस्तृतः

अधर्मका संद्वार, दुष्कृतकारियोंका विनाश तथा साधुओंका परित्राण है। स्वयं अवतीण होकर प्रेममयी परम मधुर रसपूर्ण पित्र लीलाके द्वारा विश्व द्विप्रेम-धर्म की स्थापना करके भगवान् यही करते हैं। यह प्रेमधर्म जबतक प्राप्त नहीं होता, तबतक परमहंस अमलात्मा मुनिगण भी परम कृतार्थ नहीं होते। इसीसे भगवान्के अवतारका प्रयोजन बतलाते हुए कुन्तीदेवीने कहा है—

तथा परमहंसानां मुनीनाममलात्मनाम्। भक्तियोगविधानार्थे कथं प**रुयेम हि स्त्रियः॥** (भीमद्रागवत १।८।२०)

'आप निर्मल हृदयवाले विचारशीछ प्रमहंस मुनियोंके हृदयमें अपनी प्रेममयी भक्तिका उदय करनेके छिये अवतीर्ण हुए हैं । हम अल्पबुद्धि अवलाएँ आपको कैसे पहचान सकती हैं ?'

अतएव भगवान् श्रीकृष्णके छीछा, गुण, कर्म ही ऐसे प्रेममुग्ध कर देनेवाले होते हैं कि उन्हें देख-देखकर, सुन-सुनकर जिनके अज्ञानकी प्रन्य टूट गयी है और जो नित्य आत्मामें ही रमण करते हैं, वे मुनि भी भगवान्की अहैतुकी भक्ति—भगवान्में विशुद्ध प्रेम करने छगते हैं।

#### आत्मारामाश्च मुनयो निर्घन्था अप्युरुक्रमे । ोन्त्यदैतुकीं भक्तिमित्थम्भूतगुणो दृरिः॥

(श्रीमद्भागवत १।७।१०)

भगवान्की छीलाएँ आत्माराम मुनियोंको भी प्रेम प्रदान करके उनको सर्वाङ्गतः—सम्पूर्णतया कृतार्थ कर देती हैं। यह खयं भगवान्के अवतारका प्रयोजन है, ऐसा कुछ प्रेमी महापुरुष महात्माओंका कथन है। विरक्तशिरोमणि श्रीशुकदेवजी राजा परीक्षित्को भगवान्के अवतारका प्रयोजन बहुत थोड़ेमें बतलाते हैं— नृणां निःश्रेयसार्थाय व्यक्तिर्भगवतो नृप । अञ्चयस्याप्रमेयस्य निर्गुणस्य गुणात्मनः ॥ (भीमद्रागवत १० । २९ । १४ )

राजा परीक्षित् ! जन्म-मृत्यु आदि विकारोंसे रहित, प्रत्यक्षादि प्रमाणोंके अविषय, प्राकृत गुणोंसे रहित और खरूपगत दिव्य कल्याणगुणखरूप षड्गुणैश्वर्यपूर्ण प्रभुकी अभिव्यक्ति—उनका प्राकटच मनुष्योंके परम कल्याणके लिये ही होता है और वह परम कल्याण पूर्णरूपसे विद्युद्ध भक्ति-प्रेममें ही निहित हैं।

कुछ महानुभावोंका अनुभव हैं कि जो प्रेमी साधुजन प्रियतम भगवान्के सिवा अन्य किसीको जानते ही नहीं और जो छीछा-पुरुषोत्तम भगवान्के विषम वियोगान छमें दग्ध होते रहते हैं, उन्हें अपने मधुर मिछनके द्वारा प्रेम-सुधा-रस प्रदान करके उनके उस अनुछनीय अनुपमेय भयानक दुःख-दावान छको सदाके छिये बुझा देने और अपने ही द्वारा उनके जीवनमें उँडेले हुए उस प्रेम-सुधा-रसका पान करनेके छिये ही भगवान् अवतीर्ण होते हैं।

यों भगवान् अपनी अवतारलीलामें अधिकारी भक्तोंको परम कल्याणरूप पश्चम पुरुषार्थ 'प्रेम' प्रदान करके उन्हें तो अपनाते ही हैं, साथ ही भौतिक जगत्में अत्याचारपरायण पापानल-विदग्ध अधुरों और आधुर-भावापन राजाओंका वध करके अपने कृपापूर्ण 'हतारिगतिदायक' समावसे उनका परम कल्याण करते हैं और उनके अत्याचारसे उत्पीड़ित भजनविद्यित साधुओंको अत्याचारसे विमुक्त करके उनका परित्राण करते हैं । इस प्रकार अधमके अभ्युत्थानमें प्रधान हेतुरूप अधुरोंका वधके व्याजसे उद्धार करके वर्णाश्रमधर्म तथा गो-ब्राह्मण-साधुके संरक्षणरूप निर्मल धर्मका संस्थापन करते हैं, जिससे मर्त्यजगत्के साथ ही देवजगत्का भी कल्याण होता है।

भगवान् श्रीकृष्णकी छीछा अनन्तमुखी है। जैसे श्रीभगवान्में सब प्रकारके ज्ञान, क्रिया, शक्ति, भाव आदि निहित हैं; क्योंकि वे ही सबके मूळ उद्गम हैं, वे ही आधार हैं और वे ही सबको गति देनेवाले हैं, वैसे ही भगवान्की लीलाएँ भी अनन्त प्रकारकी होती हैं—विभिन्न प्राणियोंको उन-उनके क्षेत्रमें सन्मागपर छाकर उनका परम कल्याण करनेवाली । इसीलिये भगवान्की छीळाओंमें सभी रसोंका समावेश है, उनमें सभीके लिये सदुपदेश है, सत्-शिक्षा है, एवं सत् आदर्श है। ऐसा कोई क्षेत्र नहीं, जिसमें वे सर्वोपरि गुरु न हों। तभी तो वे जगदगुरु हैं। और जो जिस भावसे उनके सामने भाता है, उसको उसी भावके अनुसार अपने छीछाचरित्रके द्वारा शिक्षा देकर वे उसका परम कल्याण करते हैं। जो जैसा सम्बन्ध जोड़कर उनके सम्पर्कर्मे आना चाहता है, उसके उसी सम्बन्धको वे खीकार कर लेते हैं; क्योंकि सहज ही वे 'सर्वभूतसुहद्' हैं—'सुहदं सर्वभूत।नाम् ।' इसीलिये वे बसुदेव-देवकी और नन्द-यशोदाके परम सुखखरूप सुपुत्र हैं; व्रजबालकों, सुदामा-जैसे दरिदों तथा अर्जुन-उद्धवादि-जैसे वीरों-विद्वानीके सखा---मित्र हैं; श्रीगोपाङ्गनाओंके मधुरतम प्राणवछम हैं एवं द्वारकाकी ऐश्वर्यमयी मिह्नियोंके पूज्य पति हैं; गौओंके अनन्य सेवक हैं, पशु-पक्षियोंके बन्धु हैं: असुर-राक्षसोंके शत्रु हैं; ज्ञानियोंके ब्रह्म हैं, योगियोंके परमात्मा हैं, भक्तोंके भगवान् हैं, प्रेमियोंके परम प्रेभास्पद हैं; राजनीतिज्ञोंमें निपुण राजनीतिविशारद हैं; शुरवीरोंमें अतुल पराक्रमी महान् वीर हैं; शरणागतोंके परम रक्षक हैं, शिष्योंके परम ज्ञानदाता गुरु और सन्मार्गदर्शक हैं।

सभी कार्योमें वे परम कुशल हैं, कर्मकौशल उनकी लीलामें सहज हैं। जहाँ जो काम करते हैं, पूर्णतमअनुभवी पुरुषके रूपमें करते हैं। कोई भी कला उनसे बची नहीं। पर सभी कलाओंकी लीलाओंमें सहज लोककल्याण निहित है। कला केवल कलाके नहीं, कल्याणके लिये। वे संगीतशास्त्रके महान् आचार्य हैं। बड़े-बड़े संगीतझ उनके शिष्य हैं। उनकी वाद्यकला अनिर्वचनीय है। मुरछीकी सुरीछी ध्वनि ब्रह्मछोकतक पहुँचकर सबको सम्मोहित कर लेती है—-जडको चेतन और चेतनको जड बना देती है। कोटि-कोटि व्रजसुन्दरियाँ मुरछीकी ध्वनि सुनकर उन्मत्त-सी हो जाती हैं और सारे संसारके सम्पूर्ण सम्बन्धोंको मूखकर प्रियतम श्रीकृष्णके पास पहुँच जाती हैं एवं उन्हें सर्वात्म-समर्पण करके परमहंस ज्ञानी-मुनियों और सर्वपूज्य देवताओंके छिये भी परम पूजनीय बन जाती हैं।

उनकी नृत्यक्तका तो सर्वथा विलक्षण है। शिवनृत्य 'ताण्डव' और पार्वतीनृत्य 'कास्य' कहलाता है, परंतु भयानक विप उगलनेवाले विपयर भुजंगमके सहस्रों फनोंपर थिरक-धिरककर नृत्य करना नृत्यकलाकी पराकाष्ठाके भी परेकी वस्तु है और उसका उद्देश्य है— कालियके समस्त पापीका विनाश करके उसे प्रेमभक्ति प्रदान करना । उनका महारासनृत्य तो बड़े बड़े तत्त्वज्ञोंके लिये रहस्यकी वस्तु है।

मल्लिब्बाके तो आप परमाचार्य ही बन गये । देखनेमें नन्हे-से होकर ऐसी पैतरेबाजी की कि मल्लिब्बामिमानी मुधिक-चाणूरका कचूमर ही निकल गया । वहाँ कुवलयापीडका विनाश, धनुषभङ्ग और कंसका वध करके आपने अपने बल-पौरुषकी धाक जमा दी ।

उन्होंने, भला, बोड़े हाँकना कब किससे सीखा था १ पर इस कलामें वे सबके गुरुस्थानीय हैं। शल्य-सरीखे अश्व-संचालन-कुशल भी उसके सामने अपनेको नगण्य मानते हैं। पर उनका यह सारध्य-कर्म है—केवल मित्रधर्मका आदर्श रखनेके लिये और धर्मयुद्धमें अर्जुनको विजय दिलानेके लिये। उनकी वाग्मिता प्रसिद्ध है । कौरवोंकी सभामें उनका भाषण सुननेके लिये दूर-दूरसे बड़े-बड़े बूढ़े ज्ञानी, श्रोत्रिय, पण्डित, बिद्वान् ऋषि पधारे थे ।

उनका दिन्य तेज तथा ऐश्वर्य इतना विलक्षण है कि उसके सामने सभी सहज नतमस्तक हो जाते हैं। उनके समकालीन महान्-से-महान् ज्ञानी-विज्ञानी, ज्ञानवृद्ध-वयोवृद्ध, धर्मशील-तपस्यारत, ऋषि-महिष्, वीर-पराक्रमी, शान्तिप्रिय और विकट योद्धा—सभी उनमें श्रद्धा करते और उनके लोकातीत ऐश्वर्यको देखकर चिकत होते थे। साक्षात् भगवान् वेदन्यास, देविष नारद, पितामह भीष्म, नाना उप्रसेन, विदुर, युधिष्ठर, भीम, अर्जुन, धृतराष्ट्र, कर्ण, गान्धारी, कुन्ती आदि विभिन्न भावों तथा विचित्र स्वभावोंसे युक्त पुरुष और नारियाँ उन्हें ईश्वरबुद्धिसे देख-देखकर अपनेको कृतार्थ मानते थे।

उनकी 'भगवद्गीता' जगत्के अध्यास-साहित्यका हैं। नहीं, नैतिक जगदाकाशका भी नित्य-निरन्तर वर्द्धनशील परमशान्तिदायक तथा प्रकाशदायक परमोज्ज्वल दिव्य सूर्य है, जो समस्त जगत्को अपनी ओर आकृष्ट किये है और जिसको सभी अपने-अपने क्षेत्रमें सर्वथा सफल पथप्रदर्शक मानकर अपनाये हुए हैं—एकान्त अरण्यवासी विरक्त महात्मा भी, लोकमान्य तिलक-सरीखे कर्मयोगी भी, गांधीजी-सरीखे राजनीतिक नेता भी, कुशल व्यापारी भी और महान् क्रान्तिकारी भी। घंसके ज्वालामुखीके मुखपर बैठा हुआ आजका आत्मिवस्मृत, तमोऽभिमृत भौतिक-विज्ञान-मदमत्त मानव यदि भगवान् श्रीकृष्णकी सर्वकल्याणमयी श्रीमद्भगवद्गीताका आश्रय लेकर उससे प्रकाश प्राप्त करे तो उसे सच्चे विज्ञानकी दिव्य ज्योति प्राप्त हो सकती है, विकास तथा कल्याणका सच्चा मार्ग मिल सकता है और जगत् प्रल्याग्निके भीषण भयसे मुक्त हो सकता है।

निष्कामताका परम आदर्श उनके छीछाचरित्रमें प्रत्यक्ष है। वे सर्वथा निष्काम, आप्तकाम होकर भी छोकसंप्रहार्थ यथायोग्य कर्म करते हैं। अत्याचारी राजाओंका वध करते हैं, पर खयं किसीके भी राज्यपर कभी अधिकार नहीं करते।

किसी भी अच्छे कार्यको वे सहज ही स्वीकार करते हैं। न उन्हें कभी हर्ष होता है न विषाद; न मानका बोध होता है न अपमानका एवं न गौरवका भान होता है न छजाका। पाण्डवोंके राजसूय यहमें वह न्बूढ़े ज्ञानी ऋषि-मुनियों तथा भीष्पादि गुरुजनोंके सामने वे अपनी सर्वाग्रपूजा स्वीकार करते हैं और उसी यज्ञमें समागत अतिथि-अभ्यागतोंके चरण धोनेका कार्य भी करते हैं। महाभारत-रणमें जहाँ वे एक प्रकारसे पाण्डवोंकी समरनीति-समितिके अध्यक्ष हैं, वहीं वे अर्जुनके रथपर स्नाम-चाबुक हाथमें छिये घोड़े हाँकते हैं—'तोत्रवेत्रैकपाणये।'

वे जहाँ पूर्णतम भगवान् हैं, वहाँ पूर्ण मानवके रूपमें भी आदर्श व्यवहार करते हैं । पाण्डव-कौरव छड़ें नहीं इसके लिये वे खयं संधिदूत बनकर कौरव-सभामें जाते हैं और सभी भाँतिसे समझाकर, युद्ध न हो—इसका प्रयत्न करते हैं । पर दुर्योधनके न माननेपर वे पाण्डवोंको युद्धके छिये स्पष्ट आदेश भी देते हैं ।

भगवान् श्रीकृष्णका एक छोटे-से-छोटा चिरत्र भी आदर्श, स्मर्णीय, मननीय और जीवनमें उतारने लायक है। अवश्य ही उनकी अप्राकृत अलौकिक भगवत्ताकी नकल तो हो नहीं सकती, उसकी नकल करने जाना भी तो पतनके गर्तमें गिरना है। पर उनके छोकसंप्रहार्थ किये हुए सभी लीला-चरित्र अपनी-अपनी योग्यताके अनुसार सर्वथा अनुकरणीय हैं।

भीरा० मा० चि० ४०-

वे निश्चित ही खयं-भगवान् हैं। पर कोई उन्हें महापुरुप माने, योगेश्वर माने, परम पुरुष माने, महामानव माने, पूर्ण मानव माने, अपूर्ण मानव माने, निपुण राजनीतिज्ञ माने, कुटिल राजनीतिज्ञ माने, कला-निपुण माने या कुछ भी माने—कोई कैसे भी वस्तुतः उनके सम्पर्कमें आ जायगा तो उसका कल्याण निश्चित है। अवस्य ही उसके साधन विभिन्न होंगे।

भगशन् श्रीकृष्ण सत्य हैं, नित्य हैं, उनमें उत्यत्ति-विनाश नहीं है । उनका शरीर सिचद्-भगवदानन्दस्वरूप है । तथाप लीलाकी दृष्टिसे आज उनके प्राकट्यके महा-महोत्सवका पुण्य पर्व-दिवस है । हम सभीको भक्ति-प्रणत चित्तसे उनके पावन चरण-रज-कणमें अनन्त नमस्कार करना, उनकी परम पावन लीलाओंका स्मरण-कीर्तन करना और उनके परम पावन नामोंका कीर्तन-गान करना तथा उनके आदर्श उपदेशों एवं लीलाचित्रोंको यथासाध्य यथायोग्य जीवनमें उतारकर अपने जीवनको सफल बनाना चाहिये।

जन्म अजन्मा-अविनाशीका हुआ आज अति मङ्गळ-धाम । कंस क्रूरके कारागृहमें नँद-घरमें प्रकटे अभिराम ॥ परम स्वतन्त्र, अखिल लोकोंके प्रकमात्र जो ईश महान । भक्तोंके हो पराधीन, वे प्रकटे भक्तिवश्य भगवान ॥ खाल-बालकोंके सँग खेले विविध प्रकार गाँवके खेल । वन-वनमें गो-वत्स चराये, किया वन्य जीवोंसे मेल ॥ दिध लुटा, माखन-चोरी की, खूब मचाया शुचि हुद्दंग । ख्व उकाया, पुनयी-नयी रच लीका, सबको छेकर संग ॥

हैत्य-दानवींका वध करके किया सहज उनका उद्धार। लघु भँगुलीपर गोवधैन घर, इन्द्र-दर्पका किया सँहार॥ मुरली मधुर बजा, सबको कर मोहित, हरी चित्त-सम्पत्ति। दावानछ पी, कालिय वशकर, व्रजकी दारुण हरी विपत्ति॥ मिट्टी खा, फिर दिखळाया मुँइमें माताको बिश्व अगाध। हो आश्चर्य-चिकत सुख पाया, उपजी नयी-नयी सुख-साध ॥ गोपीजन्के वसन-इरण कर किया आवरण-भक्त पित्र । महारास कर प्रेम-रसमयी भगवत्ता की सिद्ध विचित्र॥ मथुरा पहुँच, किया धोबीका, कुब्जाका मङ्गल उद्धार। मार कुवलयाको, मुष्टिक-चाणूर महलका कर संहार॥ कंस क्रूरका किया कचूमर, देकर उग्रसेनको राज। करने खगे विविध लीला फिर ज्ञान-शक्ति-लीला-रसराज॥ कालयवनका सहज दमन कर, जरासंधका हर अभिमान। बसे द्वारकामें जा माधव, किये विवाह अष्ट सविधान ॥ भौमासुरका वध कर सोल्ह सहस राजकन्या ले साथ। आये, की कामना पूर्ण, उनको पकदा निज मङ्गल हाथ ॥ पाण्डव-राजसभामें वध कर किया सहज शिशुपाल निहाल। कर स्वीकार अग्रपूजनको, उँचा किया युधिष्ठिर भाल ॥ पाण्डव-कौरव-समराङ्गणमें दे अर्जुनको गीता-ज्ञान। अखिल-लोक-अध-तम-हारी जो मार्गदर्शिका ज्योति महान॥ दे अनन्य आश्रय अर्जुनको किया नित्य निजजन स्वीकार। दिब्य क्लोकमें दिब्य देह धर, करता जो सेवा अधिकार ॥ जो सर्वातीतः सर्वमय सर्वाधार। पेसे सर्वेडवर प्राकृत-गुण-विरहित जो नित कल्याण-गुण-गणींके आगार॥

अखिलरसामृतसिन्धु नित्य-सौन्दर्यं परम-माधुर्य-निधान । परम स्वतन्त्र, प्रेमवद्य छेते प्रेमीको निज प्रियतम मान ॥ पळ-पळ प्रेम बढाते रहते, करते नित नव-नव रसदान । निस्य तृप्त, नित नव रस आस्वादन करते, करते रस-पान ॥ राजनीतिविद् कुशल, राज्यनिर्माता, नित्य पूर्ण निष्काम । सबके दुख-इर्ता सुख-दाता, सबके नित्य सहज हितधाम ॥ परम सखा प्रिय, परम प्रियतम, परम पिता, गुरु, बन्धु ललाम । सहज सुहृद्, शरणागतवासक, परम वदान्य, आत्माराम ॥ प्रकटे आज देव-मुनि-गो-द्विज-रक्षक सत्य-धर्म-आधार । करो सभी मिल मुक्तकण्ठसे उनका पुनः-पुनः जयकार ॥ जय वसुदेव-देवकीनन्दन, जय नँद-नंद, यशोदाछाछ। जय प्रेमीजन-सुनि-मन-मोहन, जयति सुक्रोमल हृदय विशाल ॥ जय नँदबाबा, जयति यशोदा, जय गोपी, जय गैया-ग्वास । जय वंशी, जय यमुना, जय-जय-जय वृत्दावन, द्वापर काल ॥ जय वसदेव-देवकी जय-जय, जयति कंसका कारागार। जय रोहिणि, बलराम जयति जय, जय उद्धव-अक्रर उदार ॥ जय मधुरा, द्वारका जयति जय, पटरानी हरि-उरकी माल । जय घोडस सहस्र हरि-गृहिणी, जयति धनंजय कुन्तीछाछ ॥ जय गीता, भारत महान जय, जयति भागवत लीला-सार। जय प्रेमी-ज्ञानी-जन, करते जो प्रभुका महिमा-विस्तार॥

बोलो वसुदेव-देवकीनन्दन, नन्द-यशोदालालकी जय

#### लीला-पुरुषोत्तमका प्राकट्य

( सं० २०२४ वि० के जन्माष्ट्रमी-महोत्सवपर प्रवचन ) मञ्जीरनूपुररणन्नवरत्नकाञ्ची-

श्रीहारकेसरिनखप्रतियन्त्रसंघम् । दृष्टयार्तिहारिमषिबिन्दुविराजमानं

वन्दे कलिन्दतनुजातटबालकेलिम् ॥ नीलोत्पलदलक्ष्यामं यशोदानन्दनन्दनम् । गोपिकानयनानन्दं गोपालं प्रणमाम्यहम्॥

गत द्वापरके अन्तमें खयं-भगवान्ने प्रकट होकर विश्वब्रह्माण्डको,— धराधामको धन्य किया था । उसी प्राकट्य-महोत्सवका महापर्व आज है—असुरोंके और असुर-मानवोंके अत्याचारसे उत्पीड़ित प्रजाजनका उद्धार करनेके छिये ही इस शुष्क जगत्में अखिलरसामृतसिन्धु षडेश्वर्यपूर्ण खयं-भगवान्का आविर्माव होता है । अवतारके अनेक कारण होते हैं—साधुओंका परित्राण, दुष्टोंका दमन, भूमिके भारका हरण, धर्म-संस्थापन, काम-कछित अध्मके अभ्युत्थानको घंसकर त्यागमय विशुद्ध प्रेमधर्मका प्रसार हत्यादि । भाद्रपदकी अन्धकारमयी अष्टमीकी अर्द्धरात्रिका समय, कूर कंसके कारागारका स्थान, चारों ओर दैत्योपम प्रहरियोंका घोर नाद—यह सभी मानो उस समयके घोर देश, कराल काल और असुर मानवका दर्शन करा रहे थे । इसी समय, उसी अर्द्धरात्रिको, वहीं कंसके कारागारमें खयं-भगवान्का प्राकट्य हुआ । बस, उनके प्राकट्यका समय आते ही, सारी प्रकृति प्रफुक्टित हो गयी, धन्य हो गयी और अपने प्रभुका विरुक्षण हूपसे खागत करने छगी । काल समस्त शुभ गुणोंसे सम्पन्न और परम शोभामय हो गया । चन्द्रमा रोहिणी नक्षत्रमें स्थित थे ही आकाशके सभी प्रह, नक्षत्र, तारे शान्त और सौम्य हो गये । दसों दिशाएँ प्रसन्न हो उठीं । आकाशमें तारे जगमगाने छगे । पृथिवीके बड़े-बड़े नगर, गाँव और छोटी बस्तियाँ तथा रक्तोंकी खानें मङ्गलकी कीड़ाभूमि बन गयीं । निदयोंका जल निर्मल हो गया । रात्रिके समय भी सरोवरोंमें कमल खिल उठे । वनोंमें वृक्षोंकी पंक्तियाँ वर्ण-वर्णके सुगन्धित सुमनोंसे छद गयीं । शुक-िमादि पक्षी मधुर घ्वनि करने छगे और मधु-पान-मत्त भ्रमरोंके गुझनसे सारा अरण्य-प्रदेश मुखरित हो उठा । परम पवित्र शीतल-मन्द-सुगन्ध वायु अपने सुख-स्पर्शसे सबको आनन्द देती हुई बहने लगी और दिजोंके हवन-कुण्डोंकी जो अग्नियाँ कंसके अत्याचारसे बुझ गयी थीं, वे अपने-आप प्रज्वित हो उठीं ।

यह तो बाह्य प्रकृतिने अपना शृङ्गार किया। पर बाह्य जगत्का यह आनन्द अन्तर्जगत्में भी जा पहुँचा। असुरोंके द्रोहपात्र साधुओंका चित्त सहसा प्रसन्नतासे भर गया। अजन्मा भगवान्की जन्म-लीलाके समय बिना ही बजाये खर्गमें देवताओंकी दुन्दुभियाँ बज उठीं, जिससे सारा खर्ग निनादित और मुखरित हो गया। गन्धर्व, किंनर और सिद्ध-चारण अपने-आप ही सात्त्विक मधुर भगवद्-गुण-गीत गाने लगे। विद्याधियाँ और अपसराएँ अपने विलास-नृत्यको भूलकर भगवान्के गुण-गानमें मत्त गन्धर्व-किनरोंके गोविन्द-गुण-गानकी विद्युद्ध तालोंमें ताल मिला-मिलाकर परम मधुर नृत्य करने लगीं। बड़े-बड़े देवता और मुनिगण अत्यन्त मुदित मनसे धराके सौभाग्यकी सराहना करने लगे। समुद्ध मन्द-मन्द गर्जन करने लगा, मानो अपनी कन्या लक्ष्मीजीके खामीका—अपने जामाताका खागत कर रहा है। और बादल भी नीलश्यामके द्युभागमनके समय अपने नीलश्याम वर्णको धन्य मानते हुए मृदु-मृदु गर्जना करके अपने सौभाग्यकी गाथा गाने लगे।

इसी समय देवरूपिणी देवकीजीके पुत्ररूपमें भगवान्का प्राकट्य हुआ। चारों भुजाओंमें श्रष्ट, चक्र, गदा, पद्म धारण किये हुए, पीताम्बर फहराते हुए बाल्लभगवान्को देखकर बसुदेव-देक्की आनन्दमें भर गये, पर साथ ही कंसका भय भी लगा। भगवान्ने माता-पिताको भयभीत देखकर उनसे कहा कि 'तुम मुझे गोकुल पहुँचा दो।' भगवान् तुरंत शिशुरूप हो गये। वसुदेवजीने उन्हें गोदमें लिया और चल्न दिये।

असलमें भगवान् सर्वशक्तिमान् हैं, सब कुछ कर सकते हैं। पर जीवोंका भी कुछ कर्तव्य होता है। उसी कर्तव्यको बतलाकर साधन-मार्गपर चळानेके लिये भगवान् लीला किया करते हैं। अस्तु,

वसुदेवजीक पैरोंकी बेड़ी खुल गयी। लोहेके सुदृढ़ द्वार अपनेआप खुल गये। प्रहरीगण गाढ़ निद्रामें सो गये। वसुदेवजी तो सोच ही
रहे थे कि मैं कैसे जाऊँगा; पर देखते-ही-देखते यह अघट घटना घट
गयी। भगवान्को लेकर चले वसुदेवजी, पर बाहर तो गाढ़ अन्यकार
था। आकाश मेवाच्छन । बूँदें बरस रही थीं। लीलामय भगवान्के
श्रीअङ्गसे ज्योति प्रकट हुई और उसके प्रकाशमें वसुदेवजीको मार्ग दिखायी
देने लगा। भगवान्के सिरपर अनन्तदेवने अपने फनोंका छाता बना दिया।
उनके दिव्य शरीरपर जलकी एक बूँद भी नहीं लगी। वसुदेवजी यमुनाकिनारे पहुँचे। देखा, यमुनामें त्फान आ रहा है। बड़ी ऊँची-ऊँची
तरंगें नाच रही हैं। भयानक भँवर पड़ रहे हैं। वसुदेवजी फिर भयभीत
हो गये। इतना चमस्कार अभी-अभी देखकर आवे। पर भगवान्की
माया बड़ी विचिन्न है। आगे बढ़नेका साहस नहीं हुआ।

एक जगह यह कथा आती है कि उसी समय महामायाने सियारका रूप धारण किया और वसुदेवजीके सामने ही वह सियार यमुनाके पार हो गया । यह देखकर वसुदेवजीको साहस हुआ । गोदमें भगवान् थे, पर साहस नहीं । यही जीवके विश्वासकी कमी है । भगवान्को लेकर वसुदेवजी यमुनामें उतरे !

एक विचित्र कथा ऐसी मिलती है कि यमुनाने सोचा कि 'प्रमु मेरे ऊपरसे चले जा रहे हैं। मैं एक बार भी उनका आलिङ्गन न करूँ ?' बड़े जोरकी एक तरंग उठी और शिशु स्पामसुन्दरको जलमें ले गयी। वसुदेवजी हाय-हाय कर उठे। यमुना तो उस समय दर्शनकी लालसासे, आलिङ्गनकी इच्छासे नाच रही थी। वास्तवमें वह त्यान नहीं था, था यमुनाका आनन्द-नृत्य। पर वसुदेवजी व्याकुल हो गये और उनकी व्याकुलताको देखकर भगवान्ने यमुनासे कहा कि 'मेरे पिता संत्रस्त हैं। मुझे जल्दी उनकी गोदमें पहुँचा दो।' यमुनाने कहा, 'महाराज! आज्ञा शिरोधाय है; पर मैं यह एक वरदान चाहती हूँ कि आपकी बाललील सारी-की-सारी मेरे ही तटपर हो।' भगवान्ने 'तथास्तु' कह दिया और वे पिताकी गोदमें आ गये।

वसुदेवजी नन्दबाबाके महलमें पहुँचे । वहाँ भी सब लोग भगवान्की मायासे निद्राग्रस्त थे । वसुदेवजीने स्तिकागारमें जाकर यशोदाकी अभी- अभी जन्मी हुई कन्या महामायाको उठाया और श्रीकृष्णको वहाँ सुलाकर वे लौट आये । वस्तुतः महामायाके प्राक्तव्यके कुळ ही क्षणों बाद सबको नींद आ गयी थी । यशोदा भी भूल गयी थीं कि मेरे पुत्र हुआ है या कन्या—'निद्रयापगतस्मृतिः'।

शेष रात्रिमें शिशुकी रुदन-ध्विन सुनकर यशोदा मैयाकी नींद टूटी। यशोदा पुत्रको देखकर आनन्दमें भर गर्यी और आँखोंके द्वारा उस रूप-सुधाका अतृप्त पान करने छगीं—'उद्वीक्षती सा पिषतीव चक्षुषा।' एक-एक अङ्गपर मैया नाना प्रकारकी उपमाओंको याद करने छगी, पर उस रूपकी तुलनामें सारी उपमाएँ पराजित हो गर्यी!

> उदय हो गये जैसे घरमें कोटि-कोटि नीके शरदिन्तु । देख नंदरानीके उरमें उमदा दिन्य सुखामृत-सिन्धु ॥

कैसी अनुक्रनीय सुन्दरता ! कैसा सुर-मुनि-मोइन रूप । कैसी निकळरडी सुदमा-आभा नख-सिखसे परमअनूप ॥

यशोदा रानीने व्यस्त होकर दासियोंसे कहा—'शीघ्र महाराजको खबर दो। वे एक बार आकर देखें।' सुनते ही नन्दबाबा दौड़े आये। यशोदा बोर्ळी—

देखो, देखो, कैसा आया सुघड़ नीलमणि मेरी गोद। निरखो आज नील-चन्द्रोदय, मन-नयनोंमें भर अति मोद्र॥

नन्दवाबा तो देखते ही रह गये। उनके हृदयकी उस समय कैसी आनन्दमयी स्थिति थी, उसे बतलानेके लिये शब्द नहीं हैं---

> नंद देखते रहे रूप-कावण्य दिग्य छाया प्रति अङ्ग । नेत्र हुए अनिमेष, छग गयी निश्चक रूप-समाधि अभङ्ग ॥

बस, सारे व्रजमें समाचार फैल गया । देखते-ही-देखते नन्दबाबाके महलमें भीड़ उमड़ पड़ी । प्रातःकाल हुआ । सभी आनन्दमें नृत्य करते हुए दूच, दही, दूर्वा, मक्खन, हरिद्रा ले-लेकर चल पड़े अनन्त आनन्द-माधुर्य-सौन्दर्यका दर्शन कर कृतार्थ होनेके लिये ।

भगवान् चाहे दैस्योंका दल्लन करनेके लिये प्रकट होते हों, चाहे अधर्मका नाश करके धर्मकी स्थापना करनेके लिये; पर जिन्होंने उस मौन्दर्य-सुधा-राशिका तनिक-सा भी पान किया है, वे तो यही समझते हैं कि हमारे लिये ही भगवान्का यह दिल्य प्राकट्य है। भगवान्ने असुरोद्धार, गोवर्धनधारण, इन्द्र-दर्प-दल्लन, ब्रह्ममोहभक्क, कंसोद्धार, पाण्डव-संरक्षण और दिल्य गीतोपदेश आदि बहुत-सी लीलाएँ की। उनकी लीलामें कोई ऐसा आदर्श कार्य नहीं, जो छूटा हो। इसीलिये उनका नाम 'लीलापुरुषोत्तम' है।

आज हम उन्हीं छीछापुरुषोत्तमके प्राकट्य-कालमें उनका स्मरण करके धन्य हो रहे हैं और चाहते हैं कि यही चिदानन्दमयी अनन्त रूपराशि हमारे जीवनका एकमात्र ध्येय और साध्य बनी रहे। बोछो नन्दनन्दनकी जय!

# स्वयं-भगवान् कब और क्यों आते हैं ?

( सं० २०२५ वि० के जन्माष्टमी-महोत्सवपर प्रवचन )

मुध्ना प्रणिपत्य याचे मुक्तन्द भवन्तमेकान्तमियन्तमर्थम

अविस्मृतिस्त्वचरणारविन्दे भवे भवे मेऽस्त भवत्प्रसादात्॥ दिवि वा भ्रवि वा ममास्तु बासो

नरके वा नरकान्तक प्रकामम्। अवधीरितशारहारविन्ही

चरजौ ते मरजेऽपि चिन्तयामि॥

प्रकृति खाभाविक अधोगामिनी है। प्रकृतिमें सहज ही सत्त्व रजोमुखी होता है और रजोगुण तमोगुणकी ओर प्रवाहित होता है। किसी समर्थ पुरुषके द्वारा यदि रुकावट नहीं होती, तो प्रकृतिकी यह निम्नगमिनी गति निर्बोध चलती रहती है और ज्यों-ज्यों वह निम्न स्तरपर पहुँचती है---त्यों-ही-त्यों अध्यात्मके स्थानपर घोर अधिभूत छाने लगता है । मानव आसुरी तथा राक्षसी भावोंसे आकान्त हो जाता है । उसमें अहंता-ममता, कामना-वासना, स्पृहा-आसक्ति बुरी तरहसे बढ़ने लगती हैं। चोरी, डकैनी, छट, हिंसा, छल, ठगी—किसी भी उपायसे हो, वह भोग ( अर्थ, अधिकार, पद, मान, रारीरका आराम आदि ) प्राप्त करनेमें ही तत्पर हो जाता है। धर्म, सत्य, न्यायको कोई स्थान नहीं रह जाता । राजाओं और शासकोंके रूपमें सर्वथा अनीतिपरायण, स्वेष्ट्राचारी, असदाप्रही नीच-खार्यरस असुरोंका आधिपत्य हो जाता है। पवित्र प्रेमके नामपर नीच कामकी उद्दाम क्रीडा होने लगती है। कुलवधुएँ कुलटा होनेमें गौरवका अनुभव करती हैं। ईश्वर तथा धर्मका एवं साधक तथा साधनाका प्रबल् विरोध होता है । ईस्वरको माननेवाले साधुचरित्र पुरुषोंपर अत्याचार होने छगते हैं। सन्चे परमार्थ-साधकोंको छाञ्छित, अपमानित होकर पद-पदपर विष्न-बाधाओंका सामना करना पड़ता है । वे क्रियकर भी अपनी साधना नहीं कर सकते । मनुष्योंमें विपरीतदर्शिनी तामसी बुद्धि छा जाती है । वे विनारामें विकास देखते हैं तथा सर्वथा इन्द्रिय-भोगपरायण होकर मानवताके नामपर दानवताके कुत्सित, क्रूर कर्म करने लगते हैं । इस प्रकार भौतिक बलशाली दुईसों, दुराचारियों या दुष्कर्मियोंके अनर्गल अनाचार तथा दारुण अत्याचार एवं साधुद्धदय मानवोंकी करुण पुकार जब चरम सीमापर पहुँच जाती है, तब भगवान्का अवतार हुआ करता है । विशेषतः खयं-भगवान्का तो भूतलपर तभी अवतरण होता है, जब यहाँ ऐसे दुष्कृतकारियोंका वध आवश्यक होता है, जिनको भगवान्के हायों देहमुक्त होकर भगवद्धाममें जाना हो और उन साधुपुरुषोंकी मर्भपीडाको हरण करना अनिवार्य हो जाय जो काम-कल्लात विषय-जगतसे अत्यन्त पीड़ित होकर विश्वद्ध प्रेम चाहते हों और अपने परम प्रेमास्पदकी विरह-ज्वालासे अस्पन्त संतप्त हो उठे हों।

यह सभी जानते हैं कि कंसके राज्यमें देश नितान्त दुर्दशाप्रस्त हो गया था। प्रकृति इतने नीचे स्तरपर आ गयी थी कि उसमें जडता, नास्तिकता, असत्य, अधर्म, अन्याय, अत्याचार, अनाचार और व्यभिचारका ताण्डव नृत्य होने लगा था। कंसने भगवान्के पहले पिता-माता वसुदेव-देवकीके हाथों-पैरोंमें लोहेकी हथकड़ी-बेड़ी पहनाकर

उन्हें कारागारमें बंद करके तो अत्याचारकी पराकाष्टा **ही** कर दी थी !

कंस पूर्ण तमोगुणसे आच्छादित था, पर बुरे छोग भी कभी-कभी प्रशंसा आदि पानेके लिये सत्कर्ममें प्रवृत्त हो जाते हैं। इसीके अनुसार क्र्रहृदय कंस देवकी-वसुदेवका विवाह हो जानेपर उन्हें पहुँचानेके लिये खयं रथ चलाकर ले जा रहा था; पर ज्यों ही उसने आकाशवाणी सुनी कि खार्थमें आघात लगनेकी आशङ्कासे वह तिलिमला उठा और तलवार निकालकर बहिन देवकीका वध करनेको तैयार हो गया! वसुदेवजीके बहुत समझानेपर माना, पर आखिर उनको कारागारमें बंद कर ही दिया। फिर तो उसने दुर्दान्त असुरमण्डलीसे परामर्श करके भाँति-भाँतिके भीषण अत्याचार आरम्भ कर दिये। अवनी देवी उसके अत्याचारोंसे अकुला उठी और गौके रूपमें करुण चीत्कार करती हुई ब्रह्माजीके पास पहुँची। ब्रह्माजी भगवान् शिव तथा सुर-सम्हको साथ लेकर क्षीरसागरके तटपर गये और क्षीराब्धिशायी भगवान्का स्तवन करने लगे। तब क्षीराब्धिशायी भगवान्को आकाशवाणीमें कहा—

देवताओ ! मैंने भगवान्की आकाशवाणी सुनी है, उसे तुमलोग मेरे द्वारा सुनो और अविलम्ब उसके अनुसार कार्य करो । इमलोगोंकी प्रार्थनाके पूर्व ही धरादेवीके संतापको भगवान् जान चुके हैं । वे ईश्वरोंके ईश्वर अपनी कालशक्तिके द्वारा धरतीका भार उतारनेके लिये जबतक धरातलपर लीला करें, तबतक तुमलोग भी यदुवंशमें जन्म लेकर उनकी लीलामें योगदान करो । वे परम पुरुष भगवान् खयं वसुदेवजीके घरमें प्रकट होंगे । उनकी तथा उनकी प्रियतमा (श्रीराधाजी) की सेवाके लिये देवाङ्गनाएँ भी वहाँ जन्म धारण करें ।

इससे क्षीरान्धिशायी भगवान्ने यह स्पष्ट कर दिया कि अम्रुरवध, साधुरक्षण तथा धर्मसंस्थापनके लिये इस बार 'साक्षात् परम पुरुष भगवान्' खयं प्रकट होंगे। इधर भगवान्के छीछा-संकेतसे गोछोकामें एक ऐसा छीछा-कारण बन गया कि जिससे श्रीराधाजीके धरातल्पर अवतीर्ण होनेका प्रसङ्ग आ गया। उन्हींके साथ गोछोकके अन्यान्य पार्षदों, देवियों तथा चिन्मय लीछा-उपकरणोंका भी अवतरण हो गया। उधर बड़े-बड़े ऋषि-मुनि-तापस, वेदकी ऋचाएँ, ब्रह्मविद्या आदि भी तपःसिद्ध होकर प्रेम-रसमय खयं-भगवान्का प्रेम-रसाखादन करनेके छिये ब्रजके गोपगृहोंमें अवतीर्ण होकर आतुर प्रतीक्षा करने लगे। उन प्रेमी मक्तोंकी विरह-पीड़ा पल-पल बड़ी शीघ्रगतिसे असीमताकी ओर अप्रसर होने लगी। अपने परम प्रेमास्पद रसखरूप भगवान्का विरह उनके लिये असहा हो गया—

> एक-एक पल बना युगों-सा दारुण पीड़ाका आगार। आँखोंमें छायी वर्षाम्यतु, भविरत बही अश्रु-जल-धार॥ हुआ ब्यथामय इदय, कर उठे प्राण करुणस्वर हाहाकार। प्रियतम-विरह विषमसे सुना हुआ सहज सारा संसार॥

प्रेमी-जन-मन-रक्षन खयं-भगवान्के पधारनेके लिये यह भी एक अनिवार्य कारण बन गया। 'ब्रह्मवैवर्त्तपुराण'के अनुसार साधु-समाजकी तथा भगविद्वरही जनोंकी विभिन्न पीड़ाओंको तथा मानवके कामनामय अवजीवनकी धर्मग्ळानिको देखकर साधु-परित्राण एवं धर्म ( समाजधर्म तथा प्रेमधर्म) के संस्थापनार्थ प्रार्थना करनेके लिये पीड़िता पृथ्वीको साथ लेकर ब्रह्माजी महान् महेश्वर भगवान् श्रीकृष्णके गोळोकधाममें पहुँचते हैं। उनके साथ नारायण ऋषि भी हैं। भगवान्ने पृथ्वी तथा साधुजनोंकी पीड़ा देखकर देवताओंकी प्रार्थनाके अनुसार खयं अवतार ब्रह्मण करना खीकार कर लिया। अवतारका आयोजन होने लगा। खयं-भगवान् पधार रहे हैं—अतएव उनमें सभीका समावेश आवश्यक है—अतएव इसी समय शक्ध-चक्क-गदा-पद्मधारी भगवान् महाविष्णु एक दिव्य स्थपर पधारते हैं और रथसे उतरकर तुरंत महेश्वर श्रीकृष्णके श्रीविग्रहमें

विछीन हो जाते हैं। इसी प्रकार एक दूसरे दिव्य रथपर आरूढ़ हो पृथ्वीपित भगवान् श्रीविष्णु पधारते हैं और वे भी श्रीराधिकेश्वर श्रीकृष्णमें विछीन हो जाते हैं—'स चापि छीनस्तश्चेव राधिकेश्वरविग्रहे'। इन पूर्णावतारमें मानुषी तत्त्वकी भी आवश्यकता थी, अतएव नारायण ऋषि भी इनमें विछीन हो जाते हैं।

परब्रह्म भगवान् के रूपान्तर भूमा पुरुष अन्तर्यामी भगवान् शुद्ध सत्त्वको आधार बनाकर समय-समयपर जो असुरसंहार, साधुसंरक्षण तथा धर्मसंस्थापन आदि लीलाओंके लिये अंशसे प्रकट हुआ करते हैं, वे 'अंशावतार' कहलाते हैं । पर ये तो अचिन्त्यानन्त-शक्ति-गुण-रस-महिमा-परिपूर्ण पूर्ण पुरुषोत्तम, ब्रह्मके भी प्रतिष्ठाखरूप ( 'ब्रह्मणो हि प्रतिष्ठाहम्'-गीता ) परात्पर ब्रह्म किसीको भी आधार न बनाकर अपने सभी छीछाखरूपोंकी अनन्त-अचिन्त्यशक्ति तथा छीछा-वैचित्रयको लेकर नित्य सत्य अप्राकृत सन्चिदानन्द-भगवत्-खरूप---दिन्य अभिन चिन्मय नेत्र, श्रवण एवं कर-पदादि इन्द्रिय तथा अन्तः-करणादिसे संयुक्त परिपूर्णतम पुरुषोत्तम रूपमें प्रकट हो रहे हैं। इसीसे इसको पूर्णावतार या 'खयं-भगवानुका पूर्ण आविर्भाव' कहते हैं । ये भगवान् श्रीकृष्ण अनन्त दिव्य सिचदानन्द सौन्दर्य-माधुर्य-ऐश्वर्यमय साक्षात् परात्पर पूर्ण ब्रह्म, सबके परमाश्रय ब्रह्मके भी परमाश्रय, सर्वस्था, सर्वमय, सर्वातीत, अप्रमेय, दिव्यानन्दमय, प्राकृतगुणरहित, नित्य भगवद्प-गुण-समूह-समुद्र, आपादमस्तक चिदानन्दाकार खयं-भगवान् हैं । इनमें क्षीराञ्चिशायी महाविष्णु, वैकुण्ठाधिपति महानारायण, श्वेतद्वीपाधिपति विष्णु तथा अंशावतार, पुरुषावतार, गुणावतार, छीळावतार, कळावतार, आवेशावतार, मन्वन्तरावतार, प्राभवावतार वैभवावतार, परावस्थावतार आदि सभीका पूर्ण रूपमें समावेश तथा प्रकाश है। श्रीकृष्ण परिपूर्णतम हैं । सृष्टिमें जितने भी प्राकृत-अप्राकृत जीव हैं, श्रीकृष्ण सभीके आत्मा तथा मुख्खरूप हैं--समस्त जीव, समस्त प्रकृति, समस्त देवता,

समस्त भाव, सभीके मूछ कारण तथा परमाश्रय हैं । वे बढेश्वर्यपूर्ण भगवान् हैं ।

साथ ही वे सर्वगुणसम्पन्न महामानव भी हैं। यों कहना चाहिये कि मानवताकी परिपूर्णतम परिणित तथा भगवत्ताका परिपूर्णतम स्रूर्ण — दोनोंका एक साथ प्राकटण है भगवान् श्रीकृष्णकी दिव्य मानवी बीलओंमें। वे योगेश्वरेश्वर हैं। वे तत्त्वज्ञान-विप्रह हैं। वे निष्काम कर्भयोगी हैं और वे परम-प्रेमखरूप हैं। वे महान् उपदेशक हैं, बोक-संप्रही समाज-श्रेष्ठ महापुरुष हैं, महान् योद्धा हैं, अनन्त कला-कुशल हैं, आदर्श राजनीतिक नेता हैं, परम रिसक हैं, सहज वैराग्यरूप हैं। वे अनन्त साधु-हृदय पुरुषोंके परमाराध्य हैं, वे मक्त-मिक्तमान् हैं। वे सबके सब कुछ हैं और सब कुछके सब हैं। इसिलये उनको जिसने जिस रूपमें देखा, उनके सम्बन्धमें जिसने जो कुछ कहा और उनको जिसने जो कुछ समझा—बताया, वह सभी ठीक है। सम्पूर्ण विभूति, शिक्त, श्री, धी, विद्या इन्हींमें अधिष्ठित हैं। इसीसे ये 'कृष्णस्तु भगवान् खयम्' हैं।

आज भाइपद कृष्णपक्षकी अष्टमीको अर्धरात्रिकं समय इनका मङ्गल आविर्भाव होता है । आविर्भावकं समयसे कुळ ही पहलेतक प्रकृतिने घोर निम्नस्तरपर पहुँचकर भीषण रूप धारण कर रक्खा था । रात्रि घोर अन्धकारसे आवृत थी, आकाश काले मेघोंसे आच्छादित था, विद्युत्की भीषण चमक तथा वज्रध्वनिसे सभी जीव मयभीत थे । कंसके कठोर कारागारमें परम साधु-खभाव वसुदेव-देवकी लौहश्रृङ्खलासे आबद्ध थे । इसी बीच खयं-भगवान्कं अवतीर्ण होनेका ग्रुम समय आता है । तुरंत समस्त विष्न-बाधाएँ दूर हो जाती हैं ।

परमहंसिशरोमणि श्रीशुकदेवजीकी भाषामें "काल समस्त शुभ-गुणोंसे सम्पन्न और परम शोभन हो जाता है। चन्द्रमा रोहिणी नक्षत्र- पर स्थित हैं और आकाशके समस्त प्रह्-नक्षत्र-तारे शान्त तथा सीम्य हो जाते हैं । दिशाएँ निर्मन्ट—प्रसन्न हो गयी हैं । आकाशमें तारे चमकने छगे हैं । निदयोंका जल निर्मन्न हो गया है । रात्रिके समय भी सरोवरोंमें कमल खिल उठे हैं । वनोंमें वृक्षसम्मृह सुगन्धित पुष्पोंसे लद गये हैं । पक्षी मधुर गान करने छगे हैं । भ्रमरोंकी गुंजारसे वनभूमि मुखरित हो उठी है । पित्र शीतल-मन्द-सुगन्ध सुखरपर्श वायु बहने छगी है । द्विजोंक हवन-कुण्डोंकी बुझी आग फिर जल उठी है । अधुरोंके दोहपात्र साधुओंका चित्त प्रसन्नतासे भर गया है, अजन्मा मन्त्रान्की इस जन्मलीलाके समय खर्गमें देवताओंकी दुन्दुभियाँ मध्यरात्रिकालमें बिना ही बजाये बज उठी हैं । गन्धर्व-किनर भगधान्का गुणगान हरने छगे हैं । सिद्ध-चारणगण स्तवन करने छगे हैं । विद्याधियाँ नृत्य करने छगी हैं । देवता और मुनिगण आनन्दपूर्ण हृदयसे पृथ्वीके सीभाग्यकी सराहना करने लगते हैं । समुद्रोंमें मधुर तरंगे उछलने लगी हैं और मेघसमृह मृदु-मधुर गर्जना करने छगे हैं ।"

इस प्रकार सारी प्रकृति सहसा निम्न स्तरसे ऊर्ध्वगित प्राप्तकर ऊर्ध्वमें सुसज्जित हो—स्थित हो अपने खामी पूर्णतम भगवान्की खागत-सेवामें छग गयी है । इसी समय सिन्चदानन्दिवप्रह भगवान् जनार्दन 'देवरूपिणी' देवकीसे वैसे ही प्रकट हो जाते हैं, जैसे पूर्विदशामें षोडशकछापरिपूर्ण चन्द्रमाका ठदय हुआ हो। भगवान्के प्रकट होते ही अन्धकारमय कारागार दिज्य ज्योतिसे जगमगा उठता है। वसुदेव-देवकीकी हथकड़ी-बेड़ियाँ अपने-आप खुछ जाती हैं। उनके समस्त बन्धन सदाके छिये खुछ जाते हैं। असुरताके रक्षक पहरेदार सहसा निद्रामग्न हो जाते हैं। सर्वत्र सहज परमानन्द छा जाता है।

इससे यह सिद्ध होता है कि विशाल विपुल भोग-सामिप्रयोंसे सम्पन्न, इन्द्रिय-सुखकर सहस्र-सहस्र विषयोंसे भरपूर, सेवक-सेविका-समाकुल, खर्ण-रत्नमय राजप्रासादोंमें, जो पापप्रसारी और दुःखपरिणामी हैं, सर्वतन्त्र-स्रतन्त्र निवासकी अपेक्षा सर्वमोगिववर्जित, वस्तुमात्रविरहित, समस्त संकप्ट-समन्वित एकान्त कारागारमें अवरुद्ध रहना कहीं परम श्रेयस्कर है, जहाँ नित्य-निरन्तर भगवान्की मधुर स्मृति होती रहती है और जहाँ नित्य-निरन्तर भगवान्का मङ्गळ आविर्माव होता है। वरं वे भोगमय स्वर्ण-रत्नमय राजप्रासाद तो सर्वथा हेय तथा त्याज्य हैं, जो कंसकी कळपित काया तथा काळिमामयी भोगैश्वर्य-राशिकी भाँति ध्वंस होनेवाळे हैं।

भगवात्की छीलाके प्रधान तीन खरूप हैं—ऐ्डर्य-छीला, ऐरवर्य-माधुर्य-मिश्रित छीला और विद्युद्ध माधुर्य-छीला । वसुनेव-देवकी ऐरवर्य-माधुर्य-मिश्रित भावके सक्त थे । इसलिये भगवान् वहाँ ऐश्वर्यपूर्ण चतुर्भुज विष्णुखरूप अद्भुत वालकके रूपमें प्रकट हुए । तदनन्तर वसुदेवजीकी प्रार्थनापर वे तुरंत शिद्युरूप वन गये ।

परंतु उन्हें तो विशुद्ध माधुर्यमय व्रजके रागात्मिका रितके आश्रयभूत उन विभिन्न रस-सम्पन्न विरहपीड़ित प्रेमीजनोंके समीप शीत्र पहुँचना था। इसलिये वसुदेवजीको प्रेरणा करके भगवान् वहाँसे चल दिये।

भगवान् का अप्राकृत परम प्रेम जितना विशुद्ध त्यागमय माधुर्य-जगत्में प्रकाशित तथा पृष्ट होता है, उतना कामना-वासना, आसिक्त-गन्धलेशयुक्त ऐश्वर्य-जगत्में नहीं । इसके सिवा ऐश्वर्यमें विविध प्रकारकी मर्यादाओं तथा सीमाओंकी बाधा रहती है, जिसके कारण प्रेमका पूर्ण प्रकाश नहीं हो पाता । माधुर्य बाधाशून्य, खाधीन तथा असीम है । भगवान् श्रीकृष्णको इसीसे माधुर्य विशेष प्रिय है । इसीसे ने वसुदेवजीके माध्यमसे तुरंत माधुर्यके राज्य नन्दालयमें चले जाते हैं।

श्रीवसुदेवजी जब शिशुरूप श्रीकृष्णको लेकर चले, तब कारागारके सारे छौहद्वार अपने-आप खुल गये। प्रहरी तो सब सोये हुए थे ही। यमुनाजी बढ़ रही थीं, वे भगवान्का चरणस्पर्श करना चाहती थीं। स्पर्श प्राप्त करके शान्त हो गयीं और उन्होंने वसुदेवजीको धुटनेतकके जलका

श्रीराधा० मा० चि० ४१—

मार्ग दे दिया । वसुदेवजी निर्विष्त नन्दालयमें पहुँच गये । वहाँ भी भगवान्की लीलासे सब सोये हुए ही थे । यशोदा मैया भी निद्राप्रस्त थीं । भगवती विष्णुमाया शिशुवालिकाके रूपमें प्रकट हो गयी थीं । वसुदेवजीने चुपकेसे जाकर शिशु श्रीकृष्णको वहाँ सुला दिया और देवी योगमायाको लेकर वे तुरंत लीट आये । शिशु भगवान् श्रीकृष्णको ले जाने, यशोदाके पास सुलाने और कन्याको लेकर लौट आनेकी घटनाको भगवान्की लीलासे किसीने नहीं जाना । वसुदेवजीके कारागारसे बाहर निकलते समय योगमायाके प्रभावसे जो सारे लौहद्वार तथा उनके ताले खुल गये थे, वे उनके लौटकर कारागारमें आते ही सब पुनः बंद हो गये ।

वसुदेवजीके छौट जानेके बाद नन्दालयमें छोग जागे। यशोदा मैया जागी। नन्दवाबाको मङ्गल-समाचार भेजा गया। सब ओर आनन्द छा गया। महामना नन्दजीको आत्मज (पुत्र) उत्पन्न होनेपर परम आह्नाद हुआ—

#### नन्द्रस्थात्मज उत्पन्ने जाताह्नादो महामनाः। (श्रीमद्भागवत १० । ५ । १)

उन्होंने महान् महोत्सव मनाया । बड़े दान-पुण्य किये गये । इस 'आग्मज' शब्द के कारण कुछ महानुभावोंने ऐसा माना है कि जिस समय कंस के कारागार में भगवान् चतुर्भुज रूपमें प्रकट हुए थे, उसी समय नन्दालय में द्विभुज यशोदानन्दन के रूपमें भी प्रकट हुए थे । कहते हैं कि वसुदेवजी के द्वारा लाये हुए शिशु यशोदा के लालों ही विलीन हो गये थे । इस सम्बन्ध में पिलले सालों के भाषणों में विशेष रूपसे कहा जा चुका है । वास्तव में ऐसा हुआ भी हो तो सर्वसमर्थ भगवान् के लिये कोई आश्चर्यकी बात नहीं है । वं नन्दालय में प्रकट हुए थे या नहीं, इसका तो पता नहीं, परंतु उनके प्राकट्यका मङ्गल-महोस्सव मनाकर अतुल आनन्द प्राप्त करने का सोभाग्य तो श्रीनन्द-यशोदा और वजवासियों को ही मिला । इसलिये वे धन्य हैं ।

वस्तुतः जहाँ मधुर रागात्मिका प्रीति है, वहीं सीमामुक्त खच्छन्द आनन्द-समुद्र उमड़ता है। नन्दालयमें वही समुद्र उमड़ा। आज हमलोग भी धन्य हैं, जो उस महान् आनन्द-महोत्सवकी स्मृतिमें आनन्द मनानेका सौभाग्य प्राप्त कर रहे हैं।

आजकी यह भाद्र कृष्णपक्षकी अग्रमी तिथि वही पुण्यप्रद दिवस है, जिस दिन ख्यं-भगवान्का मङ्गल प्राक्तका इस घराधामपर हुआ या । भगवान् श्रीकृष्णकी, उनकी लीलाकी, उनके खरूपकी, उनके सौन्द्य-माध्य-ऐश्वयंकी स्मृति दिलानेवाला यह मङ्गलमय दिवस, यह मध्यरात्रिकी वेला —सभी वन्दनीय हैं । भगवान् श्रीकृष्ण हमारे तमसाच्लल हृदयोंको अपनी सहज कृपाज्योतिके द्वारा उद्धासित करें, जिससे हमारे जीवनमें उनका दिल्य प्रकाश हो और जीवन उनके चरणोंमें समर्पित होकर धन्य हो जाय!

प्रकट हुए थे धराधाममें पूर्ण परात्पर श्रीभगवान। परम दिब्य ऐस्वर्यनिकेतन, सुन्दरता-मधुरता-निधान॥ दृष्टींको निज धाम भेजकर, साधुजनींका कर उद्धार। किया धर्मका संस्थापन था, लेकर स्वयं दिव्य अवतार ॥ वही पुण्य तिथि भाद अष्टमी, कृष्णपञ्च मङ्गलमय आज। सुरभित श्रद्धा-सुमन-राशिसे सभी सजाकर मङ्गल साज॥ नन्दाळयमें आज महोत्सव वही हो रहा मधुर विशाल। शीव्र बुझा देगा जो भव-दावानल सहसा अति विकराल ॥ हम भी सब मिल आज मनावें वही महोत्सव मङ्गलरूप। भोगासक्ति-विनाशक, भव-बाधाहर, दायक प्रेम अनुप ॥ प्रेम कृष्णका, प्रेम कृष्णमें, स्वयं कृष्ण ही निर्मल प्रेम। हमें मिले, बस, एकमात्र वह; वही हमारा योगक्षेम ॥ क्रष्ण-नाम-गुण गाओ अविरत, प्रमसहित नाची तज लाज। बनो कृष्णभक्तोंके भक्तोंके अनुगामी सहित समाज॥ मधुर मनोहर मङ्गलमय श्रीराधा-माधवक। सब काल। करते रही सारण नित संतत, पछ-पछ होते रही निहाल ॥

नंद के आनंद भयो, जय कन्हैया छाछकी !



## श्रीऋष्ण-जन्माष्टमी-महोत्सव

(सं० २०२६ वि०के जन्माष्टमी-महोत्सवपर रचित)

सर्वातीत, सर्व-विरहित जो, सर्व, सर्वमय, सर्वाधार। सर्वव्यापक, सर्वात्मा जो खयं सृष्टि, स्रष्टा, मायापति, नित माया-विरहित, ब्रह्म, ब्रह्ममय, ब्रह्माधार। निर्गुण, सगुण, निराकृति, नित्य निरञ्जन, दिव्य सगुण साकार ॥ प्रकृति-विकृतिमय,व्यक्त,प्रकृतिगतपुरुष,विश्वमय,विश्वाकार। अपरिवर्तन रूप एकरस, नित वैचिज्यपूर्ण संसार ॥ ब्रह्मा-विष्णु-महेश-रूपसे करते जो ळीळा-विस्तार । सरस्वती-लक्ष्मी-कालीके विविध अनन्त प्रकट आकार॥ देश-काळ-वन्धन-विरहित, जो देश-काळमय, काळातीत। कालरूप विकराल, सुनाते नित विनाशके भैरव गीत॥ नित्य अनन्त-असीम-अलौकिक, परम खतन्त्र खयं-भगवान। करते अन्तमयी-सी लीला लौकिक, सीमित, कर्मप्रधान॥ 'अवतारी' सव अवतारोंके सवके 'अंशी', नित्य अनादि। सभी ईश्वरोंके ईश्वर, सव लोक महेश्वर, सवके आदि॥ षोडशकलापूर्ण, सच्चिद्-घन, षडैश्वर्यसम्पन्न, अज, अबिनश्वर, चिन्मय भगवद्देहरूप, नित विगतविकार॥ लीलामय, लीला, लीलाके दर्शक, दिव्य सिचदानन्द। अखिल प्रेम-रससिन्धु, प्रेमघनमूर्ति, प्रेम-वितरक खच्छन्द् ॥

विविध अचिन्त्यानन्त विरोधी गुणधर्माश्रयरूप महान । प्रकट हुए प्रभु कारागृहमें कृष्ण अतुल पेश्वर्यनिधान ॥ साधुजनोंका परित्राण, अति दुष्टोंका करने निस्तार। धर्मस्थापन हेतु स्वयं प्रभुने यह लिया दिव्य अवतार॥ हर<mark>नेको निज प्रेमी, वि</mark>रही जनका घोर विरह-संताप। प्रेमधर्म-संस्थापनार्थ द्युचि इच्छामय प्रकटं प्रभु आप॥ भाद्र, असित अप्रमी, अजनजन्मर्क्ष रोहिणी शुभ नक्षत्र। मध्यरात्रि, बुधवार, छा गर्या प्रभा सुखद् अनुपम सर्वत्र ॥ हुआ सुशोभन काल निरतिशय सर्व शुभगुणींसे संयुक्त । ग्रह-तारे-नक्षत्र हो उठे सभी तुरंत सौम्यतायुक्त*॥* हुई प्रसन्न दिशाएँ सारी, तारे नभ छाये चहुँ ओर। नगर-ब्राम-व्रज हुए धरणिके आकर मङ्गलमय बेछोर॥ सरिता हुई सुनिर्मल-सिलला, निशि सर विकस कंज अपार । लदे बृक्ष पुष्पोंसे, विक-अिं करने लगे चहक-गुंजार॥ शीतल-मन्द-सुगन्ध मधुर वह चला पवन सुख स्पर्श पवित्र । असुर-विरोधी साधु-मनोंमें उदय हुआ सुख सहज विचित्र ॥ सहसा सुर-दुन्दुभी वज्ञ उठीं, स्वर्गळोकमें अपने-आप। सुनकर जन्म अजन्माका, सुर हर्षित हुए, मिटा संताप ॥ किनर शुचि गन्धर्व गा उठे, करने लगीं अप्सरा नृत्य। करने लगे सिद्ध-चारण स्तुति, मनमें मोद भरे सव सत्य॥ लगे देव-ऋषि-मुनि सराहने पृथ्वीका सौभाग्य अपार । जलधर करने लगे सिन्धुतट जा, मृदु-मृदु गर्जन सुखसार ॥ लगा जगमगाने कारागृह, फैल गया शुचि सुखद प्रकाश। काराका विषण्ण कण-कण मानो कर उठा मधुर मृदु हास ॥ हथकड़ी-बेड़ी श्रीवसुदेव-देवकीकी देख अलौकिक तेजपुंज अद्भुत वालक हो गये निहाल॥ विष्णुरूप, भुज चार, शङ्ख शुभ, गदा-चक्र-अम्बुज अभिराम । शोभित इयाम-नील सुन्दर तनपर पीनाम्यर दिव्य ललाम ॥

वक्षःस्थल श्रीवत्स्र, कण्ठ कौस्तुभमणि, नेन्न-क्रमल सुविशाल । परम सशोभित रूपराशि, सुर-ऋषि-मुनि-मन हर परम रसाल॥ मिंग-वैदूर्य-सुमण्डित मनहरः मुकुट, कर्ण कुण्डल द्युतिमान । चमक रहे उनकी युतिसे काले घुँघराले केश अमान॥ कटि किङ्किली, कड्-बाजुवँद शोभित बाहु विलक्षण-रूप। विसाय-हर्ष भरे नेत्रोंसे निरख रहे वसुदेव अनूप॥ करने छंगे स्तवन, प्रभुको पहचान, भरे मन परमानन्द। प्रभुने दिया पुरातन परिचय, पिछले जन्मोंका सुख-कंद ॥ सन देवकी कंस-भयभीना माताका अति करुणालाप। वन शिशु, 'पहुँचा दो मुझको गोकुछ' प्रभु वोले अपने-आप॥ खयं खरूपाराकि योगमाया धर अनुजाका श्रुचि खाँग। प्रकटीं गोकुल नन्द-भवनमें जननि यशोदाके वङ्धाग॥ इधर खुळ गये सार ताले, सोये सब प्रहरी स्त्रो चेता प्रिय शिशुको है। सोद प्यारसे, सले पिता वसुदेव <mark>सचे</mark>त ॥ यमनाने कर पद स्पर्शा दे दिया मार्ग उनको सुखयोग। पहुँचे अन्द्रभवन, देखे सव खुळ द्वार, सोये सव लोग ॥ सुला दिया शिशुको धीरेसे तुरत यशोदाजीके पास। खोये निधि ज्यों, ले कन्याको, चले उदास, भरे उल्लास ॥ पहुँचे कारागृह तुरंत ही, हुए बंद अपने सब द्वार । शिश-रोदन सुन जागे प्रहरी, पहुँचा एक कंस-दरवार ॥ सुनते ही दौड़ा पागल-सा कंस उसी क्षण, हे तलवार। पहुँचा छीन लिया कन्याकी, भर मनमें आश्चर्य अपार॥ कन्या कैसे हुई, न समझा मर्म, एकड़ कन्याका हाथ। दिया पछाड़ शिळापर पापीने अति निर्दयताके साथ॥ रोती रही देवकी, कन्या उड़ी, गयी नभ विना प्रयास। अष्ट भुुजा आयुधयुत देवी, बोल्डी, देकर उसको त्रास॥ 'मूर्ख ! हो चुका है पैदा वह, तुझे मारनेवाला वीर। मुझे मारकर क्या होगा, मत मार बालकोंको, धर धीर'॥

इधर बह चला नम्दालयमें परमानन्द-स्नोत निस्सीम। करने लगे सभी अवगाहन मत्त, छोड़ मर्यादा-सीम॥ फिर तो लीला चली रसमयी परम सुदुर्लभ, परम पुनीत। मूर्तिमान हो चला सख्य-वात्सल्य-मधुर रसका संगीत॥

× × ×

वज-जीवन, गो-गोपी-सुख-धन, नन्द-यशोदाके प्रिय लाल। सखा-परमधन, गोवत्सोंके शुचि सेवक-रक्षक गापाल॥ गोचारक, वन-वन-पावनकर, वनचर वन्धु, विविध रुचि रंग। क्रीड्रामत्त सतत प्राकृत वालक सम वाल-संखागज-संग ॥ असुरोद्धारक, कालिय-प्रदंन, दुष्ट-निकन्दन, नित सुखरूप। इन्द्र-दर्पहर, ब्रह्म-मोह-हर, खजन-दुःखहर, रूप अनूप॥ रसमय नयन हरण मुनि-जन-मन, सिर घुँघराले काले केरा। मुरलीधर,झिखिपिच्छ-मुकुटधर,गिरिवरधर,नव नटवर वेश॥ रासविहारी, कुञ्जविहारी, चित्त-वित्तहारी व्रजराज। रसिक,रसार्णव,रसपिपासु, रस-लोलुप,रस-वितरक,रसराज॥ गोपीजन-मन-मोहन गोपी-रञ्जन गोपी-जीवन-प्राण। राधाकान्त राधिकावल्लभ राधाप्रेम रहित परिमाण॥ राधाराध्यः, राधिकाराधक नित्य अभिन्न राधिका-तत्त्व। प्रेम-सुधा-रस-लीला**खादन हेतु भिन्न नित र**खते खत्व॥ नित नवीन सौम्दर्य दिव्य-माधुर्य रसामृत-सिन्धु अनन्त । नित नवीन आनन्द तरङ्गित नित्याकर्षक रूप अनन्त॥ मधुर मधुरतम नव-नीरद-तनु नील-इयामधुन्दर गौराम। ळी<mark>ळा मधुर-मधुरतम, शुचितम रास, म**र**सम जीवन-लाभ</mark> ॥

× × ×

मथुरागमन, मत्त मुष्टिक-चाणूर-कंस-कुवलय-उद्धार। करके मुक्त पिता-माताको चरण-नमन कर वारंवार॥ दे आश्वासन उन्हें सुखी कर, उग्रसेनका कर अभिषेक। खयं वने सेवक, रख अपनी शुचि निष्कामभावकी टेक॥

गये द्वारका, करके अपनी मथुरा-लीलाको सम्पन्न। मुक्त किया वध कर अनेक असुरोंका, जो थे राज्यापन्न॥ इन्द्रप्रस्थ जा मिले वन्धु पाण्डवगणसे फिर अति मितमान। कुरुक्षंत्रके रण-प्राङ्गणमें दिग्य सुनाया गीता-क्षान॥

परम त्यागमय दिव्य प्रेमका महाभावमय रायारूप। खयं दिखाया मृतिमान हो। ऋषि-मुनि-दुर्छभ भाव अनूप ॥ विना त्यागके प्रम न होता, प्रेम बिना न कर्मा आनन्द। राधा गोपी-प्रम दिब्यसे यह शिक्षा दी आनँदकंद॥ सिखलाया—आशा-राग कामना-द्वेष-ममत्व। अहंकार-अभिमान-नाश, प्रभुकी शरणागति, भाव समत्व-यह दिखलाया जीवनमें कर खयं आचरण अति आदर्श। मानवरूप वने परतम प्रभुने, जो विरद्वित हर्षामर्प ॥ युगपत् रसिक-विरागी, भोगी-त्यागी, निष्ठुर-करुणागार। मायावी-अति सरल, गृही-संन्यासी, अति संब्रही-उदार ॥ कर्मी-ज्ञानी, अति प्रवृत्त-निवृत्त नित्य, गुण-निर्गुणरूप। ममतायुक्त-नित्य अति निर्मम, मोही-निर्मोही अपह्रप॥ नित्य परम समताखरूप निज रूप प्रतिष्ठित नित्य खभाव। नहीं कहीं भी किसी भाँति उन सत्य तत्त्वका कभी अभाव॥ क्षर-अक्षर, अतीत दोनोंसे, पूर्ण पुरुष पुरुषोत्तम आप। प्रकृति-अधीश्वर निज मायासे प्रकटे हरण शोक-संताप॥ गोपीप्रेम, ज्ञान गीताका दिव्य परम देकर उपदेश। श्रद्धायृत हो करें सभी आचरण, दिया यह दिव्यादेश॥ जन्माप्रमी-महोत्सवका है परम लाभ यह सवका सार। शरणागत हा श्रद्धासे हम पाठें इसे साध्य-अनुसार॥

# श्रीराधा-माधव

## प्रार्थना

राधा-माधव जुगल के प्रनवों पद-जलजात।

यसे रहें मो मन सदा, रहें हरप उमगात॥

हरों कुमित सब ही तुरत, करों सुमित की दान।

जातें नित लागों रहें तुव पद-कमलि ध्यान॥

राधा-माधव! करों मोहि निज किंकर स्वीकार।

सब तिज नित सेवा करों जानि सार को सार॥

राधा-माधव! जानि मोहि निजजन अति मितहीन।

सहज कृपा तें करों निज नित सेवा में लीन॥

राधा-माधव! मरी तुम मेरे जीवन माझ।

या सुल तें फूल्यों रहों भूलि भोर अरु साँझ॥

तन-मन-मित सब में सदा ललों तिहारी रूप।

मगन भयों सेवों सदा पद-रज परम अनूप॥

राधा माधव चरन रित रस के पारावार।

बूद्दां, निहं निकसीं कबहुँ पुनि बाहर संसार॥

#### श्रीराधा-माधवकी एकरूपता

××× राधा-कृष्ण स्नी-पुरुष नहीं हैं, हमारी तरहसे कमसे पैदा होनेवाले पाञ्चमौतिक देहधारी जीव नहीं हैं। वे साक्षात् सिचितानन्दधनस्वरूप हैं और एक ही लीलाकें लिये दो रूपोंमें प्रकट हैं। .....राधा श्रीकृष्णकी स्वरूपमूता शक्ति हैं। राधा श्रीकृष्ण हैं, श्रीकृष्ण राधा हैं। .....राधा भगवान् श्रीकृष्णकी स्नी नहीं हैं, राधा भगवान् हैं। भगवान् (श्रीकृष्ण) राधाके पति नहीं, भगवान् राधा हैं। .....और राधा-कृष्ण स्नी-पुरुष भी हैं, पति-पत्नी भी हैं, प्रकृति-पुरुष भी हैं, पुरुषोत्तम भी हैं, दोनों एक ही हैं, दोनोंकी महिमा कौन जान सकता है।

कृष्ण शक्तिमय, शक्ति राधिका—चिन्मय एक तस्व भगवान । नित्य अनादि अनन्त अगोचर अमल अनामय सस्य महान ॥ त्रिगुणरहित भगवद्गुणमब शुचि सिचन्मय आनन्द शरीर । छीलामय, लीला, लीला-रत, दो तनु दिग्य निस्य अशरीर ॥

### श्रीराधा-कृष्ण एक हो तत्त्व हैं

प्रिय महोदय ! संप्रम हिरिस्मरण । आपका कृपापत्र मिला । उत्तरमें निवेदन है कि श्रीराया तथा श्रीकृष्ण वस्तुतः एक ही तत्त्वके दो नाम-रूप हैं । इनका नित्य अभेदरूप सम्बन्ध है । अतः इनके विवाह होने, न होने-का प्रश्न ही नहीं उठता । विवाह तो लौकिक जीवोंमें होता है । तथापि ब्रह्मवैवर्तपुराणमें इनके विवाहकी बात भी आती है । इनकी लीला नित्य है और नित्य ही ये अपने ही एक तत्त्वके दो खरूपोंमें लीला-विहार करते रहते हैं । समस्त दिव्य धामोंमें प्रमुख सिच्चत्-परमानन्दमय गोलोकधाम है, वही समस्त ब्रह्माण्डका आत्मा है । उसीसे अनन्त ब्रह्माण्ड नित्य अनुप्राणित होते रहते हैं । यह नित्य सिच्दानन्दमय परधाम सबसे विलक्षण और सर्वोपिर होनेपर भी सर्वत्र व्याप्त और सर्वमें स्थित है । इतनेपर भी उसकी पादविभूतिके एक अंशमें ही समस्त प्राकृत लोकोंकी परिसमाप्ति हो जाती है । इनसे सर्वथा अस्पृष्ट जो विपादविभूति है, वह अप्राकृत सिच्चदानन्दमय परमधाम है । वही साकेत, वैकुण्ठ, कैलास आदि परधामोंके

रूपमें भक्तोंके अनुभवमें आता है। उस परमोज्ज्वल, परम मधुर, परम कल्याणमय, परम सुन्दर, सर्वातिशायी नित्य गोलोकधाममें ही वृन्दावन, मथुरा, गोकुल, नन्दग्राम, वरसाना, गिरिराज तथा विरजा और यमुना आदि दिच्य शाश्वत प्रदेश हैं । हमारा यह मर्स्यधाम पार्थिव हे, ठोस है; यहाँ एकमें दूसरा नहीं रह सकता। जहाँ काशी है, वहाँ प्रयाग नहीं है— दोनों पृथक-पृथक हैं; परंतु दिन्य सिखत् परमानन्दमय धाम इस प्रकारका जड तथा ठोस नहीं है; वह कैंसा है, इसे वाणीसे नहीं समझाया जा सकता । परंत इतला जान लेना चाहिये कि भगवान्की माँति ही वह सर्वशक्ति-सम्पन्न, सर्वाधार, दिव्य, प्रकाशमय, तेजोमय, नित्य सत्य भावषय है। उसीमें समस्त दिच्य छोकोंका सत्य स्फुरण है । वे साकेत, वैकुण्ट, कैलास आदि भेदोंसे सत्य-सत्य ही अनेक होते हुए सत्य-सत्य एक ही हैं । उसी परतम मोलोकघामकी अधीश्वरी श्रीराधारानी हैं, जो श्रीकृष्यसे नित्य अभिनन होनेपर भी श्रीकृष्णको नित्य परमानन्द प्रदान करनेवाली उनर्जा हादिनी ज्ञारित हैं । श्रीकृष्णके खरूपका आधार वे हैं और श्रीकृष्ण उनके खरूपके आधार हैं । वे नित्य प्रिया-प्रियतम हैं । कभी एक क्षणके लिये भी उनका वियोग नहीं होता। पर यह प्रिया-प्रियतमभाव कैंसा है, इसे समझनेकें लिये कोई भी छोकिक दशन्त समीचीन और उपयुक्त नहीं है। जैसे भगवान् सर्वविलक्षण, निरुपाधि और अतुलनीय तथा अचिन्त्य हैं, वैसे ही यह प्रिया-प्रियतमभाव भी अतुलनीय और अचिन्त्य है।

इस प्राकृत जगत्में जो इन सबका अवतरण हुआ था, कहा गया है कि वह इनके दिव्य राज्यमें इनकी एक खप्नलीला थी। विचित्र-लीलासम्पादिनी भगवान्की योगमाया सदा बीलावैचित्र्यके आयोजनमें ही लगी रहती हैं। प्रिया-प्रियतम निकुन्नमें शयन कर रहे हैं। इसी समय प्रिया श्रीराधारानीके सामने योगमाया एक दश्य उपस्थित करती हैं। श्रोजीको खप्न होता है,—मैं भारतमें श्रीवृपमानुपुरीमें कीर्तिदा माताके अङ्कमें वालिकारूपसे प्रकट हुई हूँ, इत्यादि। खप्न मनका संकल्प है। श्रीजी सदा सत्य-संकल्प हैं; अतः उनके उस संकल्पके

अनुसार भारतवर्पके व्रजमण्डलान्तर्गत वृपभानुपुरीमें उनके प्रादृर्भावकी लीला सम्पन्न होने लगी । इसी प्रकार योगमायाक संकेतसे श्रीकृष्णका भी संकल्पसे ही अवतरण हुआ । यहाँकी इस छीलामें श्रीकृष्ण ग्यारह वर्षकी आयुतक ही त्रजमें त्रिराजे । श्रीजीकी आयु भी लगभग इतनी-सी ही थी। कहते हैं कि वे श्रीकृष्णसे पंद्रह दिन छोटी थीं। इसी बाल्यकालमें ब्रजमें इन दोनोंमें प्रथम दर्शन, पूर्वराग, संयोग आदिकी समस्त रसलीलाएँ सम्पन्न हुई । लोकट्टिमें इनकी सगाईकी चर्चा चल रही थी । किसी-किसी मक्तने इनके विवाहका भी वर्णन किया है । हमारे पास एक पुरानी हस्तिटिखित पुस्तक है, जिसमें वड़ी सुन्दर विवाह-छीटाका सचित्र वर्णन है । ब्रह्मवैवर्तपुराणके अनुसार भी लोगोंकी दृष्टि वचाकर साक्षात् श्रीब्रह्माजीने वृन्दावनमें सिखयों के सामने इन शाश्वत प्रिया-प्रियतमका विवाह भी करवा दिया था । फिर श्रीकृष्ण मधुरा पधारे और तदनन्तर द्वारका गये। तत्त्वतः श्रीकृष्णस्यरूपिणी नित्य-कृष्णसङ्घिनी श्रीकृष्णप्रिया श्रीराचारानी ग्रेमयोगिनी विरहिणीका ग्रेमानुरागमय जीवन बिताने लगीं। अवतार-लीला सम्पन्न होनेमें यहाँक परिमाणक अनुसार लगमग सन्ना सौ वर्ष लग गये । तत्पश्चात परमधाम-गमनसे पूर्व ही भगवान् श्रीकृष्णने त्रजमें आकर समस्त गोप गोपियोंको तथा ब्रजमण्डलको गोलोकधाममें भेज दिया। इतना सब देख चुकनेपर श्रीराधा जीका खप्त-भङ्ग हुआ । उन्होंने देखा - भेरी आँख लग गयी, इतनेमं ही क्षणभरमें मैंने यह खप्न देख लिया था। वस्तुतः तो मैं प्रियतम श्रीकृष्णक पास ही हूँ । न कहीं गयी न आयी । श्रीकृष्ण तथा अन्य सबने भी लीलानुरोधसे यही अनुभव किया । यह एक प्रसङ्गकी कथा है। कहनेका तारपर्य इतना ही है कि श्रीराधा-कृष्ण नित्य सनातन परस्पर-अभिन्न प्रिया-प्रियतम हैं। इनका स्वरूप अनिर्वचनीय है---अचिन्य है । इनकी परम क्रुपासे ही उसका किसी-किसीको कहीं कुछ आगास मिलता है । उनका आदर्श और महत्त्व ये ही लोग जानते हैं । आपकी कृपासे पत्रका उत्तर लिखनेके बहाने जिया-प्रियतमकी पवित्र स्मृति हुई, इसके लिये मैं आपका कृतज्ञ हूँ । शेप भगवत्कृपा ।

# दिव्य युगल

परम प्रेम-आनंदमय दिन्य जुगल रस-रूप। कालिंदी-तट करूँब-तल सुषमा अमित अन्प॥ सुधा-मधुर-सौंदर्य-निधि छलकि रहे अँग-अंग। उठत ललित पल-पल बिपुल नव-नव रूप-तरंग॥ प्रगटत सतत नवीन छिब दोऊ होड़ लगाय। हार न मानत जद्पि, पे दोऊ रहे विकाय॥ नित्य छबीली राधिका, नित छिबमय ब्रजचंद। बिहरत बृंदाबिपिन दोउ लीला-रत स्वच्छंद॥

# श्रीयुगल-तत्त्व और उनसे प्रार्थना

ब्रह्म, ब्रह्मकी शक्ति नित्यमें नहीं कभी रञ्जक भी भेद । जो वह, वही तुम्हीं हो, है निश्चय दोनों में नित्य अभेद ॥ १ ॥ शक्ति न हो तो कहीं रहेगा कभी न शक्तिमानका रूप । शक्तिमानके बिना शक्तिको कहीं न होगा स्थान अनूप ॥ २ ॥ शक्ति प्राण है शक्तिमानका, शक्तिमान है शक्ति-प्राण । दोनोंसे दोनोंकी सत्ता है, अन्यथा उभय निष्प्राण ॥ ३ ॥

नहीं कभी होता असङ्ग, चिन्मात्र ब्रह्मसे विश्व-विकास । पराशक्तिके समाश्रयणसे ही होता सब भाँति प्रकाश ॥ ४ ॥ कारण-रूप जगत्की है वह परमोत्कृष्ट पूर्ण पर-शक्ति। इसीलिये हरि-हर-ब्रह्मा सब देव कर रहे उनकी भक्ति॥ ५॥ जगकी बात अलग, उन तीनोंका भी जो निज अम्तित्व। एकमात्र कारण है उसमें, नित परिपूर्ण शक्तिका तन्त्र ॥ ६ ॥ शक्ति बिना शिव 'शव' हो जाते, विष्णु 'अविष्णु' रमासे हीन। हो अभाव यदि ब्रह्म-शक्तिका, विधि 'अशक्त' हो जाते दीन॥ ७ ॥ राधे बिना कृष्ण 'आधे' हैं, सीताहीन राम 'अति दीन'। नहीं 'देव' हो कोई, वह यदि हो 'देवन्व-शक्ति'से हीन ॥ ८ ॥ 'भगवत्ता' से रहित नहीं माना जाता कोई भगवान। शक्तिरहित समझा जाता है इसी भाँति सब मृतक-समान ॥ ९ ॥ जगन्नियामकत्व, शचि सचित्-आनन्दत्व नित्य निर्वाध। सृजन-स्थिति-संद्वार जगत्-कर्तृत्व, नित्य ईशस्त्र अगाध ॥ १० ॥ पृथक-पृथक हैं दोनोंमें पर तनिक न अनुपपत्तिका दोष । एक तत्त्व दोनों स्बरूपतः नित्य निरन्तर अविचल ठोस ॥ ११ ॥ एक बने दो लीला-रत रहते नित शक्ति, शक्ति-आधार। विविध खेल रचते, होते अति मुदित एकको एक निहार॥ १२॥ नहीं पुरुष तुम, नहीं नारि हो, नहीं नपुंसक, सर्वातीत। तदपि सर्वमय सदा तुम्हीं हो; तुम ही पुरुष नारि सुपुनीत ॥ १३ ॥ मूलप्रकृति राधा तुम, दुर्गा, लक्ष्मी, ग्रुभ सावित्रीरूप। सरस्वती, गङ्गा, तुलसी तुम दिग्यशक्ति सब भाँति अनूप॥१४॥ स्वाहा, स्वधा, दक्षिणा, षष्ठी, मनसा, पुष्टि, तुष्टि हो स्वित्त । नहीं तुम्हारे बिना कहीं कुछ; तुम्हीं नास्ति हो, तुम ही अस्ति॥ १५॥ करुणा-सुधामयी देवी ! तुम परम मनस्विनि, अमित उदार। राधा-रूप-चरण-रज दे निज करो तुरंत कृपा-विस्तार॥ १६॥

## युगलतत्त्वकी एकता

जैसे अग्न और अग्निकी दाहिका-शक्ति, सूर्य और सूर्यकी किरणें, चन्द्रमा और चन्द्रमाकी चाँदनी एवं जल और जलकी शीतलता सदा एक हैं, इनमें कभी कोई मेद नहीं है, उसी प्रकार शक्तिमान् और शक्तिमें कोई मेद नहीं है। जैसे अग्निशक्ति अग्नि-खरूपके आश्रयके बिना नहीं रहती और जैसे अग्निअरूप अग्निशक्तिके विना सिद्ध ही नहीं होता, उसी प्रकार शक्ति और शक्तिमान्का एकत्व-सम्बन्ध है। वह नित्य पुरुष्क्ष है और नित्य ही नारी-खरूप। ऐसे दो होते हुए ही वे नित्य एक हैं। खरूपतः कभी दो होकर रह ही नहीं सकते। एकके बिना एकका अस्तित्व ही नहीं रहता।

पराशक्ति परब्रह्म शक्तिमान्के आश्रय बिना नहीं रहती; इसिलिये वे शक्तिमान् 'परमात्मखरूपा' ही हैं। इसी प्रकार शक्तिमान् परब्रह्म पराशक्तिके कारण ही शक्तिमान् हैं, इसिलिये वे नित्य 'पराशक्तिरूपा' ही हैं। इन दोनोंमें भेद मानना ही भ्रम है। परंतु इस प्रकार नित्य अभिन्न होनेपर भी इनमें प्रधानता शक्तिकी ही है।

'सिचदानन्दघन' सर्वातीत तत्त्व भी 'सिचदानन्द-राक्ति' का अभाव हो तो 'शून्य' रह जाता है। इसिलिये उसका सत्-तत्त्व सत्-राक्तिसे, चित्-तत्त्व चित्-राक्तिसे और आनन्द-तत्त्व आह्वादिनी-राक्तिसे ही खरूपतः सिद्ध है।

परमात्माकी इन्हीं शक्तियोंको संघिनी, संवित् और ह्रादिनी-शक्ति भी बतलाया गया है। अपनी जिस खरूपाशक्तिके द्वारा भगवान् सबको सत्ता देते हैं, उस शक्तिका नाम 'संघिनी' है; जिसके द्वारा ज्ञान या प्रकाश दिया जाता है, वह 'संवित्' शक्ति है और खयं नित्य अनाचनन्त परमानन्दखरूप होकर भी जिस शक्तिके द्वारा अपने आनन्दखरूपकी जीवोंको अनुमूर्ति कराते हैं तथा खयं भी आत्मखरूप विलक्षण परमानन्दका साक्षात्कार करते हैं, उस आनन्दमयी खरूपाशक्तिका नाम ह्वादिनीशक्ति है।

यह परमाश्चर्यनयो नित्य परमानन्दखरूपा ह्नादिनीशक्ति ही स्नेह, प्रणय, मान, राग, अनुराग, भाव और महाभावरूपमें भक्ति या प्रेम-शब्द-वाच्य होकर परमप्रेमसुधाका प्रवाह बहाती है और उसमें अवगाहन करके भक्त तथा भगवान् दोनों ही परमानन्दका अतृप्त पान करते हैं। यह सब शक्तिका ही चमत्कार है।

भगवान् विष्णु, भगवान् रांकर, भगवान् राम, भगवान् श्रीकृष्ण तथा अन्यान्य बड़े-छोटे किसीकी भी उपासना राक्तिरहित रूपमें हो ही नहीं सकती । जो राक्ति विष्णुको विष्णु, जो राक्ति शिवको शिव, जो राक्ति रामको राम और जो राक्ति श्रीकृष्णको श्रीकृष्ण बनाये हुए हैं, जिनके बिना उनकी खरूप-सत्ता ही नहीं रहती, उन राक्तियोंके बिना जब वे राक्तिमान् रूप ही नहीं रहते, तब उनकी अकेलेकी—'राक्तिरहित राक्तिमान्'की उपासना कैसे हो सकती है। राक्ति न रहनेपर तो उनका खरूप ही नहीं रहेगा।

राक्तिको साथ माना जाय या न माना जाय, उपासनामें राक्तिका विप्रह साथ रक्खा जाय या न रक्खा जाय, जब उपासना होगी तब राक्ति साथ रहेगी ही । उसके बिना उपास्य तथा उसकी उपासना सम्मव ही नहीं।

इसी प्रकार अकेळी पराशक्तिकी भी उपासना नहीं हो सकती। जब शक्ति शक्तिमान्में ही निवास करती है, तब शक्तिकी उपासनासे शक्तिमान्की उपासना भी खतः ही हो जायगी। पुरुषरूप शक्तिमान्की उपासना करनेवाले खाभाविक ही शक्तिकी उपासना करते हैं, चाहे अपनी जानमें न करें। और इसी प्रकार शक्तिकी उपासना करनेवाले भी शक्त्याधार शक्तिमान्की उपासना करते हैं। अतएव मुख्य या गौण भेदसे किसी भी शक्तिमान् या शक्तिकी उपासना की जाय, यदि उसमें अनन्यभाव है तो वह एकमात्र सचिदानन्द-तरक्की ही उपासना है।

तथापि प्रथक्-पृथक् रूपोंमें तथा विभिन्न नामोंसे राक्तिकी उपासना

की जाती है । वैष्णवजन भगवती लक्ष्मीकी, भगवती सीताकी, भगवती राधाकी उपासना करते ही हैं । शैव भगवती उमा-सतीकी—दुर्गाकी उपासना करते हैं और इसी प्रकार शाक्त भी भगवान् शिव तथा भैरवकी उपासना करते हैं । विशेष-विशेष अवसरों पर भगवान् खयं उपदेश देकर भगवती देवीकी उपासना अपने भक्तोंसे करवाते हैं और भगवती खयं उपदेश देकर भगवान्की उपासना करवाती हैं तथा इससे उन्हें बड़ी प्रसन्नता प्राप्त होता है । भगवान् रामकी उपासनासे सीताको, भगवान् श्रीकृष्णकी उपासनासे रावाको, भगवान् श्रीविष्णुकी उपासनासे लक्ष्मीको और भगवान् श्रीसदाशिवकी उपासनासे पावतीको एवं इसी प्रकार भगवती सीताकी उपासनासे श्रीश्रामको, भगवती राधाकी उपासनासे श्रीकृष्णको, भगवती लक्ष्मीकी उपासनासे श्रीकृष्णको और पार्वर्ताकी उपासनासे श्रीमहादेवको अनिर्वचनीय सुखकी प्राप्ति होती है ।

उपासनामें इष्टका रूप एक होना चाहिये । यह परम आवश्यक है । तथापि उस एककी प्रसन्तता-सम्पादनके लिये, या उसके आज्ञापालनके लिये अन्य रूपकी उपासना करना भी कर्तन्य होता है । अर्जुनने भगवान् श्रीकृष्णकी आज्ञासे भगवान् शिवकी तथा 'एकानंशा' शक्तिकी उपासना की । खयं भगवान् श्रीकृष्णने भगवान् शंकरकी उपासना, भगवान् श्रीरामने खयं शक्ति तथा शिवकी उपासना की, श्रीशंकरने भगवान् विष्णु तथा रामकी एवं शक्तिकी आराधना की, गोपोंने अम्बिकाकी पूजा की, गोप-रमणियोंने कात्यायनीकी पूजा की; यादवोंने दुर्गापूजन किया एवं श्रीसीताजी और श्रीरुक्निणीजीने अम्बिकापूजन किया । ये सब कथाएँ प्रसिद्ध हैं ।

शक्ति और शक्तिमान्में अभेद मानते हुए ही जिनकी जिस रूपमें, जिस नाममें, जिस तत्त्व-विशेषमें रुचि हो, जिसका जो इष्ट हो, उसको उसीकी उपासना उसीके अनुकूछ पद्धतिसे करनी चाहिये। पर यह मानना चाहिये कि हमारे ही परम इष्टकी उपासना सभी लोग विभिन्न नाम-रूपोंसे करते हैं तथा हमारे ही परम इष्टदेव विभिन्न नाना रूपोंको धारण

## उपनिषदमें युगल-स्वरूप

भारतके आर्य-सनातनधर्ममें जितने भी उपासक-सम्प्रदाय हैं, सभी विभिन्न नाम-रूपों तथा विभिन्न उपासना-पद्धतियोंके द्वारा वस्तुतः एक ही शक्तिसमन्वित भगवान्की उपासना करते हैं; अवश्य ही कोई तो राक्तिको खीकार करते हैं और कोई नहीं करते । भगवान्के इस शक्तिसमन्वित रूपको ही युगल-खरूप कहा जाता है । निराकारवादी उपासक भगवान्को सर्वशक्तिमान् बताते हैं और साकारवादी भक्त उमा-महेश्वर, लक्ष्मी-नारायण, सीता-राम, राधा-कृष्ण आदि मङ्गलमय खरूपोंमें उनका भजन करते हैं । महाकाली, महालक्ष्मी, महासरखती, दुर्गा, तारा, उमा, अनपूर्णा, सीता, राधा आदि खरूप एक ही भगवरखरूपा शक्तिके हैं, जो छीलावैचित्रपकी सिद्धिके लिये विभिन्न रूपोंमें अपने-अपने धामविशेषमें नित्य विराजित हैं। यह शक्ति निस्य शक्तिमान् के साथ है और शक्ति है, इसीसे वह शक्तिमान् है और इसलिये वह नित्य युगलखरूप है। पर यह युगलखरूप वैसा नहीं है, जैसे दो परस्पर-निरपेक्ष सम्पूर्ण खतन्त्र व्यक्ति या पदार्थ किसी एक स्थानपर स्थित हों। ये वस्तुतः एक होकर ही पृथक्-पृथक् प्रतीत होते हैं । इनमेंसे एकका त्याग कर देनेपर दूसरेके अस्तित्वका परिचय नहीं मिलता । वस्तु और उसकी शक्ति, तत्त्व और उसका प्रकाश, विशेष्य और उसके विशेषणसमूह, पद और उसका अर्थ, सूर्य और उसका तेज, अग्नि और उसका दाहकत्व—इनमें जैसे नित्य युगलभाव विद्यमान है, वैसे ही ब्रह्ममें भी युगलभाव है। ब्रह्म और उनकी शक्ति नित्य दो होकर भी नित्य एक हैं और नित्य एक होकर भी नित्य दो हैं, वे नित्य भिन्न होकर भी नित्य अभिन्न हैं और नित्य अभिन्न होकर भी नित्य भिन्न हैं; वे एकमें ही सदा दो हैं और दोमें ही सदा एक हैं तथा खरूपतः एक होकर भी द्वैधभावके पारस्परिक सम्बन्धके द्वारा ही अपना परिचय देते और अपनेको प्रकट करते हैं। यह एक ऐसा रहस्यमय परम विलक्षण तत्त्व है कि दो अयुतसिद्ध रूपोंमें ही उसके खरूपका प्रकाश होता है, उसका परिचय प्राप्त होता है और उसकी उपल्विध होती है।

वेदमूलक उपनिषद्में ही इस युगल-खरूपका प्रथम और स्पष्ट परिचय प्राप्त होता है । उपनिषद् जिस परम तत्त्वका वर्णन करते हैं, उसके मुख्य-तया दो खरूप हैं--एक 'सर्वातीत' और दूसरा 'सर्वकारणात्मक' । सर्व-कारणात्मक स्वरूपके द्वारा ही सर्वातीतका संधान प्राप्त होता है और सर्वा-तीत स्वरूप ही सर्दकारणात्मक स्वरूपका आश्रय है। सर्वातीत खरूपको छोड़ दिया जाय तो जगत्की कार्य-कारण-श्रृङ्ख**रा ही** टूट जाय, उसमें अप्रतिष्ठा और अनवस्थाका दोष आ जाय। फिर जगत्के किसी मूळका ही पता न लगे और सर्वकारणात्मक स्वरूपको न माना जाय तो सर्वातीतकी सत्ता कहीं न मिले । वस्तुतः ब्रह्मकी अद्वैतपूर्ण सत्ता इन दोनों स्वरूपोंको लेकर ही है। उपनिषद्के दिव्य-दृष्टिसम्पन्न ऋषियोंने जहाँ विश्वके चरम और परम तत्त्व एक, अद्वितीय, देश-काल-अवस्था-परिणामसे सर्वथा अन-बिष्छन सिचदानन्द-खरूपको देखा, वहीं उन्होंने उस अद्वेत परब्रह्मको उसकी अपनी ही विचित्र अचित्र्य शक्तिके द्वारा अनन्त विचित्र रूपोंमें प्रकट भी देखा और यह भी देखा कि वही समस्त देशों, समस्त कालों, समस्त अवस्थाओं और समस्त परिणामोंके अंदर छिपा हुआ अपने खतन्त्र सच्चिदानन्दमय खरूपकी, अपनी नित्यसत्ता, चेतना और आनन्दकी मनोहर झॉॅंकी करा रहा है। ऋषियोंने जहाँ देश-काल-अवस्था-परिणामसे परिच्छित्र अपूर्ण पदार्थोंको 'यह वह नहीं है, यह वह नहीं है' ( नेति-नेति ) कहकर और उनसे विरागी होकर यह अनुभव किया कि 'वह परमतत्त्व ऐसा है जो न कभी देखा जा सकता है, न प्रहण किया जा

सकता है; न उसका कोई गोत्र है न वर्ण है, न उसके चक्कु-कर्ण और हाथ-पैर आदि हैं। 'वह न भीतर प्रज्ञावाला है न बाहर प्रज्ञावाला है, न दोनों प्रकारकी प्रज्ञावाला है, न प्रज्ञावाला है; न प्रज्ञ है, न अप्रज्ञ है; वह न देखनेमें आता है न उससे कोई व्यवहार किया जा सकता है, न वह पकड़में आता है न उसका कोई लक्षण (चिह्न) है; उसके सम्बन्धमें न चित्तसे कुछ सोचा जा सकता है और न वाणीसे कुछ कहा ही जा सकता है; वह आत्मप्रत्ययका सार है, प्रपन्नसे रहित है, शान्त, शिव और अद्वेत हैं —

यत्तद्देश्यमप्राह्यमगोत्रमवर्णमचश्चःश्रोत्रं तद्पाणिपादम्। (मुण्डक•१।१।६)

नान्तःप्रज्ञं न वहिष्प्रज्ञं नोभयतःप्रज्ञं न प्रज्ञानघनं न प्रज्ञं नाप्रज्ञम् । अदृष्टमन्यवद्दार्यमग्राह्यमलक्षणमचिन्त्यमन्यपदेश्यमेकात्म-प्रत्ययसारं प्रपञ्चोपशमं शान्तं शिवमद्वैतम् .....।

(माण्डक्य०७)

किसी भी दृश्य, प्राह्म, कथन करनेयोग्य, चिन्तन करनेयोग्य और धारणामें लाने योग्य पदार्थ के साथ उसका कोई भी सम्बन्ध या सादृश्य नहीं है। इसीके साथ वहाँ, उसी क्षण उन्होंने उसी देश-कालातीत, अवस्था-पिणाम-शून्य, इन्द्रिय-मन-बुद्धिके अगोचर, शान्त, शिव, अनन्त, एकमान्न सत्ताखरूप अक्षर परमात्माको ही सर्वकालमें और समस्त देशोंमें नित्य विराजित देखा और कहा कि 'धीर साधक पुरूष उस नित्य, पूर्ण, सर्वज्यापक, अत्यन्त सूक्ष्म, अविनाशी और समस्त भूतोंके कारण परमात्माको देखते हैं—

नित्यं विभुं सर्वगतं सुस्क्षमं तद्वययं यद् भूतयोनि परिपश्यन्ति धीराः॥ (मण्डक०१।१।६)

उन्होंने यह भी अनुभव किया कि 'जब वह द्रष्टा उस सबके ईश्वर, ब्रह्मके भी आदिकारण, सम्पूर्ण विश्वके स्नष्टा, दिव्य प्रकाशस्त्ररूप परम पुरुषको देख लेता है, तब वह निर्मल-हृदय महात्मा पाप-पुण्यसे छूटकर परम साम्यको प्राप्त हो जाता है— यदा पद्यः पद्यते रुक्मवर्णं कर्तारमीशं पुरुषं ब्रह्मयोनिम्। तदा विद्वान् पुण्यपापे विधूय निरञ्जनः परमं साम्यमुपैति॥ (मुण्डक०३।१।३)

यहाँतक कि उन्होंने ध्यानयोगमें स्थित होकर परमदेव परमात्माकी उस दिव्य अचिन्त्य खरूपभूता शक्तिका भी प्रत्यक्ष साक्षात्कार किया, जो अपने ही गुणोंसे छिपी हुई है । तब उन्होंने यह निर्णय किया कि कालसे छेकर आत्मातक (काल, खभाव, नियति, अकस्मात्, पद्ममहाभूत, योनि और जीवात्मा ) सम्पूर्ण कारणोंका खामी एवं प्रेरक, सबका परम कारण एकमात्र परमात्मा ही है—

ते ध्यानयोगानुगता अपश्यन् देवात्मर्शाक्तं खगुणैनिंगृढाम् । यः कारणानि निखिलानि तानि कालात्मयुक्तान्यधितिष्ठत्येकः ॥ ( स्वेताश्वतर० १ । ३ )

ऋषियोंने यह अनुभव किया कि वह सर्वातीत परमात्मा ही सर्वकारण-कारण, सर्वगत, सबमें अनुस्यूत और सबका अन्तर्यामी है। वह सूक्ष्माति सूक्ष्म, भेदरिहत, परिणामश्रून्य, अद्धय परमतत्त्व ही चराचर भूतमात्रकी योनि है, एवं अनन्त विचित्र पदार्थोंका वही एकमात्र अभिन-निमित्तोपादान-कारण है। उन्होंने अपनी निर्भान्त निर्मल दृष्टिसे यह देखा कि जो विश्वा-तीत तत्त्व है—वही विश्वकृत है, वही विश्वयित है और वही विश्व है। विश्वमें उसीकी अनन्त सत्ताका, अनन्त ऐश्वर्यका, अनन्त ज्ञानका और अनन्त शक्तिका प्रकाश है। विश्वसृजनकी लीला करके विश्वके समस्त वैचित्र्यको, विश्वमें विकसित अखिल ऐश्वर्य, ज्ञान और शक्तिको आलिङ्गन किये हुए ही वह नित्य विश्वके उध्वर्ये विराजित है। उपनिषद्के मन्त्रदृष्टा ऋषियोंने अपनी सर्वकालव्यापिनी दिव्य दृष्टिसे देखकर कहा—'सौम्य! इस नाम-रूपारमक विश्वकी सृष्टिसे पूर्व एक अद्वितीय सत् ही था—

#### 'सदेव सोम्येदमप्र आसीदेकमेवाद्वितीयम्।'

( छान्दोग्य० ६।२।१)

परंतु इसीके साथ तुरंत ही मुक्तकण्ठसे यह भी कह दिया कि 'उस सत् परमात्माने ईक्षण किया—इच्छा की कि मैं बहुत हो जाऊँ, अनेक प्रकारसे उत्पन्न होऊँ—

तदेश्वत बहु स्यां प्रजायेयेति । ( छान्दोग्य० ६ । २ । ३ )

यहाँ बहुनोंको यह बात समझमें नहीं आती कि जो सबसे 'अतीत' है, वही 'सर्वरूप' कैसे हो सकता है; परंतु औपनियद्दष्टिसे इसमें कोई भी विरोध या असामञ्जस्य नहीं है। भगवान्का नित्य एक रहना, नित्य बहुत-से रूपोंमें अपने आखादनकी कामना करना और नित्य बहुत-से रूपोंमें अपने हो आप ही प्रकट करना एवं सम्भोग करना—यह सब उनके एक नित्यसरूपके ही अन्तर्गत है। कामना, ईक्षण और आखादन-ये सभी उनकी निरविष्ठित पूर्ण चेतनाके क्षेत्रमें समान अर्थ ही रखते हैं। भगवान वस्तुतः न तो एक अवस्थासे किसी दूसरी अवस्थामें जानेकी कामना ही करते हैं और न उनकी सहज नित्य खरूप-स्थितिमें कभी कोई परिवर्तन ही होता है। उनके बहुत रूपोंमें प्रकट होनेका यह अर्थ नहीं है कि वे एकत्वकी अवस्थासे बहुत्वकी अवस्थामें, अथवा अहैत-स्थितिसे हैतिश्वितिमें चलकर जाते हैं। उनकी सत्ता तथा खरूपपर कालका कोई भी प्रभावनहीं है और इसीछिये विश्वके प्रकट होनेसे पूर्वकी या पीछेकी अवस्थामें जो भेद दिखायी देता है, वह उनकी सत्ता और खरूपका स्पर्श भी नहीं कर पाता। अवस्थाभेदकी कल्पना तो जड जगत्में है । स्थिति और गति, अव्यक्त और व्यक्त, निवृत्ति और प्रवृत्ति, विरति और भीग, साधन और सिद्धि, कामना और परिणाम, भून और भविष्य, दूर और समीप एवं एक और बहुत-- ये सभी भेद वस्तुतः जड जगत्के संकीर्ण धरातलमें ही हैं। विशुद्ध पूर्ण सिच्चदानन्द-सत्ता तो सर्वथा भेदशून्य है । वह विशुद्ध अभेदभूमि है । वहाँ स्थिति और गति, अन्यक्त और न्यक्त, निष्क्रियता और सिक्रयतामें अभेद है; इसी प्रकार एक और बहुत, साधना और सिद्धि, कामना और भोग, भूत-भविष्य-वर्तमान तथा दूर और निकट भी अभेदरूप ही हैं। इस अभेदभूमिमें चैतन्यघन पूर्ण परमात्मा परस्परिवरोधी धर्मोंको आलिङ्गन किये नित्य विराजित हैं। वे चलते हैं और नहीं चलते; वे दूर भी हैं, समीप भी हैं; वे सबके भीतर भी हैं और सबके बाहर भी हैं—

> तदेजित तन्नैजिति तद् दूरे तद्वन्तिके। तदन्तरस्य सर्वस्य तदु सर्वस्यास्य बाह्यतः॥ (ईशावास्योपनिषद् ५)

वे अपने विश्वातीत रूपमें स्थित रहते हुए ही अपनी वैचित्र्यप्रसिवनी कमशीला अचित्र्य शक्ति हारा विश्वका सृजन करके अनादि अनन्तकाल उसीके हारा अपने विश्वातीत खरूपकी उपलब्धि और उसका सम्भोग करते रहते हैं। उपनिषद्में जो यह आया है कि वह ब्रह्म पहले अकेला था, वह रमण नहीं करता था, इसी कारण आज भी एकाकी पुरुष रमण नहीं करता। उसने दूसरेकी इच्छा की उसने अपनेको ही एकसे दो कर दिया वे पति-पत्नी हो गये।

'स वै नैव रेमे तस्मादेकाकी न रमते स द्वितीयमैञ्छत् स इममेवात्मानं द्वेधापातयत्ततः पतिश्च पत्नी चाभवताम्।.....

(बृहदारण्यक०१।४।३)

इसका यह अभिप्राय नहीं है कि इससे पूर्व वे अकेले थे और अकेले-पनमें रमणका अभाव प्रतीत होनेके कारण वे मिथुन ( युगल ) हो गये; क्योंकि कालपरम्पराके कमसे अवस्थाभेदको प्राप्त हो जाना ब्रह्मके लिये सम्भव नहीं है । वे नित्य मिथुन ( युगल ) हैं और इस नित्य युगलत्वमें ही उनका नित्य पूर्ण एकत्व है । उनका अपने खरूपमें ही नित्य अपने ही साथ नित्य रमण—अपनी अनन्त सत्ता, अनन्त ज्ञान, अनन्त ऐश्वर्य और अनन्त माधुर्यका अनवरत आखादन चल रहा है । उनके इस खरूपगत आत्ममेथुन, आत्मरमण और आत्माखादनसे ही अनादि-अनन्तकाल, अनादि-अनन्त देशोंमें अनन्त विचित्रतामण्डित, अनन्त रससमन्तित विश्वके स्मुजन, पालन और संहारका लीला-प्रवाह चल रहा है । इस युगल-खरूपमें ही ब्रह्मके अद्देतखरूपका परमोत्कृष्ट परिचय प्राप्त होता है । अतएव श्रीउमा-महेश्वर, श्रीलक्ष्मी-नारायण, श्रीसीता-राम, श्रीराधा-कृष्ण, श्रीकाली-रुद्र आदि सभी युगल-खरूप नित्य सत्य और प्रकारान्तरसे उपनिषदातिपादित हैं । उपनिषद्ने एक ही साथ सर्वातीत और सर्वकारणरूपमें, स्थितशील और गतिशीलरूपमें, निष्क्रिय और सिक्रय-रूपमें, अन्यक्त और व्यक्तरूपमें एवं सिबदानन्दघन पुरुष और विश्वजननी नारी-रूपमें इसी युगल-खरूपका विवरण किया है। परंतु यह विषय है बहुत ही गहन । यह वस्तुतः अनुभवगम्य रहस्य है। प्रगाढ़ अनुभृति जब तार्किकी बुद्धिकी द्वन्द्वमयी सीमाका सर्वथा अतिक्रमण कर जाती है, तभी सिक्रयत्व और निष्क्रयत्व, साकारत्व और निराकारत्व, परिणामत्व और अपरिणामत्व एवं बहुरूपत्व और एकरूपत्वके एक ही समय एक ही साथ सर्वाङ्गीण मिलनका रहस्य खुलता है—तभी इसका यथार्थ अनुभव प्राप्त होता है।

यद्यपि विशुद्ध तत्त्वमय चैतन्य-राज्यमें प्राकृत पुरुष और नारीके सदश देहेन्द्रियादिगत मेद एवं तदनुकूल किसी लौकिक या जडीय सम्बन्धकी सम्भावना नहीं है, तथापि जब अप्राकृत तत्त्वकी प्राकृत मन-बुद्धि एवं इन्द्रियोंद्वारा उपासना करनी पड़ती है, तब प्राकृत उपमा और प्राकृत संज्ञा देनी ही पड़ती है। प्राकृत पुरुष और प्राकृत नारी एवं उनके प्रगाद सम्बन्धका सहारा लेकर ही परम चित्तत्त्वके खरूपगत युगछ-भावको समञ्जनेका प्रयत करना पड़ता है । वस्तुतः पुरुषरूपमें ब्रह्मका सर्वातीत निर्विकार निष्क्रिय भाव है और नारीरूपमें उन्हींकी सर्वेकारणारिमका अनन्त बीलावै विष्यमयी खरूपाशक्तिका सिक्क्य भाव है। पुरूषमूर्तिमें भगनान् विश्वातीत हैं, एक हैं और सर्वथा निष्क्रिय हैं; एवं नारीमूर्तिमें वे ही विश्वजननी, बहुप्रसविनी, लीलाविलासिनी रूपमें प्रकाशित हैं। पुरुष-विप्रहमें वे सिचदानन्दखरूप हैं और नारी-विप्रहमें उन्हींकी स्वाका विचित्र प्रकाश, उन्हींके चैतन्यकी विचित्र उप अधि तथा उन्हींके आनन्द-का विचित्र आखादन है। अपने इस नारी-भावके संयोगसे ही वे परम पुरुष ज्ञाता, कर्ता और भोक्ता हैं—सजनकर्ता, पालनकर्ता और संहार-कर्ता हैं। नारीभावके सहयोगसे ही उनके खरूपगत, खभावगत अनन्त ऐश्वर्य, अनन्त वीर्य, अनन्त सौन्दर्य और अनन्त माधुर्यका प्रकाश है; इसीमें

उनकी भगवत्ताका परिचय है। पुरुषरूपसे वे नित्य-निरन्तर अपने विभिन्न नारीरूपका आखादन करते हैं और नारी (शक्ति)-रूपसे अपनेको ही आप अनन्त आकार-प्रकारों में लीलारूपमें प्रकट करके नित्य चिद्रूपमें उसकी उपलब्धि और सम्भोग करते हैं ---इसीलिये ब्रह्म सर्वज्ञ, सर्वशक्तिमान्, सर्वलोकमहेश्वर, पडेश्वर्यपूर्ण भगवान् हैं । सिचदानन्दमयी अनन्त-वैचित्र्यप्रसविनी लीला-विलासिनी महाराक्ति ब्रह्मकी खरूपभूता हैं, ब्रह्मके विश्वातीत, देश-कालातीत अपरिणामी सचिदानन्दखरूपके साथ नित्य मिथुनीभूता हैं। ब्रह्मकी सर्वपरिच्छेदरहित सत्ता, चेतनता और आनन्दको अगणित स्तरोंके सत्-पदार्थरूपमें, असंख्य प्रकारकी चेतना तथा ज्ञानके रूपमें एवं असंख्य प्रकारके रस ---आनन्दके रूपमें विल्रसित करके उनको आखादनके योग्य बना देना इस महाशक्तिका कार्य है। खरूपगत महा-शक्ति इस प्रकार अनादि-अनन्तकाल ब्रह्मके खरूपगत चित्रकी सेवा करती रहती है । उनका यह शक्तिरूप तथा शक्तिके समस्त परिणाम ( लीला ) और कार्य खरूपतः उस चित्तत्वसे अभिन हैं । यह नारीभाव उस पुरुष-भावसे अभिन्न है, यह परिणामशील दिखायी देनेवाला अनन्त विचित्र **छीछाविछास उनके कृ**टस्थ नित्यभावसे अभिन है । इस प्रकार उभयभाव अभिन्न होकर ही भिन्नरूपमें परस्पर आछिङ्गन किये हुए एक दूसरेका प्रकाश, सेना और आस्वादन करते हुए, एक दूसरेको आनन्द-रसमें आप्नावित करते हुए नित्य-निरन्तर ब्रह्मके पूर्ण खरूपका परिचय दे रहे हैं। परम पुरुष और उनकी महाशक्ति—भगवान् और उनकी प्रियतमा भगवती भिन्नाभिन्नरूपसे एक ही ब्रह्मखरूपमें खरूपतः प्रतिष्ठित हैं। इसीलिये ब्रह्म पूर्ण सिचदानन्द हैं और साथ ही नित्य आसादनमय हैं। यही विचित्र महारास है जो अनादि, अनन्त काल बिना विराम चल रहा 🕯 । उपनिषदोंने ब्रह्मके इसी खरूपका और उनकी इसी नित्य छीछाका विविध दार्शनिक शन्दोंमें परिचय दिया है और इसी खरूपको जानने, समझने, उपलब्ध करने और सम्भोग करनेकी विविध प्रक्रियाएँ, विद्याएँ और साधनाएँ अनुभवी ऋषियोंकी दिन्य वाणीद्वारा उनमें प्रकट हुई हैं।

## श्रीयुगल-स्वरूपकी उपासना

यन्नखेन्दुरुचिर्बह्म ध्येयं ब्रह्मादिभिः सुरैः। गुणत्रयमतीतं तं वन्दे वृन्दावनेश्वरम्॥

एक सज्जनने बहुत-से प्रश्न लिख भेजे हैं और बड़े आप्रहके साथ अपने प्रश्नोंके उत्तर देनेकी आज्ञा की है। उनके आज्ञानुसार प्रश्नोंका उत्तर लिखनेका प्रयत्न किया जाता है।

(क) प्रश्न—कुछ लोगकहते हैं कि भगवान्की उपासना उनकी शक्ति-सिहत करनी चाहिये और कुछ लोग कहते हैं कि अकेले भगवान्की ही उपासना करनी चाहिये। इन दोनोंमें कौन-सी बात ठीक है !

उत्तर—भगवान् और भगवान्की शक्ति दो अलग-अलग बस्तु नहीं हैं। जैसे अग्नि और उसकी दाहिका शक्ति एक ही वस्तु हैं, उसी प्रकार भगवान् और उनकी शक्ति हैं। दाहिका शक्ति है, इसीलिये वह अग्नि है;

नहीं तो उसका व्यक्त अग्नित्व ही नहीं रहता और अग्नि न हो तो दाहिका शक्तिका कोई आधार नहीं रहता । अतएव दोनों मिलकर ही एक अग्नि बने हैं या अग्निके ही ये दो नाम हैं । इसी प्रकार भगवान् और भगवान्की शक्ति सर्वथा अभिन्न हैं, इनमें भेद मानना ही पाप है। इस दृष्टिसे जो भगवानकी उपासना करता है, वह उनकी शक्तिकी उपासना करता ही है और जो शक्तिका उपासक है, वह भगवान्की उपासना करनेको बाध्य है: अतएव एककी उपासनामें दोनोंकी उपासना आप ही हो जाती है। परंतु उपासक यदि चाहें तो विप्रहके रूपमें दोनोंकी अलग-अलग मूर्तियोंमें भी उपासना कर सकते हैं। इतना याद रखना चाहिये कि लक्ष्मी-नारायण, गौरी-शंकर, राधा-कृष्ण, सीता-राम आदि सब एक ही हैं: इनमें अपनी-अपनी रुचि और भावनाके भनुसार किसी भी युगलरूपकी उपासना हो सकती है। यहाँ इतना अवस्य कह देना चाहिये कि युगल रूपकी उपासना विशेष अधिकारीको ही करनी चाहिये । नहीं तो, उसमें अनर्थ होनेका डर है । जगजननी लक्ष्मी, उमा, राधा या सीताके खरूपमें कहीं पापभावना हो गयी तो सारी उपासना नष्ट होकर उलटा विपरीत फल हो सकता है; और जो जोग बैराग्यवान् नहीं हैं, उनके द्वारा सीरूपकी उपासनामें मनमें विकार होनेका डर है ही; क्योंकि ऐसे लोग भगवान की दिव्य खरूपाराक्तिके तत्वको न जानकर अपने अज्ञानसे इन्हें प्राकृत बी ही समझ लेते हैं और प्राकृत श्रीरूपका आरोप करके विषयासक्तिके कारण विकारके वहा हो जाते हैं। भगवान्की रासकीका देखनेवाले एक मनुष्यने तथा श्रीराधाजीका ध्यान करनेवाले एक दूसरे मित्रने अपनी ऐसी दुर्घटनाएँ सुनायी थीं; इससे यह पता चलता है कि दिव्य अनन्तसौन्दर्य-सुधामयी इन खरूपाराक्तियोंके साथ भगवानुकी उपासना करनेवाले सन्चे अधिकारी **बिरले ही होते हैं । x x x x ।** 

( ख ) प्रश्न-श्रीराधा, सीता, उमा आदि भगवान्की खरूपाशक्तियोंकी उपासनाके अधिकारीमें कौन-कौन-सी बातें होनी चाहिये !

ं उत्तर-१-पहली बात तो यही है कि उसे कामविजयी होना

चाहिये । कामी पुरुष दिन्य खरूपाशक्तियोंकी उपासनाका अधिकारी कदापि नहीं है ।

२—दम्भ, द्रोह, द्वेष, काम, लोभ और विषयासिक के त्यागसे ही इस प्रेममार्गकी साधना आरम्भ होती है। जिन पुरुषोंमें दम्भादि छः दोष हैं और जो विषयोंमें आसक हैं अर्थात् जिनका मन सुन्दर रूप, बिहया खादिष्ट पदार्थ, मनोहर गन्ध, कोमल स्पर्श और सुरीले गायनपर रीझा रहता है, वे इस मार्गपर नहीं चल सकते। त्यागी-विरागी महज्जन ही इस प्रेमपथके पिक हो सकते हैं; क्योंकि इस उपासनामें दिव्य प्रेमराज्यमें प्रवेश करना पड़ता है और वहाँ बिना गोपी-भावको प्राप्त किसीका प्रवेश हो नहीं सकता। एवं गोपी-भावकी प्राप्ति विषयासक्त पुरुषको कदापि होनी सम्भव नहीं। जो विषय-लोलुप भी हैं और अपनेको श्रीराधाकृष्णका प्रेमी बतलाते हैं, वे या तो खयं धोखेमें हैं अथवा जान या अनजानमें जगत्को धोखा देना चाहते हैं। उपर्युक्त छः दोषोंसे वचकर और विपयासक्तिको त्यागकर निम्नलिखत रूपमें मुख्य साधना करनी चाहिये—

- (१) अपनेको श्रीराधाजीकी अनुचरियोंमें एक तुच्छ अनुचरी मानना ।
- (२) श्रीराधाजीकी सेविकाओंकी सेवामें ही अपना परम कल्याण समश्रना।
- (३) सदा यही भावना करते रहना कि मैं भगवान्की प्रियतमा श्रीराधिकाजीकी दासियोंकी दासी बना रहूँ और श्रीराधाकृष्णके मिलन-साधनके लिये विशेषरूपसे यत्न कर सकूँ।

यह बहुत ही रहस्यका विषय है । इसिन्चिये इस विषयपर विशेषरूपसे निखना अनुचित है । इस मार्गपर पर रखना आगपर खेन्नना है । जो बिना इसका रहस्य समझे इस पथमें प्रवेश करना चाहता है, वह गिर जाता है । जिसके हृदयमें तिनक-सा काम-विकार हो, उसे इस मार्गसे डरकर सदा अन्नग ही रहना चाहिये। अवश्य ही जो अधिकारी साधक हैं, उन्हें इस मार्गमें जो अतुल दिव्य आनन्द है, उसकी प्राप्ति होती है। श्रीराधिकाजीकी सेविकाओंकी सेवामें सफल होनेपर खयं श्रीराधिकाजीकी सेवाका अधिकार मिळता है और श्रीराधिकाजीकी सेवा ही युगळखरूपकी कृपा प्राप्त करनेका प्रधान उपाय है। जो ऐसा नहीं कर सकते, उन्हें युगळखरूपकी प्राप्ति बहुत ही कठिन है। भगवान् श्रीकृष्णने खयं देवदेव शंकरसे कहा है—

यो मामेव प्रपन्नश्च मित्रयां न महेश्वर।
न कदापि स चाप्नोति मामेवं ते मयोदितम् ॥
तस्मात्सर्वप्रयत्नेन मित्रयां शरणं व्रजेत्।
आश्चित्य मित्रयां रुद्र मां वशीकर्तुमईसि ॥
इदं रहस्यं परमं मया ते परिकीर्तितम्।
त्थयाप्येतन्महादेव गोपनीयं प्रयत्नतः॥

'हे महेरवर ! (युगल-खरूपकी कृपा चाहनेवाला) जो पुरुष मेरे शरण होता है, परंतु मेरी प्रिया श्रीराधिकाजीके शरण नहीं होता, वह मुझको (युगल्खरूपमें) वस्तुतः नहीं प्राप्त होता—यह में आपसे सत्य कहता हूँ। अतएव पूरे प्रयत्नसे मेरी प्रिया (श्रीराधिकाजी) की शरण महण करो। मेरी प्रियाका आश्रय प्रहण करनेवाला मुझे अपने वशमें कर लेता है। मैंने आपसे यह परम रहस्यकी बात कही है। आप भी इसे प्रयत्नपूर्वक गुप्त ही रखियेगा।

युगळ-खरूपकी उपासनाका विषय कितना रहस्यमय है, यह उपर्युक्त भगवद्वचनोंसे सिद्ध है। मुख्य उपासना तो यही है।

३—इसके अतिरिक्त इस उपासनासे पूर्व गौणरूपसे कायिक, वाचिक और मानस—तीन प्रकारके व्रत भी किये जाते हैं। इन व्रतोंसे मुख्य उपासनाके दर्जेतक पहुँचनेमें बड़ी सहायता मिलती है। देवर्षि नारदने भक्त अम्बरीषसे कहा है—

> पक्भुक्तं तथा नक्तमुपवासमयाचितम्। इत्येवं कायिकं पुंसां वतमुक्तं नरेइवर ॥

बेदस्याध्ययनं विष्णोः कीर्तनं सत्यभाषणम् । अपैशुन्यमिदं राजन् वाचिकं ब्रतमुच्यते ॥ अहिंसा सत्यमस्तेयं ब्रह्मचर्यमकल्कता । पतानि मानसान्याहुर्वतानि हरितुष्टये ॥

'दिनभरमें एक बार अपने-आप जो कुछ मिल जाय, उसे खा लेना और रातको उपवास करना—राजन्! यह कायिक बत कहलाता है। वेदका अध्ययन, भगवान्के नाम-गुणोंका कीर्तन, सत्यभाषण और किसीकी निन्दा या चुगली न करना वाचिक बत कहा जाता है और अहिंसा, सत्य, किसीकी वस्तुपर मन न चलाना, मनसे भी ब्रह्मचर्यका पालन करना और कपट न करना मानस बत कहलाता है।'

४—भगवान्की इस उपासनामें अनन्य भावका होना परम आवश्यक है। बस, प्रेमी साधक केवल एक भगवल्प्रमको ही चाहे और वह भी प्रेममय भगवान्से ही चाहे।

दिन-पर-दिन केवल अहैतुक प्रेम ही बढ़ता रहे। मोक्ष, ज्ञान, ऐश्वर्य, ऋद्धि, सिद्धि या महान् कीर्ति—कुल भी नहीं चाहिये। और यह प्रेमकी भीख भी भगवान् ही दें। दूसरेकी या दूसरी आशा करना अथवा दूसरेपर या दूसरा विश्वास-भरोसा करना तो हृदयकी जडता है।

पार्वतीजी तो यहाँतक कहती हैं---

भुक्तिमुक्तिस्पृद्दा यावत् पिशाची हृदि वर्तते। तावत् प्रेमसुखस्यात्र कथमभ्युदयो भवेत्॥

'जबतक भोग या मोक्षकी पिशाची इच्छा इदयमें वर्तमान है, तबतक वहाँ प्रेमानन्दका उदय कैसे हो सकता है।'

वास्तवमें यह विषय बहुत ही रहस्यमय है। अधिकारी पुरुषको श्रीराधाकुष्णतत्त्वके ज्ञाता किसी प्रेमप्राप्त सद्गुरुकी सेवामें रहकर इस

विषयको जाननेकी चेष्टा करनी चाहिये।

<sup>(</sup>ग) प्रश्न-ऐसे सद्गुरुके क्या लक्षण हैं! और उनकी प्राप्ति कैंसे हो सकती है!

उत्तर—कान फूँकने और द्रव्यादिकी आशा रखनेवाले गुरु तो संसारमें बहुत मिलते हैं, परंतु सद्गुरु—खास करके प्रेममार्गके गुरु तो कोई बिरले ही मिलते हैं। ऐसे सद्गुरुमें निम्नलिखित गुणोंका होना अत्यन्त आवश्यक है—

शान्तो विमत्सरः कृष्णे भक्तोऽनन्यप्रयोजनः। अनन्यसाधनो धीमान् कामक्रोधविवर्जितः॥ श्रीकृष्णरसतस्बद्धः कृष्णमन्त्रविदां वरः। कृष्णमन्त्राश्रयो नित्यं छोभद्दीनः सदा शुचिः॥ सद्धर्मशासको नित्यं सदाचारनियोजकः। सम्प्रदायी कृपापूर्णो विरागी गुरुरुच्यते॥

'गुरु उन्हें कहते हैं जो शान्त हों, किसीसे डाह न करते हों, श्रीकृष्णके भक्त हों, श्रीकृष्णके सिवा जिनको दूसरा कोई प्रयोजन न हो, श्रीकृष्ण ही जिनका अनन्य साधन हो, जो बुद्धिमान् हों, काम और क्रोध जिनमें बिल्कुल ही न हो, जो श्रीकृष्णरसतत्त्वके जाननेवाले हों, श्रीकृष्णके मन्त्रज्ञाताओं में श्रेष्ठ हों, जो सदा श्रीकृष्णके मन्त्रका ही आश्रय रखते हों, लोभसे सर्वथा रहित हों, अंदर और बाहरसे मनमें और व्यवहारमें पवित्र हों, सच्चे धर्मका उपदेश करनेवाले हों, सदाचारके नियोजक हों, श्रीराधाकृष्णतत्त्वके जाननेवाले सम्प्रदायमें हों, जिनका हृदय कृपासे पूर्ण हो और जो भोग-मोक्ष दोनोंमें ही राग न रखते हों।

ऐसे ही सद्गुरुकी शरणमें जाकर अधिकारी शिष्यको श्रीकृष्ण-मन्त्रकी दीक्षा ग्रहण करनी चाहिये।

(घ) *प्रश्न*—अधिकारी शिष्यके क्या लक्षण हैं !

उत्तर—प्रेममार्गके अधिकारी शिष्यमें पहला आवश्यक गुण तो भगवान्में सहज अनुराग है। श्रीकृष्णमें जिनकी प्रीति नहीं है, वे अन्य सब गुणोंसे विभूषित होनेपर भी अधिकारी नहीं हैं—

अत्राधिकारी न भवेत् छुष्णभक्तिविवर्जितः। भक्तिके साथ ही कृतज्ञता, निर्श्मिमानता, विनय, सरळता, श्रद्धा, आदि गुणोंका होना भी आक्श्यक है। दम्भी, छोभी या कामी, क्रोधीको गुरु यह विषय न बताये। शास्त्रमें कहा है—

#### श्रीकृष्णेऽनन्यभक्ताय द्म्भलोभविवर्जिने । कामकोधविमुक्ताय देयमेतत् प्रयत्नतः ॥

'जो श्रीकृष्णका अनन्य भक्त हो और दम्भ, लोभ, काम और क्रोधसे रहित हो, उसी पुरुषको यह विषय बतलाना चाहिये।' परंतु ऐसे अधिकारीको भी सालभर उसकी परीक्षा करनेके बाद ही बतलाना उचित है —

#### नाशुश्रुषुं प्रति ब्रूयान्नासंवत्सरसेविनम्।

( ङ ) प्रश्न-अधिकारी शिष्यको मन्त्रदीक्षा प्रहण करनेके बाद क्या करना चाहिये !

उत्तर—मुख्य साधना तो ऊपर बतलायी ही जा चुकी है। परंतु अधिकारी शिष्यका कर्तन्य बतलाते हुए भगवान् शंकरने कई बातें और कही हैं, उनमेंसे कुछ ये हैं—

मन्त्रदीक्षा प्राप्त होनेपर बुद्धिमान् शिष्य भक्तिपूर्वक गुरु महाराजकी सेवा करते हुए निरन्तर इष्टदेवके भजनमें छगे रहें। दूसरोंको कोई दुःख न दें, किसीको भी कटु शब्द न कहें, इस लोक और परलोककी सारी चिन्ताओंको छोड़ दें। इस लोकमें पूर्वकर्मके अनुसार फल मिलेगा और परलोकमें भगवान् श्रीकृष्ण खयं मङ्गल करेंगे, यों सोचकर निश्चित्त हो जायँ और श्रीकृष्णकी पूजामें लगे रहें। परंतु पूजामें यह भाव कभी मनमें न आने दें कि मेरे इस लोक और परलोककी भलाईके लिये मैं पूजा करता हूँ। भगवान्के पूजनको विषयधुखका साधन कभी न बनायें। और—

सुचिरं प्रोषिते कान्ते यथा पतिपरायणा। प्रियानुरागिणी दीना तस्य सङ्गैककाङ्क्षिणी॥ तद्गुणान् भावयेश्वित्यं गायत्यभिभ्रुणोति च। श्रीकृष्णगुणलीलादेः स्मरणादि तथाऽऽचरेत्॥

'बहुत समयसे विदेश गये हुए पतिकी पतिपरायणा स्त्री जैसे केवल श्रीरा॰ मा॰ चि॰ ४३उस पितपर ही प्रेम करती हुई तथा एकमात्र उसीके सङ्गकी आक्ताङ्क्षा करती हुई दीन होकर सदा-सर्वदा पितके गुणोंका स्मरण करती है, पितके गुणोंको गाती और सुनती है, इसी प्रकार अधिकारी शिष्यको एकमात्र श्रीकृष्णमें आसक्त होकर उनके गुणों और छीछाओंको सुनना, गाना और स्मरण करना चाहिये।

पतिपरायणा साध्वी पत्नी जैसे अपने सर्वस्वको पितकै अपणकर पितको ही परम गित मानकर प्रतिक्षण बिना विराम शर्रार-मन-वाणीसे पितकी सेवामें छन रहती है और इसीमें परमानन्दका अनुभव करती है, उसी प्रकार अधिकारी शिष्यको श्रीकृष्णकी सेवामें प्रमपूर्वक निरन्तर छगे रहना और इसीमें परमानन्दका अनुभव करना चाहिये। एकमात्र श्रीकृष्णक ही अनन्यशरण होना चाहिये, दूसरा कुछ भी उसके छिय साध्य या साधन नहीं होना चाहिये। दूसरे देवताको न तो इष्टभावसे पूजना चाहिये और न किसी अन्य देवकी निन्दा करनी चाहिये। उसे अपने इष्टको छोड़कर दूसरेको स्मरण करनेका भी अवसर क्यों मिले। दूसरेका ज्उा मोजन न करे, दूसरेक पहने हुए वस्न न पहने, दूसरे विचारवाछोंसे वाद-विवाद न करे, श्रीकृष्णकी, किसी अन्य देवताकी और भक्तकी निन्दा न सुने, अपने इष्टदेवके अनुकूछ आचरण करे, प्रतिकृष्टका सर्वथा त्याग कर दे। निरन्तर अनन्य होकर चातकी वृत्तिसे श्रीकृष्णका स्मरण करता रहे। गोखामी श्रीतुष्टसीदासजी महाराज चातकी वृत्तिका सुन्दर वर्णन करते हुए कहते हैं—

जी घन बरषे समय सिर, जी भिर जनम उदास।
तुलसी या चित चातकहिं तक तिहारी आस॥
उपक बरिष गरजत तरिज, हारत कुलिस कठोर।
चितव कि चातक मेघ तिज कबहुँ दूसरी ओर॥
चढ़त न चातक चित कबहुँ प्रिय पयोद के दोष।
तुलसी प्रेम पयोधि की ताते नाप न जोसा॥
जिअत न नाई नारि, चातक घन तिज दूसरिह।
सुरसरिह को बारि मरत न माँगेउ अरध जला॥

'ओ आदल ! चाहे तुम ठीक समयपर बरसो या जीवन मर कभी न बरसो, प्रेमी याचक चातकको तब भी तुम्हारी ही आशा बनी रहेगी । वह तो तुम्हें छोड़कर दूसरेकी ओर ताकेगा ही नहीं। जल न बरसाकर यदि मेघ उलटे चातकके ऊपर ओले बरसाने लगे, डरा-डराकर गरजे और कठोर वन्न गिराये, तब भी प्रेमी चातक क्या मेघको छोड़कर कभी दूसरेकी ओर ताकता है ! प्रेमी चातकका अपने प्रियतम मेघके दोषोंकी ओर कभी ध्यान ही नहीं जाता, चाहे वह कुछ भी करे; प्रेमके समुद्रका नाप-तौल कभी हो नहीं सकता। चातक अपनी टेकपर अड़ा रहता है, उसने जीते-जी तो मेघको छोड़कर दूसरेके सामने गर्दन झुकायी नहीं और मरते हुए भी गङ्गा-जलमें अर्घजली नहीं माँगी।

शास्त्र कहते हैं कि इसी प्रकार-

सरस्समुद्रनद्यादीन् विद्वाय चातको यथा।
दृषितो म्रियते चापि याचते वा पयोधरम्॥
पवमेव प्रयत्नेन साधनानि विचिन्तयेत्।
स्वेष्टदेवौ सदा याच्यौ गतिस्तौ मे भवेदिति॥

'जैसे चातक सहज ही प्राप्त सरोवर, नदी और समुद्र आदिको छोड़कर एकमात्र मेघकी याचना करता है, प्याससे मर जाता है; परंतु दूसरेकी ओर नहीं देखता, वैसे ही अधिकारी शिष्य भी एकमात्र अपने इष्टदेव युगल सरकारका ही आश्रय ले और उन्हींसे याचना करे।'

(च) प्रभ-युगलखरूपकी प्राप्तिके लिये मन्त्र कौन-सा है !

उत्तर—मन्त्र तो वस्तुतः गुरुसे ही पूछना चाहिये। युगलखरूपकी प्रसन्तता प्राप्त करनेवाले अनेक मन्त्रोंका शास्त्रोंमें विधान है। उनमें कुछ ये हैं—

१—'गोपीजनवल्लभचरणान् रारणं प्रपद्ये' यह घोडशाक्षर मन्त्र है। २—'नमो गोपीजनवल्लभाभ्याम्' यह दशाक्षर मन्त्र है। ३—'क्की राधा-कृष्णाभ्यां नमः' यह अष्टाक्षर मन्त्र है। ४—'क्ली कृष्णाय गोविन्दाय गोपीजन-वस्त्रभाय खाहा' यह अष्टादशाक्षर मन्त्र है। ऐसे ही और भी मन्त्र हैं। श्रद्धा-विश्वासपूर्वक इनमेंसे किसी भी मन्त्रका आश्रय प्रहण करनेपर श्रीराधा-कृष्णकी संनिधि प्राप्त हो सकती है। मन्त्रोंमें प्रधान सहायक श्रद्धा-विश्वास ही है। न्यास, देश-काल, नियम, शोधन आदिकी विशेष आवश्यकता नहीं है। तथापि कोई करना चाहे तो पहले दो मन्त्रोंमें मन्त्रोंके प्रथम वर्ण भा पर अनुस्वार लगाकर भां बीज और 'नमः' शक्ति मानकर शेष मन्त्राक्षरोंके द्वारा अङ्गन्यास-करन्यास कर ले। तीसरे मन्त्रमें तो बीज तथा 'नमः' है ही। चौथेमें भी बीज है ही। और श्रीराधा-कृष्णकी म्र्तिकी यथाविधि गन्ध-पुष्पादिसे प्जा करे।

( छ ) प्रश्न-मन्त्रकी दीक्षा कैसे प्रहण करनी चाहिये !

उत्तर—सद्गुरुकी शरणमें जाकर उनके बताये हुए साधनोंमें लगे रहकर गुरुकी सेवा करे। फिर गुरु जब जो उचित समझें, तब वही मन्त्र शिष्यको दे दें। सद्गुरु न प्राप्त हों तो किसी शुभ दिनमें जब चित्त भगवान्को पानेके लिये आतुर हो—मन-ही-मन भगवान्को परम गुरु मानकर उन्हींसे मानस-मन्त्र प्रहण कर ले। गोपीभावके उपासकोंको लिलतादि किसी महान् प्रेमिका गोपीको गुरु मानकर उनसे मानस-मन्त्र प्रहण करना चाहिये। मानव-गुरुकी अपेक्षा यह अधिक श्रेष्ठ है। दीक्षाके अनेक भेद हैं, परंतु वे सब तान्त्रिक साधकोंके लिये जानने आवश्यक हैं। मिक्तिक साधकोंको उनकी उतनी आवश्यकता नहीं है।

#### श्रीराधा-कृष्णका तात्त्विक खरूप

(ज) प्रश्न—अब भगवान् श्रीकृष्ण और श्रीराधाजीके तात्त्विक खरूपका कुछ वर्णन कीजिये ।

उत्तर—मगवान् श्रीकृष्ण और उनकी खरूपाशक्ति श्रीराधिकाजीके खरूपका यथार्थ ज्ञान उन्हींको है। दूसरा कोई भी यह नहीं कह सकता कि इनका खरूप ऐसा ही है; जो कुछ भी वर्णन होता है, वह स्थूल-रूपका और आंशिक ही होता है। मगवान् क्या हैं, इस बातको भगवान् हो जानते हैं। अतएव उनका पूर्ण वर्णन कौन कर सकता है। परंतु जो कुछ वर्णन होता है, वह उन्हींका होता है—इस दृष्टिसे सभी वर्णन यथार्थ हैं। मगवान्का पूर्ण खरूप सदा पूर्ण है, सब ओरसे पूर्ण है, सब लीलाओंमें पूर्ण है। भगवान् श्रीकृष्ण ही विज्ञानानन्दघन निराकार निर्विकार

मायातीत ब्रह्म हैं, भगवान् ही अक्षर आत्मा हैं, भगवान् ही देवता हैं, भगवान् ही जीवारमा, प्रकृति और जगत हैं । जो कुछ है सो वे ही हैं; जो कुछ नहीं है, सो भी वे ही हैं। इतना ही नहीं, 'है' और जहीं' से जिसका वर्णन नहीं होता, वह भी वे ही हैं। इतना होनेपर भी अपनी वाणीको पवित्र करनेके लिये भगवानुका खरूपवर्णन छोग करते हैं। भगवान् श्रीकृष्ण समग्र ब्रह्म या पुरुषोत्तम हैं । ब्रह्म, परमारमा, आत्मा—सब इन्हींके विभिन्न लीलाखरूप हैं। श्रीराधाजी इन्हींकी खरूपाशक्ति 🍍। श्रीराधाजी और श्रीकृष्ण सर्वथा अभिन्न हैं। भगनान् श्रीकृष्ण दिव्य चिन्मय आनन्दविग्रह हैं और श्रीराधाजी दिव्य चिन्मय प्रेमविग्रह हैं। वे रसराज हैं, ये महाभाव हैं। भगवानुकी इन्हीं खरूपाशक्तिसे अनन्तकोटि शक्तियाँ उत्पन्न होती हैं, जो जगत्का सृजन, पाछन और संहार करती हैं । श्रीराधाजी ही श्रीलक्ष्मी, श्रीउमा, श्रीसीता, श्रीरुक्मिणी **हैं । इनमें** कोई भेद नहीं है । जैसे चन्द्र-चन्द्रिका, सूर्य और प्रभा एक दूसरेसे सर्वथा अभिन्न हैं, उसी प्रकार युगळखरूप भी सर्वथा अभिन्न है। भगवान्ने खयं कहा है--जो नराधम इम दोनोंमें भेदबुद्ध करता है, वइ चन्द्र-सर्यकी श्वितिकालतक कालसूत्र नामक नरकमें रहता है।

> आवयोर्भेदबुर्खि च यः करोति नराधमः। तस्य वासः कालसूत्रे यावश्वन्द्रदिवाकरौ॥

दूसरे प्रसङ्गमें भगवान् श्रीराधाजीसे कहते हैं---

'जो तुम हो, वही मैं हूँ; हम दोनोंमें किंचित् भी भेद नहीं है। जैसे दूधमें सफेदी, अग्निमें दाहिका शक्ति और पृथ्वीमें गन्ध है, उसी प्रकार मैं तुममें हूँ।'

> यथा त्वं च तथाहं च भेदो हि नावयोर्ध्वयम् । यथा श्लीरे च धावल्यं यथाग्नौ दाहिका सति । यथा पृथिब्यां गन्धश्च तथाहं त्वयि संततम् ॥

राधातापिनी उपनिषद्में कहा है----

येयं राधा यस्त्र कृष्णो रसान्धि-रेंहरचैकः क्रीडनार्थे द्विधाभूत । देहो यथा छायया शोभमानः श्रुण्वन् पठन् याति तद्धाम शुद्धम् ॥

'जो ये राधा और जो ये कृष्ण आनन्दरसके सागर हैं, वे एक ही लीला करनेके लिये दो रूप बने हुए हैं। जैसे छायासे देह शोभित होती है, उसी प्रकार श्रीराधाजीसे श्रीकृष्ण शोभायमान हैं। इनके चिरित्र पढ़ने-सुननेसे जीव इनके शुद्ध परमधामको प्राप्त होता है।'

लीलाविहारी भगवान् श्रीकृष्ण रसेश्वर हैं और नित्यविहारिणी, नित्यविहारित बीजभूता, रस-सागरा, महारासकी अधिष्ठात्री देवी भगवती श्रीराधिकाजी रसेश्वरी हैं। रसेश्वर और रसेश्वरीका महामिलन ही महारास है, जो नित्य अखण्ड और अनन्त है। ये श्रीराधा-कृष्ण सबसे परे, सबमें भरे और सर्वरूप हैं। भगवान् शिव देवर्षि नारदसे कहते हैं—

देवी कृष्णमयी प्रोक्ता राधिका परदेवता। सर्वलक्ष्मीखरूपा सा कृष्णाह्नादखरूपिणी॥ ततः सा प्रोच्यते विष्र ह्नादिनीति मनीषिभः। तत्कलाकोटिकोटखंशा दुर्गाद्याह्मिगुणात्मिकाः॥ सा तु साक्षान्महालक्ष्मीः कृष्णो नारायणः प्रसुः। नैतयोर्विद्यते भेदः खल्पोऽपि मुनिसत्तम॥ इयं दुर्गा हरी रुद्रः कृष्णः शक्र इयं शची। सावित्रायं हरिब्रह्मा धूमोर्णासौ यमो हरिः॥ बहुनां कि मुनिश्रेष्ठ विना ताभ्यां न किचन। चिद्वचिल्लक्षणं सर्वं राधाकृष्णमयं जगत्॥

( पद्मपुराण, पातालखण्ड ५० । ५३–५७ )

"देवी राधिका कृष्णमयी होनेके कारण परम देवता हैं। ये सर्वच्छमी-खरूपा और श्रीकृष्णकी आह्लादखरूपा हैं। विप्र ! इसीसे मनीषिगण इन्हें हादिनी कहते हैं। त्रिगुणास्मिका दुर्गा आदि शक्तियाँ इन्हींकी कोटि-कोटि कलाएँ और अंश हैं। ये साक्षात् महालक्ष्मी हैं और श्रीकृष्ण भगवान् नारायण प्रभु हैं; मुनिसत्तम ! इनमें परस्पर तिनक भी भेद नहीं है । ये दुर्गा हैं श्रीकृष्ण रुद्ध हैं; ये शची हैं, श्रीकृष्ण इन्द्र हैं; ये सावित्री हैं, श्रीकृष्ण बन्ना हैं; ये धूमीर्णा हैं, श्रीकृष्ण यमराज हैं । मुनिवर ! अधिक क्या, इनको छोड़कर और कुछ भी नहीं है । यह जड-चेतन जगत् सब बस, राधाकृष्णमय ही है ।" संश्लेपमें श्रीराधाकृष्णका यही खरूप है ।

( झ ) प्रश्न-क्या इस खरूपका साक्षात्कार भी हो सकता है ! हो सकता है तो किस उपायसे !

उत्तर—अवस्य ही हो सकता है। जब युगलसरकार कृपा करके अपने दुर्लभ दर्शन देना चाहें तभी दर्शन हो सकते हैं। उनकी कृपा ही उनके साक्षात्कारका उपाय है।

प्रश्न-क्या साक्षात्कारमें भगत्रान्की मुरलीध्वनि, नूपुरष्विन सुनायी दे सकती है ! क्या उनके श्रीअङ्गकी मधुर दिव्य गन्ध और उनके दिव्य चिन्मय चरणोंका स्पर्श प्राप्त हो सकता है !

उत्तर—दर्शन होनेपर उनकी कृपासे सभी कुछ हो सकता है। परंतु एक बात याद रखनी चाहिये कि ये सब बातें ध्यानमें भी हो सकती हैं। जैसे खप्तमें देखना, सुनना, सूँघना, स्पर्श करना सब कुछ होता है परंतु वस्तुतः वहाँ अपनेसे भिन्न कोई वस्तु नहीं होती, सब मनकी ही कल्पना होती है, उसी प्रकार ध्यानकालमें भी मनोनिर्मित विप्रह्का स्पर्श, मुरलीध्वनि या नृपुरध्वनिका श्रवण, मधुर गन्धका प्रहण हो सकता है। उसमें और साक्षात्कारमें बड़ा अन्तर है; परंतु इस अन्तरका पता साक्षात्कार होनेपर ही छगता है, पहले नहीं। ध्यान होना भी बड़े ही सौभाग्यका विषय है।

### श्रीराधा-कृष्णकी उपासना

सप्रेम हरिस्मरण ! तुम्हारा पत्र मिला था । उत्तर लिखनेमें देर हुई, इसके लिये क्षमा करना ।

तुमने श्रीकृष्ण-युगलखरूपकी मधुर रागमयी आराधनाके विषयमें पूछा सो ठीक है। यह विषय यद्यपि लिखने-पढ़नेका नहीं है, संलग्न होकर—तन्मय होकर करनेका है और इसके जानने-बतलानेवाले भी विशेष अधिकारी ही होते हैं—मैं खयं इसका पूरा जानकार नहीं तथा करनेमें तो तुटि-ही-तुटि है। इसलिये इस विषयमें मेरा कुछ भी लिखना अनिधकार-चेष्टामात्र है; तथापि तुमने आग्रहसे पूछा है और इसी बहाने प्रिया-प्रियतम श्रीराधा-माधवकी किंचित स्मृति हो जायगी—यह समझकर कुछ लिख रहा हूँ। ध्यानसे पढ़ना और समझमें आये तो करनेका प्रयत्न करना।

यह निश्चय करना चाहिये कि एकमात्र श्रीराधा-कृष्ण ही मेरी परमगित हैं, वे ही एकमात्र मेरे प्राणोंके आराध्य हैं, वे ही मेरे प्राणावछम हैं। जैसे मछली जलको ही सब कुछ मानती है, जैसे चातक मेघको ही जानता है, जैसे सती एकमात्र पितको ही पुरुषरूपमें पहचानती है, उसी प्रकार एकमात्र श्रीराधा-गोविन्द ही मेरे खर्वख हैं और श्रीराधा-गोविन्द-युगलके प्रेमसुधा-रससुख-सागरमें नित्य निमग्न होकर जो नित्य-निरन्तर उनके सुख-संविधानरूप परिचर्यामें लगी रहती हैं—वे महाभाग्यवती ब्रजगोपियाँ ही मेरे प्राण हैं तथा मेरे जीवनकी कला हैं एवं परम आदर्श गुरु हैं। श्रीराधा-माधव—युगलकिशोरका अनिवचनीय अनन्त विश्वविमोहन मोहन रूप-सौन्दर्य कोटि-कोटि मदन और कोढि-कोटि रित्योंके निरुपम रूपसौन्दर्यको सहज तिरस्कृत करता है, वस्तुत: उसके साथ किसीकी तुलना ही नहीं की जा सकती। श्रीनन्दनन्दन एवं श्रीवृषभानुनन्दिनी सिचदानन्द-सौन्दर्य-सुधानिधि हैं। वे अनन्तैश्वर्य, अनन्त सौन्दर्य, अनन्त साधुर्य, अनन्त शक्ति और अनन्त रससे परिपूर्ण हैं। श्रीराधा मानो दिव्य निरुपम निरुपाधि चिन्मय खर्णकेतकी पुष्प

हैं और श्रीश्यामप्पन्दर दिव्य निरुपम निरुपाधि चिन्मय नीख्कान्तिमय समुज्ज्वल मरकत-मणि हैं । उनका अलैकिक प्रतिक्षण नव-नवायमान परम मधुर रूपसौन्दर्य कल्पनातीत अनन्तानन्त सौन्दर्य-राशिका गर्व सतत खर्व कर रहा है । सर्वश्रेष्ठ नायक और नायिकाके शास्त्रवर्णित समस्त गुर्णोकी सीमाको पार करके निश्शेष निस्सीम अनन्त विचित्र मधुर गुणगण श्रीराधा-माधवर्मे निस्य विराजित हैं। दोनोंके ही गुणोंसे दोनों नित्य मुग्व हैं। अश्रु-पुलकादि सारिवक-भावरूप आभूषणोंसे दोनोंके ही श्रीअङ्ग नित्य सुशोभित हैं। वे परस्पर एक-दूसरेके भावोंसे विभावित हैं । उन्होंने अपने सारे अङ्गों-अवयवोंमें मानो भावमय अलंकार धारण कर रक्खे हैं । वस्तुतः उनके परस्परके अन्तर्गत दिव्य मधुर प्रेमोज्ज्वल भाव ही बाहर समस्त अङ्गोर्मे आभामय अलंकारोंकी भाँति क्षिलमिला रहे हैं। श्रीराधिकाजीने प्रियतम श्रीश्यामसन्दरके प्रेममें सुग्ध होकर उनकी नीलवर्ण अङ्गकान्तिको अपने अङ्गका भूषण बनानेके लिये नीलवर्ण वसन पहन रक्खा है और श्रीश्यामसुन्दरने प्रियतमा श्रीराधिकाजीके प्रेममें मुग्व होकर उनकी खर्णवर्ण अङ्गकान्तिको अपने अङ्गका भूषण बनानेके लिये विद्युत्-वर्ण पीत वसन धारण कर रक्खा **है। नील वीरधारिणी श्रीवृषभाजु**-नन्दिनी और पीतवसनधारी श्रीस्पामधुन्दर दोनों ही अपने-अपने अन्तरके मधुरतम भावोंसे एक दूसरेके प्रति छोल्लप होकर जिस निरुपम निरुपाधि अवर्णनीय शोभा-सौन्दर्यको धारण किये हुए हैं, वह सर्वथा वर्णनातीत है। नित्य एक ही परम तत्त्व निस्य दो बनकर परस्पर मधुरतम सुख-संविधानमें संख्यन है।

इन्हीं श्रीराधा-माधवकी मधुर रागमयी आराधना करनी है। प्रेममयी तृष्णाक्षा नक्ष्म 'राग' है। इस रागमयी भक्तिका साधन चार भावोंग्रे होता है—दास्य, सख्य, वात्सल्य और मधुर। भगवान् श्रीकृष्ण मेरे एकमात्र खाभी हैं, मैं उनका दास या मृत्य हूँ—इस भावका नाम है 'दास्य' भावका भजन; श्रीकृष्ण मेरे सखा या बन्धु हैं, इस भावका नाम है 'सख्य'; श्रीकृष्ण मेरे पुत्र या पुत्रस्थानीय हैं, इस भावका नाम है—'वात्सल्य' और श्रीकृष्ण मेरे पित, खामी, प्राणवल्लभ हैं, मैं उनकी दासी हूँ —इस भावका नाम है—'मधुर'भावका भजन। व्रजेन्द्रनन्दन श्रीश्यामसुन्दरके प्रेमकी प्राप्तिके लिये रागमार्गीय प्रेमी भक्तोंके अनुगत होकर दास्य, सख्य, वात्सल्य और

मधुर—इन चार भावोंमेंसे किसी एक भावसे या अनुकूछ मिश्रित भावोंसे भजन करना आवश्यक है।

भजनके दो प्रकार प्रधान हैं—विधिमार्ग और रागमार्ग । विधिमार्ग के भजनको 'विद्युद्ध ऐश्वर्यमय' या 'माध्यमिश्रित ऐश्वर्यमय' कहा जा सकता है और राग-मार्गका भजन 'विद्युद्ध माध्यमय' है । विधिमार्गको ऐश्वर्यमार्ग कहा जाता है और रागमार्गको माध्यमार्ग । रागमार्गका सम्बन्ध बजके साथ है और विधिमार्गका ऐश्वर्यमय दिन्य धाम आदि तथा राजपुरियों के साथ । जो सम्पूर्ण माधुर्यमय भगतान् नन्दनन्दनको या उनके दुर्छम मधुर प्रेमको प्राप्त करना चाहते हैं, वे रागमार्गका भजन करते हैं ।

भगवान् श्रीकृष्णकी प्राप्तिके लिये अनुभवी भक्तोंने पाँच भाव बतलाये हैं—-शान्त, दास्य, सद्ध्य, वात्सल्य और मधुर । इनमें शान्तके गुण दास्यमें, शान्त-दास्यके गुण सख्यमें, शान्त-दास्य-सख्यके गुण वात्सल्यमें और शान्त-दास्य-स**ष्ट्य-वा**त्सल्य—चारोंके गुण मधुरभावमें रहते हैं । इससे मधुर भाव **ह**ेपरिपूर्ण तथा सर्वश्रेष्ठ भाव है । वज-प्रेम-प्रणालीमें खतन्त्ररूपसे तो 'शान्त' भावका अस्तित्व ही नहीं है। दास्य, सख्य, वात्सल्य—ये खतन्त्र भी रह सकते हैं; परंतु इन सबमें मधुरभाव सर्वश्रेष्ठ है और इस परमश्रेष्ठ मधुरभावके भजनसे ही एकान्त श्रीकृष्ण-सेवाखादनकी पूर्णरूपसे प्राप्ति हो सकती है। यह मधुरभाव उन्हींमें प्रस्फुटित होता है, जो वैराग्यकी चरम सीमाको अति-क्रम कर चुके होते हैं---जिनमें गंदे इन्द्रिय-भोग-सुखोंकी तो कोई कल्पना ही नहीं, मोक्ष-सुखका भी परित्याग हो जाता है। अपने लिये जहाँ कुछ रहता ही नहीं, अहंकी जहाँ सर्वतोभावेन सर्वथा विस्मृति या निवृत्ति हो जाती है और सुख एवं दु.ख दोनों ही केवल श्रीकृष्ण-सुखके लिये ही स्वीकार किये जाते हैं, ऐसा विरुभण मधुरतम भाव केवरू श्रीव्रजगोपियोंमें ही पूर्ण एवं विशुद्धरूपसे सदा सुप्रतिष्ठित रहता है । जो भक्त भगवान् श्रीकृष्णकी जिस भावसे आराधना करता है, भगवान उसे उसकी वासनाके अनुरूप ही फल प्रदान किया करते हैं। तभी वे भक्तके भक्ति-ऋणसे मुक्त होते हैं। परंतु इन मधुरभावापन्न वज-सुन्दरियोंके भावके अनुरूप फल भगवान् दे ही नहीं पाते । इनके भावके अनुकूछ कुछ भी देनेका अर्घ है-अपने ही सुखको और बढ़ाना, प्रकारान्तरसे इनके भजन-ऋणसे और भी दब जाना; क्योंकि गोपसुन्दरियोंके हृदयमें न किसी कामनाका संकल्प है, न तनिक भी आत्मसुखकी अभिळाषा है और न किसी वासनालेशका ही अस्तित्व है। उनका जीवन सहज ही केवल श्रीकृष्णसुखके निमित्त है। इसीसे भगवान् श्रीकृष्ण नित्य-निरन्तर त्रजसुन्दरियोंके ऋणी बने हुए हैं। श्रीकृष्ण खयं कहते हैं—

न पारयेऽहं निरवधसंयुजां स्वसाधुकृत्यं विबुधायुषापि वः।
या माभजन् दुर्जरगेहम्पृङ्खलाः
संवृहच्य तद् वः प्रतियातु साधुना ।
( श्रीमद्वा० १० । ३२ । २२ )

'गोपियो ! तुमने मेरे लिये गृहकी उन कठिन बेडियोंको तोड़ डाला है. जिन्हें तोड़ना बहुत ही कठिन है । तुम्हारा यह आत्ममिल्न निर्मल-निर्दोप है । मैं देवताओंकी आयुमें भी तुम्हारा ऋण नहीं चुका सकता । तुम अपने सौम्य स्वभावसे ही मुझे ऋणमुक्त कर सकती हो ।'

जीव कितनी भी उत्कृष्ट सुदुर्छभ वस्तु, स्थिति, मित या गित चाहे या प्राप्त करे, श्रीकृष्णप्रेमधनके साथ किसीकी भी, किसी अंशमें भी तुल्ना नहीं हो सकती। वरं जबतक इन दूसरी-दूसरी वस्तुस्थितियोंकी इच्छा रहती है, तवतक इस प्रेमके पवित्र भावका उदय होना भी कठिन होता है—

भुक्तिमुक्तिस्पृद्दा यावत् पिशाची **हदि वर्तते।** तावत् प्रेमसुखस्यात्र कथमभ्युद्दयो भवेत्॥

'भोग और मोक्षकी (प्रेमरसका उदय होनेसे पहले ही उसके भावाभि-लाषरूप रक्तको पी जानेवाली) पिशाचिनी स्पृष्टा जबतक हृदयमें रहती है, तबतक हृदयमें उस प्रेमसुखका उदय ही कैसे हो सकता है !'

श्रीव्रजधामकी व्रजसुन्दिर्योसे परिवृत श्रीराधा-माधवकी छीछा बहे-बहे देवता और ऋषि-मुनियोंके छिये भी अगोचर है, जिसे प्राप्त करनेके छिये महान् ऐधर्यशाली शिव-ब्रह्मादि देवगण भी सदा समुस्युक रहते हैं और जिसकी जरा-सी झाँकी पाकर ही वे अपनेको कृतकृत्य मानते हैं, श्रीनारायण-की वक्षोविछासिनी भगवती श्रीश्रीरमादेवी भी जिसके छिये नित्य छाछामित रहती हैं, खयं ब्रह्मविद्या जिसकी प्राप्तिके लिये कल्पोंतक तपस्या करती है— उस दिव्य मधुरसुधामयी भगवत्-प्रेम-रस-लीलके आखादनके लिये चित्तकी जो प्रबल और अदम्य लालसा होती है, उसीका नाम यथार्थमें 'मधुर प्रेम' है। यह मधुर प्रेम ही सर्वोपिर श्रेष्ठ और एकमान्न वाञ्छनीय है। यही प्रेमियोंका 'परम धन' है। इस धनकी अनन्य आकाङ्क्षा करके अनन्य साधन करते रहनेपर साधकको उसकी सिद्धावस्थामें इस परम अमूल्य प्रेमधनकी प्राप्ति हो सकती है।

इस भजन-प्रणालीमें सबसे पहले आवश्यक है-असत्सङ्ग (धन, **बी**, मानका और इनके सङ्ग ) का परिन्याग, इन्द्रिय-सुखकी वासनाका सर्वथा स्याग, जनसंसर्गमें अरति, श्रीकृष्णके नाम-गुण-लीलादिके अतिरिक्त अन्य किसी भी विषयके श्रवण-कथन-मननसे चित्तकी विरक्ति, निज-सुख---मोक्ष-तर्कके इच्छालेशका सर्वथा त्याग और अपनेको ब्रजमें स्थित एक किशोर-वयस्का सुन्दरी गोपिकाके रूपमें अर्थात् मञ्जरी-देहप्राप्त गोपकुमारीके रूपमें ले जाकर—मनसे ऐसा मानकर विशुद्ध रागमयी श्रीललितादि सखियों, श्रीरूपमञ्जरी आदि मञ्जरियों एवं तदनुगा नित्यसिद्धा अन्यान्य वजदेवियोंमेंसे किसी एकके अनुगत होकर उसके मधुर सेवाभावका अवलम्बन करके उक्त गुरुरूपा सखीकी बार्यी ओर रहकर निरन्तर सेवामें संलग्न रहना—अर्थात मनमें ऐसा भाव, चिन्तन, धारणा या ध्यान करना कि भैं एक किशोरवयकी परमा सुन्दरी गोपकुमारी हूँ; मेरे इदयमें इन्द्रियसुखकी, नाम-कीर्तिकी, लोक-परलोककी या भोग-मोक्षकी-किसी भी वासनाका लेश भी नहीं है: श्रीराधा-माधवका सुख-सेवा-रसाम्बादन ही मेरा स्वभाव है और मैं अपनी इन गुरुरूपा नित्यसिद्धा सखीके वामपार्श्वमें रहकर उनकी अनुगता होकर सदा-सर्वदा श्रीराधा-माधवकी यथोचित सेवामें संलग्न हूँ।

बाह्यरूपमें जीभसे सदा-सर्वदा श्रीकृष्ण-नामका मधुर जप और संसारके समस्त भोग-पदार्थोंसे नित्य उपरामताका अभ्यास बना रहना चाहिये।

श्रीराधा-कृष्ण-युगलरूपकी मधुर रागमयी आराधनाका यह एक संक्षिप्त संकेतमात्र है । शेष भगवत्कृपा ।

TO THE WAY

### श्रीराधा-कृष्णकी अष्टकालीन स्मरणीय सेवा

साधकरण श्रीवजधाममें अपनी अवस्थितिका चिन्तन करते हुए अपनी-अपनी गुरुखरूपा मक्षरीके अनुगत होकर, एक परम सुन्दरी गोपिकशोरी-रूपिणी अपने-अपने सिद्ध मक्करी-देहकी भावना करते हुए, श्रीललितादि सम्बीरूपा तथा श्रीरूप-मक्षरी आदि मक्करीरूपा नित्यसिद्धा व्रजिकशोरियों-की आज्ञाके अनुसार परम प्रेमपूर्वक मानसमें दिवानिशि श्रीराधा-गोविन्दकी सेवा करें।

#### निशान्तकालीन सेवा

- १. निशाका अन्त ( ब्राह्ममुहूर्तका \* आरम्भ ) होनेपर श्रीवृन्दादेवी-के आदेशसे क्रमशः शुक्त, सारिका, मयूर, कोकिल आदि पक्षियोंके कल्लाव करनेपर श्रीराधा-कृष्ण-युगलकी नींद टूटनेपर उठना।
- २. श्रीराधा और श्रीकृष्णके एक दूसरेके श्रीअङ्गमें चित्र-निर्माण करनेके समय दोनोंके हाथोंमें तूलिका और विलेपनके योग्य सुगन्धि-द्रव्य अपण करना।
- ३. श्रीराधा-कृष्ण-युगलके पारस्परिक श्रीअक्नोंमें शृङ्गार करनेके समय दोनोंके हाथोंमें मोतियोंका हार, माला आदि अर्पण करना ।
  - ४. म**ङ्ग**ल-आरती करना ।
- ५. कुझसे श्रीवृन्दावनेश्वरीके घर लौटते समय ताम्बूल और जल्पात्र लेकर उनके पीछे-पीछे चलना ।
- ६. जल्दी चलनेके कारण टूटे हुए हार आदि तथा बिखरे हुए मोती आदिको आँचलमें बाँधना।

<sup>#</sup> स्योंदयसे पूर्व ६ घड़ी (दो घंटे, २४ मिनट) का काल 'ब्राह्मसुहूर्त' कह्नलाता है।

- ७. चर्वित ताम्बूल आदिको सिखयोंमें बाँटना ।
- ८. घर (यावट प्राम) पहुँचकर श्रीराधिकाका अपने मन्दिरमें शयन करना।

#### प्रातः \*कालीन सेवा

- १. ब्राह्ममुहूर्त बीतनेपर ( अर्थात् प्रातःकाल होनेपर ) श्रीराधारानोके डारा छोड़े हुए वर्लोको धोकर तथा अलंकार, ताम्बूल-पात्र और भोजन-पान आदिके पात्रोंको माँज-धोकर साफ करना ।
  - २. चन्दन घिसना और उत्तम रीतिसे केसर पीसना ।
- ३. घरवालोंकी बोली सुनकर सशङ्कित-सी हुई श्रीवृन्दावनेस्वरीका जगकर उठ बैठना।
- ४. श्रीमतीको मुख धोनेके लिये सुवासित जल और दाँतन आदि समर्पण करना ।
- ५. उबटन अर्थात् शरीर खच्छ करनेके लिये सुगन्धित-द्रव्य तथा चतुस्सम अर्थात् चन्दन, अगर, केसर और कुङ्कमका मिश्रण, नेत्रोंमें आँजनेके लिये अञ्चन और अङ्गराग आदि प्रस्तुत करना ।
  - ६. श्रीराधारानीके श्रीअङ्गोंमें अत्युत्कृष्ट सुगन्धित तेल लगाना ।
- ७. तत्पश्चात् सुगन्धित उत्रटनद्वारा उनके श्रीअङ्गका मार्जन करते द्वए खच्छ करना ।
- ८. आँवला और कल्क ( सुगन्धित खली ) आदिके द्वारा श्रीमतीके केटोंका संस्कार करना ।
- **९. ग्रीष्मकालमें ठंडे जल और शीतकालमें किंचित् उष्ण जलसे** श्रीराधारानीको स्नान कराना ।
- १०. स्नानके पश्चात् सूक्ष्म वस्त्रके द्वारा उनके श्रीअङ्ग और केशोंका जल पोंछना ।
- ११. श्रीवृन्दावनेश्वरीके श्रीअङ्गमें श्रीकृष्णके अनुरागको बढ़ानेवाला स्वर्णखचित (जरीका ) सुमनोहर नीला वस्त्र (साड़ी )पहनाना ।

सूर्योदयके उपरान्त छः दण्डतक प्रातःकाल या संगवकाल रहता है।

- १२. अगुरु-धूमके द्वारा श्रीमतीकी केश-राशिको **मु**खाना और मुगन्धित करना ।
  - १३. श्रीमतीका शृङ्गार \* करना ।
  - १४. उनके श्रीचरणोंको महावरसे रँगना ।
  - १५. सूर्यकी पूजाके लिये सामग्री तैयार करना ।
- १६. भूळसे श्रीवृन्दावनेश्वरीके द्वारा कु**ल**में छोड़े हुए मोतियोंके **हार** आदि उनके आज्ञानुसार वहाँसे लाना ।
- १७. पाकके लिये श्रीमतीके नन्दीश्वर ( नन्दर्गांव ) जाते समय ताम्बुल तथा जलपात्र आदि लेकर उनके पीछे-पीछे गमन करना ।
- १८. श्रीवृन्दावनेश्वरीके पाक तैयार करते समय उनके कथनानुसार कार्य करना ।
  - १९. सखाओंसहित श्रीकृष्णको भोजनादि करते देखते रहना ।
- २० पाक तैयार करने और परोसनेके कार्यसे थकी हुई श्रीवृन्दावने-स्वरीकी पंखे आदिके द्वारा हवा करके सेवा करना ।
- २१. श्रीकृष्णका प्रसाद आरोगनेक समय भी श्रीराधारानीकी उसी प्रकार पंखेकी ह्वा आदिके द्वारा सेवा करना।
- २२. गुलाब आदि पुष्पोंके द्वारा सुगन्त्रित शीतल जल समर्पण करना ।
- २३. कुल्ला करनेके लिये सुगन्त्रित जलसे पूर्ण आचमनीय पात्र आदि समर्पण करना ।
- \* श्रीराधाके निम्नाङ्कित सोल्ड शृङ्कार गिनाये गये हैं—(१) स्नान, (२) नाकमें वुलाक धारण कराना, (३) नीली ताड़ी धारण कराना, (४) कमरमें करधनी बाँधना, (५) वेणो गूँथना, (६) कानोंमें कर्णफूल धारण कराना, (७) अङ्गोंमें चन्दनादिका लेप करना, (८) बालोंमें फूल खोंसना, (९) गलेमें फूलोंका हार धारण कराना, (१०) हाथमें कमल धारण कराना, (११) मुखमें पान देना, (१२) ठोड़ीपर धिसी हुई करत्रीकी कालो बेंदी लगाना, (१३) नेत्रोंमें काजल आँजना, (१४) अङ्गोंको पत्रावलीसे चित्रित करना, (१५) चरणोंमें महावर देना और (१६) ललाटपर तिलक लगाना।

२४. इलायची-कपूर आदिसे संस्कृत ताम्बूल समर्पण करना । २५. बदले हुए पीताम्बर आदि सुबलके द्वारा श्रीकृष्णको लौटाना । \*पूर्वोह्नकालीन सेवा

- १. बाल-भोग (कलेऊ) आरोगकर श्रीकृष्णके गोचारणके लिये बन जाते समय श्रीराधाजी सिखयोंके साथ कुछ दूर श्रीकृष्णके पीछे-पीछे जाकर जब यावटको छोटें, उस समय ताम्बूल और जल-पात्र आदि लेकर पीछे-पीछे गमन करना।
- २. श्रीराधा-गोविन्दके पारस्परिक संदेश उनके पास पहुँचाकर उनको संतुष्ट करना ।
- ३. सूर्य-पूजाके बहाने ( अथवा कभी-कभी वन-शोभा-दर्शनके बहाने ) श्रीराधाकुण्डपर श्रीकृष्यसे मिलन करानेके हेतु श्रीमतीको अभिसार कराना और उस समय ताम्बूल और जल-पात्र आदि लेकर उनके पीछे-पीछे गमन करना।

#### †मध्याह्वकालीन सेवा

- १. श्रीकुण्ड अर्थात् राधाकुण्डपर श्रीराधा और श्रीकृष्णके मिलनका दर्शन करना ।
- २. कुञ्जमें विचित्र पुष्प-मन्दिर आदिका निर्माण करना और कुञ्जको साफ करना ।
  - ३. पुष्पशय्याकी रचना करना ।
  - श्रीयुगङके श्रीचरणोंको धोना ।
  - ५. अपने केशोंके द्वारा उनके श्रीचरणोंका जल पोंछना।
  - ६. चॅवर डुलाना ।
  - ७. मधुक ( महुए ) के पुर्णोसे पेय मधु बनाना ।
  - ८. मधुपूर्ण पात्र श्रीराधा-कृष्णके सम्मुख धारण करना ।
  - ९. इलायची, छौंग, कपूर आदिके द्वारा सुवासित ताम्बूल अप्ग करना।
  - १०. श्रीयुगल-चर्वित कृपाप्राप्त ताम्बूङका आखादन करना ।

<sup>#</sup> संगवकालके उपरान्त छः दण्डके कालकी 'पूर्वोद्धः संज्ञा है । † पूर्वोद्धके उपरान्त बार**ह दण्डका काल मध्याद्धके नामसे** निर्दिष्ट **है।** 

- ११ श्रीराधा-कृष्ण-युगलकी विहाराभिलाषाका अनुभव करके कु**स्नसे** बाहर चले आना ।
- १२ कस्तूरी-कुङ्कम आदिके अनुलेपनद्वारा सुवासित श्रीअङ्गके सौरभ-को प्रहण करना ।
  - १३. नुपुर और कंगन आदिकी मधुर ध्वनिका श्रवण करना ।
- १४. श्रीयुगलके श्रीचरण-कमलोंमें ध्वजा, वन्न, अङ्करा आदि चिह्नों-के दर्शन करना ।
  - १५. श्रीयुगलके विहारके पश्चात् कुञ्जके भीतर पुनः प्रवेश करना ।
  - १६. श्रीयुगळके पैर सहलाना और हवा करना ।
  - १७. सुगन्धित पुष्प आदिसे वासित शीतल जल प्रदान करना ।
- १८ श्रीराधा-रानीके श्रीअङ्गोंके छप्त चित्रोंका पुनः निर्माण करना और तिलक-रचना करना ।
  - १९. श्रीमतीके श्रीअङ्गोंमें चतुस्समके गन्धका अनुलेपन करना।
  - २०. टूटे हुए मोतियोंके हारको गूँथना।
  - २१. पुष्प-चयन करना।
  - २२. वैजयन्ती माळा तथा हार एवं गजरे आदि गूँथना ।
- २३ हास-परिहास-रत श्रीयुगलके श्रीहम्तकमलोंमें मोतियोंका हार तथा पुणोंकी माला आदि प्रदान करना।
  - २४. हार-माला आदि पहनाना ।
  - २५. सोनेकी कंबीद्वारा श्रीमतीके केशोंको सँवारना ।
  - २६. श्रीमतीकी वेणी बाँधना।
  - २७. उनके नयनोंमें काजल लगाना ।
  - २८. उनके अधरोंको सुरक्षित करना।
  - २९. चिबुकपर कस्तूरीके द्वारा बिन्दु बनाना ।
  - ३०. अनङ्ग-गुटिका, सीधु-विलास आदि प्रदान करना ।
  - ३१. मधुर फलोंका संप्रह करना ।
  - ३२. फलोंको बनाकर भोग लगानेके लिये प्रदान करना ।

- ३३. किसी एक स्थानमें रसोई बनाना ।
- ३४. श्रीयुगन्त्रके पारस्परिक रहस्यालापका श्रवण करना ।
- ३५. श्रीयुगलके वन-विहार, वसन्त-लीला, **झ्**लन-लीला, जल-वि**हा**र, पाश-**कीड़ा** आदि अपूर्व लीलाओंके दर्शन करना ।
- ३६. श्रीयुगलके वन-विद्वारके समय श्रीमतीकी वीणा आदि लेकर उनके पीछे-पीछे गमन करना ।
- ३७. अपने केशोंद्वारा श्रीयुगलके श्रीपादपद्मोंकी रजको झाड़ना-पोंछना ।
- ३८. होली-छीलामें पिचकारियोंको सुगन्तित तरल पदार्थोसे भरकर श्रीराधिका और सिखयोंके हाथोंमें प्रदान करना।
  - ३९. झूलन-छीलामें गान करते हुए झूलेमें शोटे देना, झुलाना ।
- ४०. जल-विहारके समय वस्त्र और अलंकार आदि लेकर श्रीकुण्डके तीरपर रखना।
- ४१ पाश-क्रीडामें विजयप्राप्त श्रीराधिकाजीकी आज्ञासे श्रीकृष्णके द्वारा दात्रपर रक्खी सुरङ्गा आदि सिखयों (या मुरली आदि) को वलपूर्वक लाकर उनके साथ हास्य-विनोद करना।
- ४२ सूर्य-पूजा करनेके लिये राधाकुण्डसे श्रीमतीके जाते समय उनके पीछे-पीछे जाना ।
  - ४३. सूर्य-पूजामें तदनुकूछ कार्योंको करना ।
  - ४४ सूर्य-पूजाके पश्चात् श्रीमतीके पीछे-पीछे चलकर घर लीटना । **अपराह्मकालीन सेवा**
  - १. श्रीराधिकाजीक रसोई वनाते समय उनके अनुकूल कार्य करना ।
- २. श्रीराधारानीके स्नान करनेके लिये जाते समय उनके वश्नाभूषण आदि लेकर उनके पीछे-पीछे जाना ।
  - ३. स्नानके पश्चात् उनका शृङ्गार आदि करना ।
- ४. सिवयोंसे घिरी हुई श्रीवृन्दावनैस्वरिकेपीछे-पीछे अटारीपर चढ़कर वनसे छौटते हुए सखाओंसे घिरे श्रीकृष्णके दर्शन करके परमानन्द उपभोग करना।

स्प्रांस्तके पूर्व छः दण्डके कालको अपराङ्ग-काल कहा जाता है।

५. छतके ऊपरसे श्रीराधिकाजीके उतरनेके समय सिखयोंके साथ उनके पीछे-पीछे उतरना ।

#### **\* सायंकालीन सेवा**

- १. श्रीमतीका तुलसीके हाथ ब्रजेन्द्र श्रीनन्दजीके घर भोज्य-सामग्री भेजना । श्रीकृष्णको पानकी गुल्ली और पुष्पोंकी माला अर्पण करना तथा मंकेत-कुञ्जका निर्देश करना । तुलसीके नन्दालय जाते समय उसके साथ जाना ।
  - २. नन्दालयसे श्रीकृष्णका प्रसाद आदि ले आना ।
  - ३. वह प्रमाद श्रीराधिका और संखियोंको परोसना ।
  - सुगन्धित धूपके सौरभसे उनकी नासिकाको आनन्द देना ।
  - ५. गुलाब आदिसे सुगन्धित शीतल जल प्रदान करना ।
- ६. कुछा आदि करनेके लिये सुवासित जलसे पूर्ण **आचमन-पात्र** प्रदान करना ।
  - ७. इलायची-लौंग-कपूर आदिसे सुवासित ताम्बूल अपेग करना ।
- ८. तत्पश्चात् प्राणेश्वरीका अधरामृत-सेवन अर्थात् उनका बचा प्रसाद नोजन करना ।

#### 🕇 प्रदोपकालीन सेवा

- १ प्रदोषकालमें वृन्दावनेश्वरीका वक्षालंकारादिसे समयोचित शृङ्गार करना अर्थात् कृष्णपक्षमें नील वस्त्र आदि और शुक्रपक्षमें शुभ्र वस्त्रादि तथा अलंकार धारण कराना एवं गन्धानुलेपन करना।
- २ अनन्तर सिखयोंके साथ श्रीमतीको अभिसार कराना तथा उनके पीछे-पीछे गमन करना ।

#### ‡ निशाकालीन सेवा

- १. निकुञ्जमें श्रीराधा-कृष्णका मिलनदर्शन करना ।
- २. रासमें चरय आदिकी माधुरीके दर्शन करना।
- सूर्यास्तके उपरान्त छः दण्डका काल सायंकालके नामसे व्यवहृत होता है।
- 🕆 सायंकालके उपरान्त छः दण्डके कालको प्रदोप कहते हैं।
- 🕇 प्रदोषके उपरान्त बारह दण्डके कालको निशाकाल कहा जाता है।

- ३. वृन्दावनेश्वरी श्रीराधिकाजीके नूपुरकी मधुर ध्वनि और श्रीकृष्ण-की वंशी-ध्वनिकी माधुरीको श्रवण करना ।
- ४. श्रीयुगळकी गीत-माधुरीका श्रवण करना तथा नृत्यादिके दर्शन करना ।
  - ५. श्रीकृष्णकी वंशीको चुप कराना ।
  - ६. श्रीराधिकाकी वीणा-वादन-माधुरीका श्रवण करना ।
- ७. नृत्य, गीत और वाद्यके द्वारा सिखयोंके साथ श्रीराधाकृष्णके आन्दका विधान करना ।
- ८. सुवासित ताम्बूल, सुगन्धित द्रव्य, माला, ह्वा, सुवासित शीतल जल और पैर सहलाने आदिके द्वारा श्रीराधा-कृष्णकी सेवा करना ।
  - ९. श्रीकृष्णका मिष्टान्न तथा फलादि भोजन करते दर्शन करना ।
- १० सिखयोंक साथ वृन्दावनेश्वरी श्रीराधिकाजीका श्रीकृष्णके प्रसादका भोजन करते हुए दर्शन करना ।
  - ११. उनका अवशेष भोजन प्रहण करना ।
- १२. सिवयोंक साथ-साथ श्रीराधा-कृष्ण-युगलका मिलन-दर्शन करना तथा उनके ताम्बूल-सेवन और रसालाप आदिकी माधुरीके दर्शन करने हुण् आनन्द-लाभ करना ।
  - १३. सुकोमल राय्यापर श्रीयुगलको रायन कराना ।
- १४ परिश्रान्त श्रीयुगळकी व्यजनादिद्वारा सेवा करना और उनके सो जानेपर सिखयोंका अपनी-अपनी श्रम्यापर सोना । खयं भी वहीं सो जाना ।

निम्नलिखित दिनोंमें श्रीकृष्णकी गोचारण-लीला और श्रीमतीकी सूर्यपूजा बंद रहती है—

- १. श्रीजन्माष्ट्रमीके दिन और उसके बाद दो दिनोंतक ।
- २. श्रीराधाष्ट्रमीके दिन और उसके बाद दो दिनोंतक ।
- ३ माधकी शुक्छा पश्चमी अर्थात् वसन्तपञ्चमीसे फाल्गुनी पूर्णिमा अर्थात् दोलपूर्णिमापर्यन्त २६ दिनोतक ।

#### विनय

श्रीराधा-माधव ! यह मेरी सुन लो विनती परम उदार ।

मुझे स्थान दो निज पावन चरणों में प्रभु ! कर कृपा अपार ।।

भूलूँ सभी जगतकों, केवल रहे तुम्हारी प्यारी याद ।

सुनूँ जगतकी बात न कुछ भी, सुनूँ तुम्हारे ही संवाद ।।

भोगोंकी कुछ सुध न रहे, देखूँ सर्वत्र तुम्हारा मुख ।

मधुर-मधुर मुसकाता नित उपजाता अमित अलौकिक सुख ।।

रहे सदा प्रिय नाम तुम्हारा मधुर दिव्य रसना रसखान ।

मनमें बसे तुम्हारी प्यारी मूर्ति मञ्जु सौन्दर्य-निधान ।।

तनसे सेवा कहूँ तुम्हारी, प्रति इन्द्रियसे अति उल्लास ।

साफ कहूँ पगरखी-पीकदानी सेवा-निकुक्कमें स्वास ।।

बनी खवासिन में चरणोंकी कहूँ सदा सेवा, अति दीन ।

रहूँ प्रिया-प्रियतमके नित पद-पद्म-पराग-सुसेवन-लीन ।।

### राधा-माधवसे प्रार्थना

हे राधा-माधव ! तुम दोनों दो मुझको चरणोंमें स्थान । दासी मुझे बनाकर रक्खो, सेवाका दो अवसर-दान ॥ मे अति मूढ़, चाकरीकी चतुराईका न तनिक-सा ज्ञान। दीन, नवीन सेविकापर दो समुद उडेल सनेह अमान ॥ रज-कण सरस चरण-कमलोंका खो देगा सारा अज्ञान। ज्योतिमयी रसमयी सेविका में बन जाऊँगी सज्ञान ॥ राधा-सरवी-मञ्जरीको रख सम्मुख में आदर्भ महान। हो पदानुगत उसके, नित्य करूँगी मैं सेवा सविधान ॥ **झाड़** दूँगी मैं निकुञ्जमें, साफ करूँगी पादत्रान। होले-होले हवा करूँगी सुखद-च्यजन ले सुरभित आन॥ देखा नित्य करूँगी में तुम दोनोंकी मोहनि मुसकान। वेतन यही, यही होगा बस, मेरा पुरस्कार निर्मान ॥

## भावराज्य तथा लीला-रहस्य

## भावराज्यकी विलक्षणता

भाव-राज्यके सभी विलक्षण होते हैं ग्रभ भोग-विराग । नहीं समझमें आ सकते वे जागे विना शुद्ध अनुराग ॥ होते सभी नाम लौकिक कामोंके भी वैसे ही रूप। हाते अतिशय पृत किंतु छोकोत्तर सभा विशेष अनूप॥ हर्प-शोक-आमक्ति-वासना-भय-संकोच-विकलता-काम बन्धन-मान-विलास-रास-यहवाम आदि यव होते नाम ॥ मान, रूडना-रोना, करना तिरस्कार-अपमान । तंग यताना, चुगली-चार्कारिता कर्म महान ॥ मन विकार होता न तनिक पर, नीयतमें न कभी कुछ दोष । दक्षिण-वाम सभी ये होते लीलाकं शुचि रस निर्दोष ॥ त्याग-पूर्णं, निज-सुख-वाञ्छा-विरहित यह प्रेमराज्य सुविशास । पर इसमें न कभी जा पाते प्रकृतिजनित विकार क्षण-काल ॥ अपनेसे अपने ही होते सब भाव-विशेष। भौतिक स-मल विकारोंका--भावींका रहता कहीं न छेश ॥ सभी दिष्य, चिन्मय, भगवन्मय, सभी विकार-रहित पर-भाव । प्रमी-प्रियतम बने स्वयं प्रभु लीलारत रहते अति चाव ॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

#### भाव-राज्य

सप्रेम हरिस्मरण ! आपका पत्र मिळा । आपके प्रश्नका उत्तर निम्निलिखत है—भाव जबतक केवळ आवेगमात्र है, तबतक वह साधन-राज्यसे बाहरकी चीज है । भावके आवेगसे जिस कामनाका प्रादुर्भाव होता है, वह मनमें अशान्ति तथा ज्वाळा उत्पन्न करनेवाळी होती है । कामना एक प्रकारकी अग्नि है, जो विषयोंकी आहुति पड़नेसे बढ़ती रहती है और यदि कहीं आघात पा जाती है तो कोधका कराळ रूप धारण कर लेती है । अतः यदि भावका आवेग आता हो तो उसका भगवान्में प्रयोग कर देना चाहिये । भगवान्से जुड़ते ही भाव पवित्र होकर साधन बन जायगा, जो सहज ही 'कर्मराज्य'से उच्चस्तरपर पहुँचकर साधकको भगवान्की ओर अप्रसर कर देगा ।

इस 'भाव-राज्य'से उच्चस्तरपर 'ज्ञान-राज्य' है, जो परमात्माके तत्त्वज्ञानका बोध कराता है, उससे भी उच्चस्तर सिद्ध 'भाव-राज्य' है, जो नित्य
एक, पर नित्य दो बने हुए श्रीराधा-माधवका अतिशय उज्ज्वल धाम है।
वहाँ प्रिया-प्रियतमकी अचिन्त्य अमल मधुरतम लीला नित्य चलती रहती है।
वहाँ नटनागर श्यामसुन्दरके लीलाविद्यारका महान् मधुर अगाध सागर अत्यन्त
प्रशान्त होनेपर भी नित्य उल्लता रहता है और वे उसमें विविध मनोद्यारिणी
अलौकिक भाव-तरङ्गोंके रूपमें कीडा करते रहते हैं। यह कल्पना नहीं
सत्य है। इस परम उज्ज्वल सर्वश्रेष्ठ भाव-राज्यकी सीमामें उसीका प्रवेश हो
सकता है, जो घृणित भोगोंसे तथा कैवल्य मोक्षसे भी सदा विरक्त होकर
केवल श्रीराधा-माधवके चरणोंमें ही अत्यन्त आसक्त हो गया है। यहाँ कोई
आवेग नहीं, यह वस्तुस्थिति है और सिचदानन्दमयी मधुर लीला है।
शेष भगवत्कृपा।

### भाव-राज्यकी महिमा

प्रश्न—भाव-जगत्में मनुष्य बहुत-सी बातोंका अनुभव करता है, क्या वे वास्तविक सत्य हैं या कल्पनासे उत्पन्न होती हैं !

उत्तर—दोनों ही बातें हो सकती हैं। भावका अर्थ केवल कल्पना ही नहीं है। गीताके 'नासतो विद्यते भावो नाभावो विद्यते सतः' में भावका अर्थ है सत्—सदा रहनेवाला। 'सत्'का कभी अभाव नहीं होता और असत्का कभी भाव नहीं होता।' वैष्णव-साहित्यमें भावका अर्थ है उच्चाति-उच्च प्रेम। भगवान् स्यामसुन्दर सिद्धदानन्दवन श्रोकृष्णकी 'रसराज' और रासेश्वरी नित्यनिकुञ्जेश्वरी वृषभानुनन्दिनी श्रीराधाजीको 'महाभाव' कहा गया है।

आजकळ 'भाव'का प्रयोग बहुत हल्के अर्थमें होता है। भाव और भावनामें कोई अन्तर नहीं माना जाता। बंगालमें तो भावनाका प्रचल्रित अर्थ है— 'चिन्ता'। भावना करते-करते जिस वस्तुका जो रूप बन जाय, उसका नाम भी 'भाव' कहा जाना है। भावसे भावित पुरुषमें होनेवाली मनोवृत्तिको भावुकता कहते हैं। भावुकताका चलता अर्थ है भावप्रवण — कल्पनाराज्यमें विचरण करनेवाला व्यक्ति, जो विचारशील नहीं है या विनेकहीन— मृद् है। प्रेम तथा अनुरागको भी 'भाव' कहते हैं। प्रेम, अनुराग आदिके भाव जो अन्तस्तलमें उठते हैं, उनको भी भावुकता कहते हैं। ऐसे प्रेमी व्यक्तियोंका हृदय भावना करते-करते द्वीभूत हो जाता है। श्रद्रालुओं-को भी भावुक कहते हैं। भावुक व्यक्ति भावनाक अनुसार अनेक प्रकारकी कल्पना करके उसके राज्यमें विचरते रहते हैं। वैण्णवोंने भावको सर्वया प्यित्र प्रेम' के अर्थमें लिया है। भगवान्का जो आनन्दस्वरूप है, उनकी जो खरूपभूता हादिनी शक्ति है, अन्तरङ्गा शक्ति है, बही आनन्द-शक्ति है, वही भाव' है; वही भृतिमान् होकर महाभाव-खरूप। श्रीराधिकाजीके दि य विग्रह रूपमें प्रकट है।

जहाँ -जहाँ भक्त अपनी दृष्टिसे भावराज्यकी वात कहता है, वहीं वह भगवान्के यथार्थ प्रभावकी ही बात कहता है, कल्पना-प्रस्त भावनासे नहीं। वह सब्या यथार्थ है, न कि कल्पना। भक्तकी दृष्टि एसो ही होना भी चाहिये। भावनासे जिस प्रकार भगवान्के रूपका ध्यान होता है, उसी प्रकार शब्द, स्पर्श, रस और गन्य आदिका भी ध्यान हो सकता है और होता है। ध्यानमें हम भगवान्की बंशीकी मधुरध्विन सुन सकते हैं, उनके रूपको निरख सकते हैं, उनके अधरामृतका पान कर सकते हैं, उनके स्पर्शकी पुलक्तमें पुलकित हो सकते हैं, यहाँतक कि उनके अक्तको गन्य भी सूँघ सकते हैं। ध्यानमें मनुष्य यह देख सकता है कि हमने भगवान्क चरण पकड़ लिये, उन्होंने हमारे मस्तकपर हाथ रख दिया। साधक भक्तकी दृष्टिमें ये सारी वातें सत्य हैं; पर जवतक ये सब मनकी कल्पनासे बने हुए खरूप हैं, तबतक वे भावनाजनित ही हैं। जैसे खप्नक मनोराज्यमें किसी औरके न होते भी हम स्पर्शका अनुभव करते हैं, रब्द सुनते हैं, रूप देखते हैं, गन्ध सूँवते हैं, रसका आखादन करते हैं, उसी प्रकार भाव-जगत्में भी दृद

भावनाके द्वारा शब्द, स्पर्श, रूप, रस, गन्ध आदिका भलीभाँति अनुभव कर सकते हैं। इसमें कोई संदेह नहीं है।

यह भी ध्यानकी बहुत ऊँची और अत्यन्त कल्याणप्रद स्थित होती है, पर इससे परे सच्चे प्रेमराज्यमें रसराज श्रीभगवान्क प्रत्यक्ष दर्शन भी हो सकते हैं। भगवहर्शनकी भावनाको किसी प्रकारक भी तर्कसे प्रमाणित करना कठिन है। अविश्वासीको भगवहर्शनकी वात समझा देना असम्भवसा है। श्रद्धा और विश्वास ही तो साधनाका मूलमन्त्र है। भक्त जिस रूपमें भगवान्को देख रहा है, हो सकता है वह शास्त्रोंमें प्रकट न हो। साथ ही यह भी सम्भव है कि शास्त्रोंमें भगवान्के जिस रूपका वर्णन है, उस रूपमें भगवान् किसी भक्तको दर्शन न दें और एक साधारण बेपमें ही प्रकट हो जायँ। भगवान्का रूप केसा ! जैसा भक्त चाहे वसा। भक्तकी जैसी इन्छा होती है, वैसा ही रूप लेकर भगवान् उपस्थित हो जाते हैं। इसके सिवा दि स्यवामों में लीलाविहार करनेवाले भगवान्के नित्यरूप भी हैं, जो हमारी कल्पनामें आर्ये या न आर्ये। इन स्वरूपोंके दर्शन भी कृपापात्र प्रेमी भक्तोंको हुए हैं और हो सकते हैं।

कभी-कभी किन्हीं-किन्हीं अभिमानी दर्शनोत्सुक भक्तोंको मार्गच्युत करनेके लिये या उनकी परीक्षा करके उनमें और भी दृढ़ता लानेके लिये उपदेवता भी विभिन्न रूपोंमें उनके सामने आ सकते हैं और अपनेको भगवान् बताकर उनको भ्रममें डालनेकी चेष्टा कर सकते हैं। ऐसे अनुभव भो सुननेमें आये हैं कि कोई-कोई खेचर उपदेवता सकामभावसे किसी इष्टिवशेषके उपासकोंको उस रूपमें आकर ठगनेकी चेष्टा करते हैं। हमने भूतलपर जो तेज देखा है, उससे कई गुना अधिक तेज उन उपदेवताओंका ही होता है। वे आकर हमारे इष्टदेवकी मूर्तिमें उपस्थित होकर हमें ठगलेते हैं। भयके रूपमें जिस प्रकार देवताओंका विन्न भाता है, उसी प्रकार लोभके रूपमें भी आता है। ध्रुवके सामने उपदेवता उसकी माताके लोभनीय रूपमें आये—'बेटा! मैं बहुत दुखी हूँ—मैं जल रही हूँ, मुझे बचाओ। ' पर ध्रुव अपनी साधनासे टले नहीं। जो भगवान्का शरणागत

भक्त होता है, उसके सारे विघ्नोंका तो नाश खयं प्रभु अपने अनुप्रहसे ही कर डालते हैं—

मिचतः सर्वेदुर्गाणि मत्प्रसादात्तरिष्यसि ।

भगवान्में जिसका चित्त अर्पित हो गया है, ऐसे अर्पितात्मा भक्तका सारा दायित्व भगवान्पर आ जाता है। भगवान्की आज्ञा है कि 'मेरा भक्त आँख मुँदकर मेरे राजमार्गपर चले, उसे कोई विन्न नहीं रोक सकता।' भगवान्के सम्मुख आते ही जीवका सदाके लिये उद्धार हो जाता है—

सनमुख होइ जीव मोहि जबहीं। जन्म कोटि अघ नासहिं तबहीं॥

अनन्य और निष्कामभावसे भगवान्की शरणमें आते ही भक्तक समस्त योग-क्षेमका भार भगवान् खयं अपने उत्पर ले लेते हैं। इसका अभिप्राय यह नहीं कि भक्त भगवत्ययपर चलना बंद कर देता है। वह तो बड़े वेगसे भगवान्की ओर दें। इता है। सोचता तब, जब सोचने चला होता। मन तो दस-बीस हैं नहीं कि एकसे सोचेगा और दूसरेसे अपण करेगा। मन तो एक था, जिसे स्थामसुन्दरको दे दिया। उस मनको अब कहाँ दिया जाय ! अपितात्मा व्यक्ति प्रभुके सिवा किसीकी इच्छा ही नहीं करता। गोपियोंका अपण सर्वतोभावेन सम्पूर्णथा। इसीलिये भगवान् कहते हैं— 'ता मन्मनस्का मत्प्राणा मदर्थे त्यक्तदें हिकाः।' उन्होंने मुझमें अपने मन मिला दिये हैं, प्राणोंको विलय कर दिया है और मेरे लिये ही अपने शारीरिक कमोंका भी उत्सर्ग कर दिया है।

भगवान् कहते हैं---

जननी जनक बंधु सुत दारा। तनु धनु भवन सुहृद परिवारा॥ सब के ममता ताग बटोरी। मम पद मनहि बाँध बरि डोरी॥ अस सज्जन मम उर बस कैमें। लोभी हृद्यँ बसइ धनु जैसें॥ (श्रीरामचरितमानस)

ये दारागारपुत्राप्तान् प्राणान् वित्तमिमं परम्। हित्वा मां रारणं याताः कथं तांस्त्यकतुमुत्सहे ॥ (श्रीमद्रा०९।४।६५) 'जो भक्त स्त्री, पुत्र, घर, गुरुजन, प्राण, धन, इहलोक और परलोक सबको छोड़कर केवल मेरी शरणमें आ गये हैं, उन्हें छोड़नेका विचार ही मैं कैसे कर सकता हूँ।'

सब पदार्थिमिसे ममत्व निकालकर तन, मन, धन—सभी, सब कुछ सर्वभावेन भगवान्के चरणोंमें अर्पंतकर भक्त निःस्पृह और निरीह हो जाता है। मोक्षकी इच्छा रखनेवाला मन ही जब श्रीहरिके चरणोंमें समर्पित हो गया, तब मोक्षकी इच्छाका उदय ही कैसे हो १ ऐसे सर्वथा निष्काम अर्पितात्माको उपदेवता आदिका भय ही नहीं होता कि वे आकर तंग करेंगे। उसके पथमें कोई भी बाधा नहीं डाल सकता।

साधनाका प्रारम्भ ही भावनासे होता है। भावनाके मूलमें है श्रदा। श्रद्धाहीन भाव मिथ्या है । भाव करते-करते भगवत्कृपासे सुच्चे भावराज्यमें प्रवेश होता है— साधक स्थूळसे सूक्ष्म, सृक्ष्मतर और सूक्ष्मतममें प्रवेश करता है। वहाँ उस दिन्य भावनालोकमें प्रवेश करके भगवान्की पूजा करता है। देहके पाँच भेद माने जाते हैं—स्थृल, सूक्ष्म, कारण, भाव और चिन्मय । चिन्मय और भावदेह कुछ विलक्षण हैं। भगवान्का जो नित्यविप्रह है, वह चिन्मय है। वह देह देह नहीं, भगवत्खरूप ही है। वहाँ देह-देहीका भेद नहीं है। वहाँ योगमायाका भी पर्दा नहीं है। भगवान दो तरहसे ही प्रकट होते हैं —योगमायाको छेकर और योगमायाको हटाकर । जहाँ योगमाया साथ है, वहाँ आवरण है । वहिरङ्ग प्रकृतिका नाम 'माया' है; भगवान्की अन्तरङ्गा शक्तिका नाम है 'योगमाया'। मलिना माया, जिससे जगत् आच्छादित है, भगवान्को नहीं ठग सकती । भगवान् खयं योगमायाकी चादर ओढ़कर, उस आवरणको स्वयं धारणकर सामने आते हैं। जहाँ भगवान्का योगभायासे रहित चिन्मय खरूप है, वहाँ योगमाया आह्नादिनी शक्तिका रूपान्तर है। भगवान् जहाँ योगमायासे आच्छादित होकर बोलते हैं, वहाँ सबके सामने प्रकट होते हैं। जहाँ योगमायाका पर्दा हटा रहता है. वहाँकी अन्तरङ्गा लीलामें जो प्रेमीजन भगवान्के साथ होते हैं—वहाँ प्रेममें ज्ञान अन्तर्हित होता है--- उनके देहका नाम भावदेह है । श्रीराधिका

जीका भावदेह नहीं है, वे तो चिन्मय दिव्य विष्रहरूपा हैं और सभी गोपियाँ राधाकी कायव्यूहरूपा हैं।

गोपियोंका काम है श्रीराधा-कृष्ण प्रिया-प्रियतमके मिलन-आनन्दकी न्यवस्था करना और उसे पूर्ण करके पूर्णरूपमें देखना । इसीमें उनकी चरम तृप्ति है । यह रहस्य तभी ख़ुलता है, जब भक्त इस दिन्य लीलाराज्यमें प्रवेश करते हैं। इस छीलामें प्रवेश किये बिना भी मुक्ति तो हो सकती है। भगवान्की प्राप्तिके अनेकों निश्चित मार्ग हैं और वे सभी मोक्षप्रद हैं। मोक्ष भी तो भगवानका ही खरूप है। परंतु इस लीला-संदोहमें प्रवेश करनेके लिये तो गोपी-भावापन ही होना पडेगा । नारदको, अर्जुनको, भगवान ज्ञिवजीतकको इस लीलाके आखादनके लिये गौपी बनना पड़ा। रासोक्रास-तन्त्रमें भावदेहका वर्णन आया है । भगवान्के नित्यधाममें नित्य परिकरोंके चिन्मय देहमें लीलाके लिये एक शक्ति दी गयी है । उसका नाम है 'भाव' । भगवानुके नित्यपरिकर भावदेहमें होते हैं । भावदेहकी प्राप्तिसे ही उनका रासलीलामें प्रवेश होता है । इसीलिये यह परमगृह्य रहस्य है । यह रहस्य तर्कोंके द्वारा सिद्ध हो नहीं सकता । भावलीलामें योगमायाका पदी हटा रहता है । वहाँ लोकसंग्रह नहीं है । लोकसंग्रह वहीं है, जहाँ लोक है। जहाँ जगत्के प्राणी हैं, जहाँ प्रजा है, लोक है, मनुष्य हैं, वहीं लोकसंग्रहकी आवश्यकता है। जहाँ लोक है ही नहीं, वहाँ लोकसंग्रह कैसा ? जहाँ लोकालय नहीं है, कमयोग करनेवाले जीव नहीं हैं - - जहाँ केवल भगवान-ही-भगवान हैं, जहाँ—

> रेमे रमेशो व्रजसुन्दरीभि-र्यथार्भकः स्वप्रतिविम्बविभ्रमः।

( श्रीमद्भा० १० । ३३ । १७ )

जिस प्रकार वालक अपने प्रतिविम्बक साथ खेळते हैं, उसी प्रकार श्रीहिर गोपियोंके साथ रमण करते हैं। जहाँ एकसे मिन्न कोई लोक नहीं, कोई जगत नहीं, कोई प्राणी नहीं, जहाँ यहाँके इन सूर्य-चन्द्रमाकी गित नहीं, न यहाँका शरीर ही है, वहाँ लोकका ध्यान ही कैसे आता ! निरय-दिन्य रासलीलाका रहस्य हम माया-मुग्ध मानव कैसे समझें ! हृदयमें

वासनाका जो अन्ध्रकार है, वह हमें रासके ज्ञानसे आलोकित होने नहीं देता। जगत्के विषयोंसे परम उपरितके अनन्तर ही रासका रहस्य प्रेमी महानुभावोंके निस्छल सङ्ग और प्रेमास्पद परम प्रियतम स्थामसुन्दरकी कृपासे यिकिचित् समझमें आ सकता है।

हमारे इस लोकमें और भगवान्के दिव्य रासलोकमें महान् अन्तर है। हमारा हृदय वासनासे इतना प्रम्त है कि टिक्यलोककी लोकोत्तर लीलाओंमें भी हम अपने मनके पापोंकी छाया देखा करते हैं। वहाँ इस मायिक जगत्की कोई वस्तु नहीं है। वहाँ योगमायाका आवरण भी नहीं है। योगमायाका आवरण हटाकर, रासमें राधा और श्रीकृष्णका व्यवधान-रहित मिलन होता है। आवरण हटे बिना पूर्ण मिलन कैसे होगा ! वहाँ न ये वस्त्र हैं न ये स्त्रियाँ ही। वहाँ वासनाका लेश भी नहीं है सर्वधा व्यवधानराहित्य है। मायाका कोई व्यवधान है ही नहीं।

भगवान ग्यारह वर्षके वाद व्रजमें नहीं रहे। यह तो हम मानवोंके समझनेभरके लिये है । अपने परिवारों के लिये तो वे नित्य किशोर हैं । कालकी कल्पना मायाके राज्यमें है। जहाँ आवरणमुक्त दिव्य जगत् है, जहाँ कालके भी महाकाल, नित्य-कालातीत प्रभक्ती नित्यलीला हा ही साम्राज्य है, वहाँपर किसी कालकी केंद्र नहीं है। वहाँ सब कुछ भगवान्का खेल है । इम मायामें बैठकर अमायिककी वात कैसे समझें र रास हुआ, गोपियों-का आलिङ्गन आदि सब कुछ इआ; पर उस आलिङ्गनकी हम कल्पना भी नहीं कर सकते । कामपर पूर्ण विजय कर छेनेपर महान् वैराग्यके अनन्तर इस राज्यमें यत्किचित प्रवेश करना सम्भव है। उसको हम मायालोकमें ले आकर यहाँके मलिनभावसे मिलाकर प्रकट करें, यह ठीक नहीं। मानवलोकमें उस लोककी कल्पना भी नहीं हो सकती। साधारण मानवसमाजमें भगवान् के प्राकटचके लिये वर्णाश्रमधर्मके संस्थापनका जो हेतु है, वही ठीक है; पर भक्तोंके संसारमें वह नहीं है । संकल्पमात्रसे भगवान् धर्मका अभ्युत्यान और संस्थापन तथा पापियोंका विनाश कर सकते हैं। जिनकी मस्कानसे सृष्टिका प्रसार हो जाता है और उस मुसकानके रुकते ही सृष्टि विलय हो जाती है, उनके लिये अवतारकी क्या आवश्यकता ! भगवान्को तो भक्तके प्रेम-धर्मसे बाध्य होकर प्रकट होना पड़ता है। जहाँ मक्त भगवान्के लिये मचल उठते हैं, वहाँ उन्हें खयं आना ही पड़ता है। वे अपनेको रोक नहीं सकते। माता बालकको नाना प्रकारके खिलौने और मिठाइयाँ देती है; पर उन्हें फेंककर बच्चा जब माताके लिये तड़प उठता है, तब वहाँ माताको बच्चेकी त्रयथा मिटानेके लिये खयं आना ही पड़ता है। भक्तके हृदयमें दुःख है एकमात्र विरहतापका, उसे मिटाकर दिव्य प्रेम-धर्मकी संस्थापनाके लिये ही खयं भगवान्को आना पड़ता है।

भावलीलामें मानवी कर्मचेष्टा नहीं होती। मानव-जगत्के आदर्शके शिखरतक मानवके कर्म हैं। भाव-लीलामें तो लोकका भाव है ही नहीं। जहाँ यह भावलीला है, वहीं भावदेह भी है। गोपोंने देखा कि सभी गोपियाँ अपने-अपने पतियोंके पास सोयी हुई हैं। मानव-देहको मानवोंके पास छोड़कर वे भावदेहसे, चिन्मयरूपसे, दिव्य रूपसे वहाँ आ गर्यी, जहाँ भगवान् थे । और रासमें शामिल हुई । सृक्ष्मदेह और कारण-देहमें ये कर-चरणादि अङ्ग नहीं होते । पर चिन्मय देह और भावदेहमें ये सब ह्रोते हैं। पर वे सब ह्रोते हैं दिव्य—अलौकिक। जैसे ख़यं भगवान् ही गोपबालक, गोवत्स और बालकोंका सारा साज-सामान बन गये, उसी प्रकार उस नित्य रासलीलामें भी खयं भगवान् ही 'महाभाव और 'रसराज' दोनों रूपोंमें प्रकट होते हैं। वह रासमण्डल इस मायासे सर्वथा परे है । वहाँ न इस मायाकी देह, न इस मायाके मनुष्य और न इस मायामें रमण । मायासे विरहित योगमायाके पर्देको भी हटाकर आत्माराम श्रीकृष्गने आत्मरूपा श्रीगोपाङ्गनाओंके साथ रमण किया---'आत्मारामोऽ-प्यरीरमत । वहाँ शरीररूपसे खयं भगवान ही हैं । गोपियाँ भी वेही हैं-सब कुछ खयं श्रीकृष्ण ही हैं। यह कोई कल्पना नहीं है। रास सत्य है, रास नित्य है और रास चिन्मय है।

वह है क्या—यह कौन कहे ! कैसे कहे ! जो भावुक हैं— जिनका इस भावराज्यमें प्रवेश है, वे ही इसका आनन्द जानते हैं; पर इस आनन्दको गायिक वाणी कैसे व्यक्त कर सकेगी ! जो उस पर-आनन्दमें मग्न हैं, वे फिर इसके परे क्या है, इस ओर ताकतेतक नहीं। यही तो वेदान्तिशरोमणि श्रीमधुसूदन खामीने कहा है—

#### वंशीविभूषितकराम्नवनीरदाभात् पीताम्बरादरुणविम्बफलाधरोष्ठात् । पूर्णेन्दुसुन्द्ररसुखादरविन्दनेत्रात् कृष्णात् परं किमपि तस्वमदं न जाने ॥

'जिनके दोनों हाथ बाँसुरीसे शोमा पा रहे हैं, श्रीअङ्गोंकी कान्ति नूनन मेवके समान श्याम है, साँवले अङ्गपर पीताम्बर सुशोभित हो रहा है, लाल-लाल ओठ पके हुए बिम्बफलकी सुषमा छीने लेते हैं, सुन्दर मुख पूर्णिमाके चन्द्रमाको भी लजित कर रहा है और नेत्र प्रफुल्ल कमलके समान मनोहर प्रतीत होते हैं, उन भगवान् श्रीकृष्णके सिवा दूसरा कोई भी परम तत्त्व है—यह में नहीं जानता।'

ध्यानाभ्यासवशीकृतेन मनसा तिम्नर्गुणं निष्कियं ज्योतिः किंचन योगिनो यदि परं पश्यन्ति पश्यन्तु ते । अस्माकं तु तदेव छोचनचमत्काराय भूयाचिरं कालिन्दीपुलिनेषु यत् किमपि तत्रीलं महो धावति ॥

'यदि योगीलोग ध्यानके अभ्याससे वशमें किये हुए मनके द्वारा किसी निर्मुण और निष्क्रिय परम ष्योतिका साक्षात्कार करते हैं तो करते रहें; हम तो चाहते हैं—यमुनाके किनारे वह जो कोई अनिर्वचनीय साँवला-सलोना तेज दौड़ता फिरता है, वही हमारे नेत्रोंमें चिरकाळतक चमत्कार (विस्मय-पूर्ण उल्लास) उत्पन्न करता रहे।'

यह कल्पनाका लोक नहीं है—परात्पर सत्यका दिव्यलोक है। कोई आवश्यकता नहीं कि इसे किसीको समझाया जाय; भगवान्को इसकी आवश्यकता नहीं कि लोग उनके इस राज्यको माने ही। पर तो भी इस भावराज्यमें प्रवेश होता है भगवत्कृपासे ही। इस भावराज्यमें प्रवेश करनेपर भक्त प्रभुके सिवा अन्य किसीको मानता, जानता, समझता नहीं। सारा संसार विरोध करे, लाख करे; पर उनको तो संसारकी कोई परवा ही नहीं। जगत्की समालोचनाका विषय यह है ही नहीं।

# भगवान्की नित्य-लीला

भगवान्की नित्य-ठीलामें कभी विराम नहीं है। स्थूल जगत्की ठीला तो हम सभी देखते हैं, परंतु दुर्भाग्यवश भ्रमसे उसको उनकी ठीला न समझकर कुछ और ही समझे हुए हैं। भगवान् तो स्पष्ट इशारा करते हैं कि तुम जगत्का जो रूप देखते हो, वह असली नहीं है—ऐसा मिलेगा नहीं—'न रूपमस्येह तथोपलभ्यते'। हो तो मिले। परंतु हम भगवान्की इस उक्तिपर ध्यान ही नहीं देते और अपने मनःकल्पित खरूपको सत्य समझकर तुच्छ विषयोंके पीछे मारे-मारे फिरते और नित्य

नया दुःख मोल लेते हैं। इस स्थूलके पीछे एक सूक्ष्म जगत्—अन्तर्जगत् है । उसमें प्रधानतया दो स्तर हैं—एकमें स्थूल विश्वब्रह्माण्डोंके संचालन-सूत्रोंको हाथमें लिये हुए भगवान्की विभिन्न अनन्त राक्तियाँ अनवरत किया करती हैं, स्थूल जगत्के बहुत बहे-बड़े परिवर्तन इस अन्तर्जगत्की शक्तियोंके जरा-से यन्त्र घुमानेसे ही हो जाते हैं। यह स्तर स्थूल और अपेक्षाकृत बाह्य है। दूसरा सूक्ष्म और आभ्यन्तर स्तर है, जिसमें भगवान् अपने परिकरोंसिंहत नित्य-छीला करते हैं, जो संसारकी समस्त लीलाओंका आधार है और जिसमें एक-से-एक आगे अनेक स्तर हैं। भगवान्की परम कृपासे ही इस सारे रहस्योंका पता लगता है । सगुण साकार भगवत्-खरूपके अनन्य भक्त ही अन्तर्जगत्के इस सूक्ष्मतर स्तरमें प्रवेश कर सकते हैं और भगवरकृपासे अधिकार-प्राप्त होकर वे आगे बढ़ते-बढ़ते एक स्तरकं बाद दूसरे स्तरमें प्रवेश करते हुए अन्तमें उस सर्वोपरि परम सूक्ष्मतम स्तरमें पहुँच जाते हैं, जहाँ भगवान्की अत्यन्त गुह्यतम मधुर लीलाएँ होती रहती हैं । इसी स्कमतम स्तरको विशेष स्तरभेदसे श्रीरामभक्त 'साकेत', श्रीकृष्णभक्त 'गोलोक', श्रीशिवभक्त 'कैलास', श्रीविष्णुभक्त 'वैकुण्ठ' परमधाम, महाकारण आदि कहते हैं। यही भगवान्का लौकिक सूर्य-चन्द्रके प्रकाशसे परे, वरं इन सक्को प्रकाश देनेवाले दिव्य प्रकाशसे संयुक्त नित्य दिव्यधाम है; इसकी लीलाएँ अनिर्वचनीय होती हैं। यहींकी लीलाओंका कुछ स्थूल अंरा और वह भी बहुत ही थोड़े परिणाममें—अनन्त जलनिधिके एक जलकणसे भी अल्प परिमाणमें श्रीअयोध्या, जनकपुर, चित्रकूट, पश्चवटी और श्रीवृन्दावन, मथुरा और द्वारकामें उस समय प्रकट हुआ था, जिस समय खयं भगवान् अपने प्रिय परिकरोंसिंहत अयोध्यामें श्रीरामरूपमें और बजमें श्रीकृष्णरूपमें प्रकट हुए थे । उनका यह नित्यविहार आज भी वहाँ होता है, भाग्यवान् जन देख पाते हैं ! वस्तुतः भगवान् के अवतरणके साथ ही उनके नित्यधामका भी अवतरण होता है। उसीमें भगवान्की लीलाएँ होती हैं, इसीसे छीछाधामोंकी इतनी महिमा है !

# नित्य लीलाके समझनेका अधिकार

व्यतिरेक और अन्वय—दोनों प्रकारसे ही ब्रह्मज्ञानकी साधना होती है। जगत्को सर्वथा वस्तुद्भून्य समझना 'व्यतिरेक' साधना है और चेतना वेतनारमक समस्त विश्वमें एक चेतन अखण्ड परिपूर्ण ब्रह्मसत्ताका अनुभव करना 'अन्वय' साधना। दोनों साधनाओं के समन्वयसे जो 'सर्व खल्विदं ब्रह्म'; 'नेह नानास्ति किंचन' तत्त्वकी प्रत्यक्षानुभूति होती है, वही ब्राह्मी स्थिति है।

यही श्रीभगवान्का सिचदानन्दमय ब्रह्मखरूप है । इसके जान लेनेपर ही समग्र पुरुषोत्तम भगवान् श्रीकृष्णकी प्रेमलीला या ब्रज्लीलाके समझनेका अधिकार प्राप्त होता है । दिल्य हृदय और दिल्य नेत्रोंके बिना मजलीलाके दर्शन नहीं हो सकते। विविध साधनाओं के द्वारा इदय जब समस्त संस्कारों से शून्य हो कर शुद्ध सत्त्वमें प्रतिष्ठित हो जाता है और जब सम्पूर्ण विश्वमें एक अखण्ड अनन्त समरस सर्वत्र्यापक सर्वस्थ्य अव्यक्त महाकी साक्षात् अनुभूति होती है, तभी प्रेमकी ऑखें खुळती हैं, तभी भगवान्की छी छा के यथार्थ और पूर्ण दर्शनकी योग्यता प्राप्त होती है और तभी प्रेमी भक्तका भगवान्के साथ पूर्णें क्यमय मिलन होता है। यही झानकी परा निष्ठा है—'निष्ठा झानस्य या परा।' (गीता १८। ५०) श्रीभगवान्ने खयं कहा है—

म्झभूतः प्रसम्भातमा न शोचित न काङ्क्किति । समः सर्वेषु भूतेषु मद्गक्ति लभते पराम्॥ भक्तया मामभिजानाति यावान् यश्चास्मि तस्वतः। ततो मां तस्वनो ज्ञात्वा विशते तदनन्तरम्॥

(गीता १८। ५४-५५)

'साधक जब प्रसन्न-अन्तः करण होकर ब्रह्ममें स्थित हो जाता है, जब उसे न तो किसी बातका शोक होता है और न किसी बातकी भाकाङ्का ही, समस्त प्राणियोंमें उसका समभाव हो जाता है, तब उसे मेरी पराभक्ति—पूर्ण प्रेम प्राप्त होता है और उस पराभक्तिके द्वारा मुझ भगवान्के तत्त्वको—में जो कुछ और जितना कुछ हूँ—वह प्रा-प्रा जान लेता है और इस प्रकार तत्त्वसे जानकर वह तुरंत ही मुझमें मिळ जाता है (मेरी लीळामें प्रवेश करता है)।'

यह ब्रह्मज्ञान और यह पराभक्ति—केवळ ऊँची-ऊँची बातोंसे नहीं मिछती। निरी बातोंसे तो ब्रह्मज्ञानके नामपर मिथ्या अभिमान और भक्तिके नामपर विषय-विमोहकी प्राप्ति ही होती है। सत्सङ्ग, साधुसेवन, सिद्धचार, वैराग्य, भजन, निष्काम कर्म, यम-नियमादिका पाठन और तीव्रतम अभिलाषा होनेपर ही इनकी प्राप्ति सम्भव है। भगवत्कृपाकी तो शरीरमें प्राणोंकी भाँति सभी साधनाओंमें अनिवार्य आवश्यकता है।

#### भगवदवतारका रहस्य

प्रश्न—भगवान्के अवतारमें प्रयोजन क्या है ! वे किस उदेश्यसे अवतार लेते हैं !

उत्तर-भगवान्ने खयं ही इसका उत्तर दिया है-

परित्राणाय साधूनां विनाशाय **च दु**ष्कृताम्। धर्मसंस्थापनार्थाय सम्भवामि युगे युगे॥

(गीता४।८)

'साधुओंके परित्राण, दुष्कर्म करनेवाळोंके विनाश और धर्मकी स्थापनाके क्रिये मैं युग-युगर्मे प्रकट होता हूँ।'

प्रश्न—साधुओंका परित्राण, पापियोंका विनाश और धर्मकी स्थापना तो भगवान् अपने साधारण-से संकल्पसे ही कर सकते हैं, अधिक करें तो अपनी संनिधिमें रहनेवाले किसी मुक्त कारक पुरुषको भी भेज सकते हैं। भला, जिन भगवान्के श्रूसंकेतमात्रसे अखिल ब्रह्माण्डोंका सुजन और प्रलय हो सकता है, वे खयं इस साधारण कार्यके लिये अवतीण क्यों होंगे है

उत्तर—भगवान्की कौन-सी लीला क्यों होती है, इस बातको इम्छोग नहीं समझ सकते।भगवान्को जानना, पहचानना और उनकी लीलाका रहस्य समझना केवळ उनकी कृपासे ही सम्भव है । कोई भी निश्चितरूपसे नहीं कह सकता कि यह बात यों ही है। तथापि इस श्लोकका रहस्यार्थ महारमालोग इस प्रकार कहते हैं कि यहाँ साधु-शब्दसे गोपाङ्गनाओं-जैसे साधु समझने चाहिये, जिनका परित्राण साक्षात् भगवान्के दर्शन विना हो ही नहीं सकता था तथा दुष्कृती भी भगवान्के परम अन्तरङ्ग भक्त जय-विजय-जैसे समझने चाहिये, जिनका दुष्कृत भगवान्की ढीराविरोषके विकासके स्थि ही था—अन्य दुष्कृतियोंको तो उनका दुष्कम ही नष्ट कर देगा । और धर्म-संस्थापनसे यहाँ भक्ति-प्रेम-योगरूप धर्मकी स्थापना समझनी चाहिये, जो ऐसे कोटि-कोटि-कामकमनीय मधुर-मनोहर भजनीय भगवान्के बिना हो नहीं सकती । यही अर्थ युक्तियुक्त भी माञ्चम होता है । हाँ, अवान्तर प्रयोजन सन्मार्गस्थ साधुओंकी रक्षा, भाग्यवान् दुष्कृतियोंका शरीर-विनाशरूपसे उद्धार और पवित्र सनातन धर्मकी स्थापना भी है ही। कुन्तीदेवी स्तुति करती हुई भगवान्के अवतारका हेतु बतलाती हैं--- !

तथा परमहंसानां मुनीनाममलात्मनाम्। भक्तियोगविधानार्थे कथं पद्ययम हि स्त्रियः॥ (श्रीमद्रा०१।८।२०)

'जिनके अन्तःकरण सर्वथा मलरहित—पवित्र हैं, उन परमहंस मुनियोंकी भक्तियोगमें प्रवृत्ति करानेके लिये अवतार धारण करनेवाले आपको हम अवलाएँ कैसे देख (जान ) सकती हैं।'

इससे ज्ञात होता है कि परमहंस मुनियोंको प्रेमदान करनेके छिये भगवान् खयं अवतीर्ण होते हैं। आगे चलकर कुन्तीदेवी श्रीकृष्णावतारके प्रयोजनमें मतभेद दिखळाती हुई कहती हैं— केचिदाहुर जं जातं पुण्यइलोकस्य कीर्तये।
यदोः प्रियस्तान्वचाये मलयस्येच चन्द्नम्॥
अपरे वसुदेवस्य देवक्यां याचितोऽभ्यगात्।
अर्भत्वमस्य क्षेमाय वधाय च सुरविषाम्॥
भारावतारणायान्ये भुवो नाव इवोदधौ।
सीदन्त्या भूरिभारेण जातो ह्यात्मभुवार्थितः॥
भवेऽस्मिन् क्लिइयमानानामविद्याकामकर्मभिः।
अवणस्मरणार्हाणि करिष्यन्निति केचन॥
१५ एवन्ति गायन्ति गुणन्त्यभीक्षणहाः

स्मरन्ति नम्दन्ति तवेद्दितं जनाः। त एव पद्दयन्त्यचिरेण तावकं भवप्रवाद्दोपरमं पद्माम्बुजम्॥

(श्रीमद्भा० १।८। ३२---३६)

'कोई कहते हैं कि आपने पुण्यश्लोक राजा युधिष्ठिरका यश बढ़ानेके लिये ही यदुवंशमें अवतार ल्या है अथवा चन्दन जिस प्रकार मल्याचलमें पैदा होकर उसकी कीर्ति बढाता है. उसी प्रकार आपने महाराज यदुका यश बढ़ानेके छिये यदुवंशमें अवतार छिया है। किसीका कथन है कि श्रीवसुदेव-देवकीने अपने पूर्वजन्ममें आपसे पुत्ररूपमें प्रकट होनेकी प्रार्थना की थी: उनकी प्रार्थनासे अजन्मा होते हुए भी आप जगतके कल्याण और देवद्रोही दानवोंका क्य करनेके छिये ही उनके पुत्ररूपसे अवतीर्ण हुए हैं । कोई कहता है कि समुद्रमें इबती हुई नौकाके समान पृथ्वी भारी भारसे डूबी जा रही थी, उसके भारको उतारनेके छिये आपने ब्रह्माजीकी प्रार्थनासे अवतार धारण किया है । अब कुन्तीजी अपना मत प्रकट करती हैं कि 'इस संसारमें अज्ञान, कामना और कामनायक्त कर्मोंके कुचकर्मे पड़े हुए जो जीव विभिन्न प्रकारके क्लेश भोग रहे हैं. उन संतप्त जीवोंको क्लेशसे मुक्त करनेके छिये उनके सनने और मनन करने योग्य सुन्दर दिव्य छीछाओंको करनेके छिये आपने अवतार छिया है। जो छोग आपकी प्रेमभरी दिव्य छीछाओंको सुनते हैं, गाते हैं, कीर्तन करते हैं, बार-बार स्मरण करके आनन्दित होते हैं, वे शीव्र ही जन्म- मरणरूपी संसार-प्रवाहको शान्त करनेवाले आपके मङ्गलमय चरणकमलेंके दर्शन पा जाते हैं।

उपर्युक्त सभी प्रयोजन उचित और सत्य हैं, परंतु कुन्तीजीका बतलाया हुआ अन्तिम प्रयोजन बहुत ही इदयप्राही है। भगवचित्र ही वस्तुतः भवसागरसे तरनेके छिये दृढ़ नौका है। कलियुगी जीवोंका तो यही आधार है। इसीसे गोसाई तुल्सीदासजीने कहा है—

> किछ्छुग सम चुग भान नहिं, जो नर कर विस्वास । गाइ राम गुन गन विसक भव तर विनहिं प्रयास ॥

अमलात्मा मुनियोंको भक्तियोग प्रदान करनेवाला प्रयोजन भी बहुत ही युक्तियुक्त है। इसीसे तो पवित्र भागवतधर्मकी स्थापना होती है। इन्हीं हेतुओंसे सर्वतन्त्र-स्वतन्त्र इच्छाशून्य भगवान् अवतीर्ण होनेकी इच्छा करते हैं।

प्रभ-जय-विजयादि-सरीखे दुष्कृतियोंकी और प्रेमधर्म-स्थापनकी बात तो समझमें आ गयी, परंतु गोपाङ्गनाओंके परित्राणकी बात कुछ समझमें नहीं आयी। उनको क्या दुःख था, जिससे भगवान्के साक्षात् अवतीर्ण हुए विना वे उससे नहीं छूट सकती थीं !

उत्तर—सौन्दर्य-माधुर्य-सुधासागर नटनागर भगवान्के दिव्यातिदिव्य मङ्गल खरूपके दर्शनकी लालसा ही उनका महान् दुःख या । वे इसी घोर विरद्दतापसे संतप्त थीं, उनका यह ताप बिना श्रीभगवान्के साक्षात् मिलनके मिट ही नहीं सकता था । इस दुःखसे परित्राण करनेके लिये ही भगवान् खयं प्रकट हुए ।

परंतु यहाँ यह नहीं समझना चाहिये कि प्रयोजनका यही एकमात्र खरूप है। विभिन्न युगोंमें प्रयोजनोंके विभिन्न खरूप होते हैं; परंतु उनमें बातें वे तीन ही होती हैं—साधुपरित्राण, दुष्टविनाश और धर्मसंस्थापन।

## माखनचोरीका रहस्य

भगवान्की छीछापर विचार करते समय यह बात स्मरण रखनी चाहिये कि भगवान्का छीछायाम, भगवान्के छीछापात्र और भगवान्का छीछाशरीर प्राकृत नहीं होता। भगवान्में देह-नेहीका मेद नहीं है। महाभारतमें आया है—

> न भूतसंघसंस्थानो देवस्य परमात्मनः। यो वेत्ति भौतिकं देहं कृष्णस्य परमात्मनः॥ स सर्वसाद् बहिष्कार्यः श्रौतसार्तविधानतः। मुखं तस्यावलोक्यापि सचैलः स्नानमाचरेत्॥

'परमात्माका शरीर भूतसमु शयसे बना हुआ नहीं होता । जो मनुष्य श्रीकृष्ण परमात्माके शरीरको भौतिक जानता-मानता है, उसका समस्त श्रीत- स्मार्त कमोंसे बहिष्कार कर देना चाहिये अर्थात् उसका किसी भी शास्त्रीय कर्ममें अधिकार नहीं है। यहाँतक कि उसका मुँह देखनेपर भी सचैछ (वस्नसहित) स्नान करना चाहिये।

श्रीमद्भागवत (१०। १४। २) में ब्रह्माजीने भगवान् श्रीकृष्णकी स्तुति करते हुए कहा है—

#### अस्यापि देव वपुषो मदनुप्रहस्य स्वेच्छामयस्य न तु भूतमयस्य कोऽपि ॥

'आपने मुझपर कृपा करनेके लिये ही यह स्वेच्छामय सिचदानन्दखरूप प्रकट किया है, यह पाध्वभौतिक कदापि नहीं है ।'

इससे यह स्पष्ट है कि भगवान्का सभी कुछ अप्राकृत होता है, उनके जन्म-कर्मकी सभी छीछाएँ दिव्य होती हैं; परंतु यह व्रजकी छीछा, व्रजमें निकुञ्जछीछा और निकुञ्जमें भी केवछ रसमयी गोपियोंके साथ होने-वाछी मधुर छीछा तो दिव्यातिदिव्य और सर्वगुहातम है। यह छीछा सर्वसाधारणके सम्मुख प्रकट नहीं है, सर्वथा अन्तरक्र-छीछा है और इसमें प्रवेशका अधिकार केवछ श्रीगोपीजनोंको ही है।

यदि भगवान्के नित्य परमधाममें अभिन्नरूपसे नित्य निवास करनेवाली नित्यसिद्धा गोपियोंकी दृष्टिसे न देखकर केवल साधनसिद्धा गोपियोंकी दृष्टिसे देखा जाय तो भी उनकी तपस्या इतनी कठोर थी, उनकी लालसा इतनी अनन्य थी, उनका प्रेम इतना व्यापक था और उनकी लगल इतनी सबी थी कि भक्तवाञ्छाकल्यक प्रेमरसमय भगवान् उनके इच्छानुसार उन्हें सुख पहुँचानेके लिये माखनचोरीकी लीला करके उनकी अभीष्ट पूजा प्रदृण करें, चीरहरण करके उनका रहा-सहा व्यवधानका परदा उठा दें और रासलीला करके उनको दिव्य सुख पहुँचायें तो कोई बड़ी बात नहीं है।

भगवान्की नित्यसिद्धा चिदानन्दमयी गोपियोंके अतिरिक्त बहुत-सी ऐसी गोपियाँ और थीं, जो अपनी महान् साधनाके फललरूप भगवान्की मुक्तजन-वाञ्छित सेवा करनेके छिये गोपियोंके रूपमें अवतीण हुई थीं। उनमेंसे कुछ पूर्वजन्मकी देवकन्याएँ थीं, कुछ श्रुतियाँ थीं, कुछ तपस्ती ऋषि थे और कुछ अन्य भक्तजन। इनकी कथाएँ विभिन्न पुराणोंमें मिळती हैं। श्रुतिरूप गोपियाँ, जो 'नेति-नेति'के द्वारा निरन्तर परमात्माका वर्णन करते रहनेपर भी उन्हें साक्षात्रूपसे प्राप्त नहीं कर सकतीं, गोपियोंके साथ भगवान् के दिव्य रसमय विहारकी बात जानकर गोपियोंकी उपासना करती हैं और अन्तमें खयं गोपीरूपमें परिणत होकर भगवान् श्रीकृष्णको साक्षात् अपने प्रियतमरूपसे प्राप्त करती हैं। इनमें मुख्य श्रुतियोंके नाम है—उद्गीता, सुगीता, कलगीता, कलक्षण्ठका और विपन्नी आदि।

भगवान्के श्रीरामावतारमें उन्हें देखकर मुग्य होनेवाले —अपने आप-को उनके खरूप-सौन्द्यपर न्यौछावर कर देनेवाले ऋषिगण, जिनकी प्रार्थनासे प्रसन्त होकर भगवान्ने उन्हें गोपी होकर अपनेको प्राप्त करनेका वर दिया था, बजमें गोपीरूपसे अवतीर्ण हुए थे। इसके अतिरिक्त मिथिलाकी गोपियाँ, कोसलकी गोपियाँ, अयोध्याकी गोपियाँ —पुलिन्दगोपियाँ, रमावैकुण्ठ, स्वेतद्वीप आदिकी गोपियाँ और जालन्धरी गोपियाँ आदि गोपियोंके अनेकों यूथ थे, जिनको बड़ी तपस्या करके भगवान्से वरदान पाकर गोपीरूपमें अवतीर्ण होनेका सौभाग्य प्राप्त हुआ था। पद्मपुराणके पातालखण्डमें बहुत-से ऐसे ऋषियोंका वर्णन है, जिन्होंने बड़ी कठिन तपस्या आदि करके अनेकों कल्पोंके बाद गोपी-खरूपको प्राप्त किया था। उनमेंसे कुछके नाम निम्नलिखत हैं—

१—एक उग्रतपा नामके ऋषि थे । वे अग्निहोत्री और बड़े दृढ़ ब्रती थे । उनकी तपस्या अद्भुत थी । उन्होंने पद्मदशाक्षरमन्त्रका जाप और रासोन्मत्त नव-किशोर श्यामसुन्दर श्रीकृष्णका ध्यान किया था । सौ कल्पों-के बाद वे सुनन्दनामक गोपकी कन्या 'सुनन्दा' हुए ।

२—एक सत्यतपा नामके मुनि थे। वे सूखे पत्तेपर रहकर दशाक्षर-मन्त्रका जाप और श्रीराधाजीके दोनों हाथ पकड़कर नाचते हुए श्रीकृष्णका ध्यान करते थे। दस कल्पके बाद वे सुभद्रनामक गोपकी कन्या 'सुभद्रा' हुए।

३—इरिधामा नामके एक ऋषि थे। वे निराहार रहकर 'क्वीं' काम-बीजसे युक्त विंशाक्षरी मन्त्रका जाप करते थे और माधवीमण्डपमें कोमझ- कोमल पत्तोंकी शय्यापर लेटे हुए युगल-सरकारका ध्यान करते थे। तीन कल्पके पश्चात् वे सारङ्ग-नामक गोपके घर 'रङ्गवेणी' नामसे अवतीर्ण हुए।

४—जाबालि नामके ब्रह्मज्ञानी ऋषि उन्होंने एक बार विशास्त्र वनमें विचरते-विचरते एक जगह बहुत बड़ी बावली देखी। उस बावलीके पश्चिम तटपर बड़के नीचे एक युवती स्त्री कठोर तपस्या कर रही थी। वह बड़ी सुन्दर थी। चन्द्रमाकी शुन्त्र किरणोंके समान उसकी किरणें चारों ओर ल्रिटक रही थीं। उसका बाँया हाथ अपनी कमरपर था और दाहिने हाथसे वह ज्ञानमुद्रा धारण किये हुए थी। जाबालिके बड़ी नम्रताके साथ पूछनेपर उस तापसीने बताया—

> ब्रह्मविद्याहमतुला योगीन्द्रैर्था च मृग्यते । साहं हरिपदाम्भोजकाम्यया सुचिरं तपः॥ चराम्यस्मिन् वने घोरे ध्यायन्ती पुरुषोत्तमम्। ब्रह्मानन्देन पूर्णोहं तेनानन्देन तृप्तधीः॥ तथापि शून्यमात्मानं मन्ये रुष्णरति विना।

> > (पद्मपुराण, पाताल० ७२ । ३०—३२)

भी वह अनुपम ब्रह्मविषा हूँ, जिसे बड़े-बड़े योगी सदा ढूँढ़ा करते हैं।
मैं श्रीकृष्णके चरण-कमलोंकी प्राप्तिक लिये इस घोर वनमें उस पुरुषोत्तमका
ध्यान करती हुई दीर्घकालसे तपस्या कर रही हूँ। मैं ब्रह्मानन्दसे परिपूर्ण
हूँ और मेरी बुद्धि भी उसी आनन्दसे परितृप्त है। परंतु श्रीकृष्णका प्रेम
मुझे अभी प्राप्त नहीं हुआ, इसलिये मैं अपनेको शून्य देखती हूँ। ब्रह्मझानी
जाबालिने उसके चरणोंपर गिरकर दीक्षा ली और फिर ब्रजवीधियोंमें
विहरनेवाले भगवान्का ध्यान करते हुए वे एक पैरसे खड़े होकर कठोर
तपस्या करते रहे। नौ कल्पोंके बाद प्रचण्ड नामक गोपके घर वे
भित्रगन्धा करते रहे। नौ कल्पोंके बाद प्रचण्ड नामक गोपके घर वे

५-कुशध्यज नामक ब्रह्मिके पुत्र शुचिश्रवा और सुवर्ण वेदतरवङ्ग थे। उन्होंने शीर्षासन करके 'ह्वीं है सः' मन्त्रका जप करते हुए और कंदर्प-सुन्दर गोकुळवासी दस वर्षकी उम्रके भगवान् श्रीकृष्णका ध्यान करते हुए घोर तपस्या की । कल्पके बाद वे व्रजमें **सु**धीर नामक गोपके घर **उ**रप**न** हुए ।

इसी प्रकार और भी बहुत-सी गोपियोंके पूर्वजन्मकी कथाएँ प्राप्त होती हैं, विस्तारभयसे उन सबका उल्लेख यहाँ नहीं किया गया। भगवान्-के लिये इतनी तपस्या करके, इतनी लगनके साथ कल्पोंतक साधना करके जिन त्यागी भगवत्येमियोंने गोपियोंका तन-मन प्राप्त किया था, उनकी अभिलाषा पूर्ण करनेके लिये, उन्हें आनन्द-दान देनेके लिये यदि भगवान् उनकी मनचाही लीला करते हैं तो इसमें आश्चर्य और अनाचारकी कौन-सी बात है ! रासलीलाके प्रसङ्गमें खयं भगवान्ने गोपियोंसे कहा है—

> न पारयेऽहं निरवद्यसंयुजां स्वसाधुक्तत्यं विबुधायुषापि वः । या माभजन् दुर्जरगेहश्टङ्खलाः संवृद्दच्य तद् वः प्रतियातु साधुना ॥

> > (१०।३२।२२)

'गंपियो ! तुमने घरकी सारी कठिन बेड़ियोंको काटकर मुझसे निष्कपट प्रेम किया है; यदि मैं तुममेंसे प्रत्येकके लिये अलग-अलग देवताओंकी आयुतक जीवन धारण करके तुम्हारे प्रेमका बदला चुकाना चाहूँ तो भी नहीं चुका सकता । मैं तुम्हारा ऋणी हूँ और ऋणी ही रहूँगा । तुम मुझे अपने साधुखभावसे ऋणरहित मानकर और भी ऋणी बना दो । यही उत्तम है।' सर्वलोकमहेश्वर भगवान् श्रीकृष्ण खयं जिन महाभागा गोपियोंके ऋणी बने रहना चाहते हैं, उनकी इच्छा, इच्छा होनेसे पूर्व ही, भगवान् पूर्ण कर दें—यह तो खाभाविक ही है।

भला, विचारिये तो सही—श्रीकृष्णगतप्राणा, श्रीकृष्णरसभावितमित गोपियोंके मनकी क्या स्थिति थी। गोपियोंका तन, मन, धन—सभी कुछ प्राणिप्रयतम श्रीकृष्णका था। वे संसारमें जीती थीं श्रीकृष्णके लिये, घरमें रहती थीं श्रीकृष्णके लिये और घरके सारे काम करती थीं श्रीकृष्णके लिये। उनकी निर्मल और योगीन्द-दुर्लभ पिंत्र बुद्धिमें श्रीकृष्णके सिवा अपना कुछ था हो नहीं। श्रीकृष्णके लिये ही, श्रीकृष्णको सुख पहुँचानेके लिये



वायत येमा आल्यु, हजा

ही, श्रीकृष्णकी निज सामग्रीसे ही श्रीकृष्णको प् जकर आकृष्णको देखकर वे सुखी होती थीं। प्रातःकाल निद्रा टूटनेके समयसे लेकर रातको सोनेतक वे जो कुछ भी करती थीं, सव श्रीकृष्णकी प्रीतिके लिये ही करती थीं। यहाँतक कि उनकी निद्रा भी श्रीकृष्णमें ही होती थी। खप्त और सुष्ठित दोनोंमें ही वे श्रीकृष्णकी मधुर और शान्त लीला देखती और अनुभव करती थीं। रातको दही जमाते समय श्यामसुन्दरकी माधुरी छिवका ध्यान करती हुई प्रेममयी प्रस्थेक गोपी अभिलाषा करती थी कि मेरा दही सुन्दर जमे, श्रीकृष्णके लिये उसे बिलोकर में बिदया-सा और बहत-सा माखन निकाद और उसे उतने ही कँचे छिकेर रख्ँ, जितनेपर श्रीकृष्णके हाथ आसानीसे पहुँच सकें, फिर मेरे प्राणधन बालकृष्ण अपने सखाओंको साथ लेकर हँसते और क्रीडा करते हुए घरमें पदार्पण करें, माखन छटें और अपने सखाओं और बंदरोंको छटायें, आनन्दमें मत्त होकर मेरे आँगनमें नाचें और मैं किसी कोनेमें छिपकर इस लीलाको अपनी आँखोंसे देखकर जीवनको सफल करूँ और फिर अचानक ही एकड़कर हृदयसे लगा छूँ। सूरदासजीने गाया है—

मैया री मोहि माखन भावे ।

जो मेवा पकवान कहत त्, मोहि नहीं रुचि आवे ॥

बज-जुवती हक पाछें ठाड़ी, सुनत स्थाम की बात ।

मन-मन कहित कबहुँ अपनें घर देखीं माखन खात ॥

बैठें जाइ मधनियाँ के दिग, मैं तब रहीं छपानी ।
सुरदास प्रभु अंतरजामी, ग्वालिन मन की जानी ॥

एक दिन श्यामसुन्दर कह रहे थे, 'मैया ! मुझे माखन भाता है; त् मेवा-पक्तवानके लिये कहती है, परंतु मुझे तो वे रुचते ही नहीं।' वहीं पीछे एक गोपी खड़ी श्यामसुन्दरकी बात सुन रही थी। उसने मन-ही-मन कामना की—'मैं कब इन्हें अपने घर माखन खाते देखूँगी ! ये मथानीके पास जाकर बैठेंगे, तब मैं लिप रहूँगी!' प्रभु तो अन्तर्यामी हैं, गोपीके मनकी जान गये और उसके घर पहुँचे तथा उसके घरका माखन खाकर उसे सुख दिया—'गये स्थाम तिहि ग्वालिन के घर।'

उसे इतना आनन्द हुआ कि वह फूली न समायी । सूरदासजी गाते हैं---

फूली फिरित ग्वालि मन में री।
पूछित सखी परस्पर बातें, पायी परयो कछू कहुँ तें री है
पुलकित रोम-रोम, गदगद, मुख बानी कहत न आवै।
ऐसी कहा आहि सो सखि री, हम की क्यों न सुनावै॥
तन न्यारी, जिय एक हमारी, हम तुम एके रूप।
सुरदास कहै ग्वालि सखिनि सीं, देख्यी रूप अनुप॥

वह ख़ुशीसे छक्तकर फूछी-फूछी फिरने छगी। आनन्द उसके इदयमें समा नहीं रहा था। सहेिलयोंने पूछा—'अरी! तुझे कहीं कुछ पड़ा धन मिछ गया क्या ?' वह तो यह सुनकर और भी प्रेमविह्वल हो गयी। उसका रोम-रोम खिछ उठा, वह गद्गद हो गयी, मुँहसे बोछी नहीं निकली। सिखयोंने कहा—'सिख! ऐसी क्या बात है, हमें सुनाती क्यों नहीं ? हमारे शरीर ही दो हैं, हमारा जी तो एक ही है—हम-तुम दोनों एकरूप ही हैं। मला, हमसे छिपानेकी कौन-सी बात है ?' तब उसके मुँहसे इतना ही निकला—'मैंने आज अनूप रूप देखा है।' बस, फिर वाणी इक गयी और प्रेमके आँसू बहने छगे! सभी गोवियोंकी यही दशा थी।

व्रज घर-घर प्रगटी यह बात ।
दिध-माखन चोरी किर छै हिर, ग्वाक सम्सा सँग स्नात ॥
व्रज-बिनता यह सुनि मन हरिषत, सदन हमारें आवें ।
मास्रन स्नात अचानक पार्वें, भुज भिर उरिहें छुवावें ॥
मनहीं मन अभिलाष करितं सब, हृदय घरित यह ध्यान ।
स्रदास प्रभु कों घर मैं लै, हुहों मास्रन स्नान ॥

× × × × ×

चली बज घर-घरनि यह बात ।

सँग लीन्हें, चोरि माखन खात ॥ नंद-सुत्त, सस्रा कोउ कहति, मेरे भवन भीतर, अबहिं पैठे धाह । कहति मोहि देखि द्वारें, उतिह गए पराइ॥ कोउ कहति, किहिं भाँति हरि कीं, देखीं अपने धाम । कोउ मास्त्रन देउँ आस्त्री, स्ताइ जितनी स्थाम ॥ हेरि कोड कहति, में देखि पाऊँ, भरि धरों अँकवारि! कडति, मैं बाँधि राखों, को सके निरवारि॥ कोर

सूर प्रभु के मिलन कारन, करति बिबिध विचार। जोरि कर विधि कीं मनावति पुरुष नंदकुमार॥

रातों गोपियाँ जाग-जागकर प्रातःकाळ होनेकी बाट देखनीं। उनका मन श्रीकृष्णमें लगा रहता। प्रातःकाळ जल्दी-जल्दी दही मथकर, माधन निकाळकर छींकेपर रखतीं। कहीं प्राणयन आकर छोट न जायँ, इसिलिये सब काम छोड़कर ने सबसे पहले यही काम करतीं और स्थामसुन्दर की प्रतीक्षामें न्याकुळ होती हुई मन-ही-मन सोवतीं—हा! आज प्राण-प्रियतम क्यों नहीं आये! इतनी देर क्यों हो गया! क्या आज इस दासीका घर पित्रत्र न करेंगे! क्या आज मेरे समर्पण किये हुए इस तुच्छ माखनका भोग छगाकर खयं सुखी होकर मुझे सुख न देंगे! कहीं यशोदा मैयाने तो उन्हें नहीं रोक लिया! उनके घर तो नो छाख गौएँ हैं। माखनकी क्या कमी है! मेरे घर तो ने कृपा करके हां आते हैं! इन्हीं विचारोंमें आँगू बहाती हुई गोपी क्षण-क्षणमें दौड़कर दरवाजेपर जाती। छाज छोड़कर रास्तेकी ओर देखती। सांख्योंसे पूछनी। एक-एक निमेष उसके लिये युगके समान हो जाता। ऐसी भाग्यवती गोपियोंकी मन:कामना भगवान् उनके घर प्यारकर पूर्ण करते।

सूरदासजीने गाया है---

प्रथम करी हरि माखन-चोरी।

ग्वाकिनि मन इच्छा करि पूरन, आप भने ब्रज-खोरी॥
मन में यहै बिचार करत हरि, ब्रज घर-घर सब जाऊँ।
गोकुक जनम लियौ सुख-कारन, सब कें माखन खाऊँ॥
बाकक्ष्प जसुमति मोहि जाने, गोपिनि मिलि सुख-भोग।
सूरदास प्रभु कहत प्रेम सों, ये मेरे ब्रज लोग॥

अपने निजजन ब्रजवासियोंको सुखी करनेके छिये ही तो भगवान् गोकुळ-में पधारे थे। माखन तो. नन्दबाबाके घरपर कम न था, छाख-छाख गीएँ थीं। वे चाहे जितना खाते-छुटाते। परंतु वे तो केवछ नन्दबाबाके ही नहीं, सभी ब्रजवासियोंके अपने थे, समीको सुख देना चाहते थे। गोधियों-की छाछसा पूरी करनेके छिये ही वे उनके घर जाते और चुरा-चुराकर माखन खाते । यह वास्तवमें चोरी नहीं, यह तो गोपियोंकी पूजा-पदितका भगवान्के द्वारा खीकार था । भक्तवरसङ भगवान् भक्तकी पूजाका खीकार कैसे न करें !

भगवान्की इस दिव्यर्छाठा---- गाखनचोरीका रहस्य न जाननेके कारण ही कुछ छोग इसे आदर्शके विपरीत बतछाते हैं । उन्हें पहले समझना चाहिये चोरी क्या वस्तु है, वह किसकी होती है और कौन करता है। चोरी उसे कहत हैं जब किसी दूसरेकी कोई वस्तु उसकी इच्छाके विना, उसक अनजानमें और आगं भी वह जान न पाये---ऐसी इन्छा रखकर है ही जाती है। भगवान् श्राकृष्ण गोनियोंके घरसे माखन होते थे उनकी इन्छासे, गोपियोंक अनजानमें नहीं--उनकी जानमें, उनके देखते-देखते और आगे जनानंकी कोई बात ही नहीं--उनके सामने ही दौड़ते हुए निकल जाते थे। इसरी बात महत्त्वकी यह है कि संसारमें या संसारके बाहर ऐसी कौन-सी वस्तु है, जो श्रीमगवान् की नहीं है और ने उसकी चोरी करते हैं ! गोपियोंका तो सर्वस्त श्रीभगवान्का था ही, सारा जगत् ही उनका है। वे भछा, किसकी चौरी कर सकते हैं ! हाँ, चौर तो वास्तवमें वे छोग हैं, जो भगवान्की वस्तुको अपनी मानकर ममता-आसक्तिमें फँसे रहते हैं और दण्डके पात्र वनते हैं । उन्युक्त सभी दृष्टियोंसे यही सिद्ध होता है कि माखन चोरी चोरी न थी, भगशन्की दिव्य लीछा थी। असलमें गोपियोंने प्रेमकी अधिकतासे ही भगवानका प्रेमका नाम 'चोर' रख दिया था; क्योंकि वे उनके चित्तचोर तो थे ही । यही रहस्य है ।

जो लोग भगवान् श्रीकृष्णको भगवान् नहीं मानते, यद्यपि उन्हें श्रीमद्भागवतमें वर्णित भगवान्की लीलापर विचार करनेका कोई अधिकार नहीं है, उनकी दृष्टिसे भी इस प्रसङ्गमें कोई आपत्तिजनक बात नहीं है; क्योंकि श्रीकृष्ण उस समय लगभग दो-तीन वर्षके बच्चे ये और गोपियाँ अत्यधिक स्नेहके कारण उनके ऐसे-ऐसे मधुर खेल देखना चाहती थी।

## चीरहरण-रहस्य

चीरहरणके प्रसङ्गको लेकर कई तरहकी शङ्काएँ की जाती हैं, अतएव इस सम्बन्धमें कुछ बिचार करना आवश्यक है। वास्तवमें वात यह है कि सिचदानन्दघन भगवान्की दिज्य मधुर रसमयी लीलाओंका रहस्य जाननेका सौभाग्य बहुत थांड़े लोगोंको होता है। जिस प्रकार भगवान् चिन्मय हैं, उसी प्रकार उनकी लीलाएँ भी चिन्मयी होती हैं। सिचदानन्दरसमय साम्राज्यके जिस परमोन्तत स्तरमें यह लीला हुआ करती है, उसकी ऐसी विलक्षणता है कि कई बार तो ज्ञान-विज्ञानखरूप विशुद्ध चेतन परमज्ञहमें भी उसका प्राकट्य नहीं होता और इसीलिये ब्रह्मसाक्षात्कारको प्राप्त महात्मालोग भी इस लीला-रसका समाखादन नहीं कर पाते। भगवान्की इस परमोज्ज्वल दिज्य रस-लीलाका यथार्थ प्रकाश तो भगवान्की खरूपभूता हादिनी शक्ति नित्यनिकुक्षेश्वरी श्रीवृषभानुनन्दिनी श्रीराधाजी और तदङ्गभूता प्रेममयी गोपियोंके ही इदयमें होता है और वे ही निरावरण होकर भगवान्की इस परम अन्तरङ्ग रसमयी लीलाका समाखादन करती हैं।

दशम स्कन्धके इक्कीसवें अध्यायमें ऐसा वर्णन आया है कि भगवान्की रूपमाधुरी, वंशीध्वनि और प्रेममयी छीन्त्रएँ देख सुनकर गोपियाँ सुग्ध हो जाती हैं । बाईसवें अध्यायमें उसी प्रेमकी पूर्णता प्राप्त करने के छिये वे साधनमें छग जाती हैं। इसी अध्यायमें भगवान् आकर उनकी साधना पूर्ण करते हैं। यही चीर-इरणका प्रसङ्ग है।

गोपियाँ क्या चाहती थीं, यह बात उनकी साधनासे स्पष्ट है। वे चाहती थीं---श्रीकृष्णके प्रति पूर्ण आत्म-समर्पण, श्रीकृष्णके साथ इस प्रकार घुल-भिल जाना कि उनका रोम-रोम, मन-प्राण, सम्पूर्ण आत्मा केवल श्रीकृष्णमय हो जाय । शरत्-कालमें उन्होंने श्रीकृष्णकी वंशीष्ट्रनिकी चर्चा आपसमें की थी, हेमन्तक पहले ही महीनेमें अर्थात् भगवान्के विमूर्ति-खरूप मागशीषमें उनकी साधना प्रारम्भ हो गयी । विलम्ब उनके लिये असह्य था । जाड़ेके दिनोंमें वे प्रातःकाल ही यमुना-स्नानके लिये जाती, उन्हें शरीरकी परवा नहीं था । बहुत-सी कुमारी म्वाछिने एक साथ हो जाती, उनमें ईर्ध्या-द्वेष नहीं थः। वे ऊँचे स्वरसे श्रीकृष्णका नाम-कीर्तन करती हुई जाती, उन्हें गाँव और जातिवालांका भय नहीं था। वे घरमें भी हिविष्यात्रका ही भोजन करतीं, वे श्रीकृष्णके छिये इतनी ब्याकुल हो गवी थीं कि उन्हें माता-पितातकका संकोच नहीं था। वे विचिपूर्वक देवीकी बालुकामयी मूर्ति बनाकर पूजा और मन्त्र-जप करती थीं। अपन इस कार्यको सर्वथा उचित और प्रशस्त मानती थीं। एक वाक्यमें— उन्होंने अपना कुछ, परिवार, धर्म, संकोच और व्यक्तित्व भगवान्के चरणोमें सर्वया समर्पण कर दिया था। वे यही जपती रहती थीं कि एकमात्र नन्दनन्दन ही हमारे प्रागोंके स्वामी हों । श्रीकृष्ण तो वस्तुतः . उनके खामी थे ही; परंतु लीलाकी दृष्टिसे उनके समर्पणमें थोड़ी कमी थीं । वे निरावरणरूपसे श्रीकृष्णके सामने नहीं जा रही थीं, उनमें थोड़ी झिझक थी; उनकी यही झिझक दूर करनेके लिये—**-उ**नकी साधना, उनका समर्पण पूर्ण करनेके लिये उनका आवरण मङ्ग कर देनेकी आवश्यकता थी, उनका यह आवरणरूप चीर हर लेना जरूरी या और यही काम भगवान् श्रीकृष्णने किया । इसीकै लिये वे योगेश्वरोंके ईश्वर भगवान् अपने मित्र म्बालबालोंक साथ यमुनातटपर पदारे थे ।

साधक अपनी शक्तिसे, अपने बल और संकल्पसे केवल अपने

निश्चयसे पूर्ण समर्पण नहीं कर सकता । समर्पण भी एक किया है और उसका करनेवाला असमर्पित ही रह जाता है । ऐसी श्वितिमें अन्तरात्माका पूर्ण समर्पण तब होता है, जब भगवान् खयं आकर वह संकल्प खीकार करते हैं और संकल्प करनेवालेको खीकार करते हैं । यहीं जाकर समर्पण पूर्ण होता है । साधकका कर्तव्य है—पूर्ण समर्पणकी तैयारी ! उसे पूर्ण तो भगवान् ही करते हैं ।

भगवान् श्रीकृष्ण यों तो लीलापुरुषोत्तम हैं; फिर भी जब अपनी लीला प्रकट करते हैं, तब वे मर्यादाका उल्लान नहीं करते, स्थापना ही करते हैं। विधिका अतिक्रमण करके कोई साधनाके मार्गमें अप्रसर नहीं हो सकता। परंतु हृदयकी निष्कपटना, सचाई और सचा प्रेम विधिके अतिक्रमणको भी हल्का कर देता है। गोपियाँ श्रीकृष्णको प्राप्त करनेके लिये जो साधना कर रही थीं, उसमें एक त्रुटि थी। वे शास्त्र-मर्यादा और परम्परागत सनातन मर्यादाका उल्लान करके नग्न-स्नान करती थीं। यद्यपि उनकी यह क्रिया अज्ञानपूर्वक ही थी, तथापि भगवान् के द्वारा इसका मार्जन होना आवस्यक था। भगवान् ने गोपियोंसे इसका प्रायश्चित्त भी करवाया। जो लोग भगवान् के प्रेमके नामपर विधिका उल्लान करते हैं, उन्हें यह प्रसङ्ग ध्यानसे पढ़ना चाहिये और भगवान् शास्त्रविधिका कितना आदर करते हैं, यह देखना चाहिये।

वैसी भक्तिका पर्यवसान रागात्मिका भक्तिमें है और रागात्मिका भक्ति पूर्ण समर्पणके रूपमें परिणत हो जाती है। गोपियोंने वैधी भक्तिका अनुष्ठान किया, उनका हृदय तो रागात्मिका भक्तिसे भरा हुआ था ही। अब पूर्ण समर्पण होना चाहिये। चीरहरणके द्वारा वही कार्य सुसम्पन्न होता है।

गोपियोंने जिनके लिये होक-परहोक, खार्य-परमार्थ, जाति-कुल, पुरजन-परिजन और गुरुजनोंकी परवा नहीं की, जिनकी प्राप्तिके लिये ही उनका यह महान् अनुष्ठान है, जिनके चरणोंमें उन्होंने अपना सर्वख निद्यावर कर रक्खा है, जिनसे निरावरण मिळनकी ही एकमात्र अभिद्यापा उनके मनमें

है, उन्हीं निरावरण रसमय भगवान् श्रीकृष्णके सामने वे निरावरण भावसे न जा सकें—क्या यह उनकी साधनाकी अपूर्णता नहीं है ! है, अवश्य है और यह समझकर ही गोपियाँ निरावरणरूपसे उनके सामने गर्यों।

श्रीकृष्ण चराचर प्रकृतिके एकमात्र अधीखर हैं; समस्त क्रियाओं कर्ता, भोक्ता और साक्षी भी वे ही हैं। ऐसा एक भी व्यक्त या अव्यक्त पदार्थ नहीं है, जो बिना किसी परदेके उनके सामने न हो। वे ही सर्वव्यापक, अन्तर्यामी हैं। गोपियोंके, गोपोंके और निख्छ विश्वके वे ही आत्मा हैं। उन्हें खामी, गुरु, पिता, माता, सखा, पित आदिके क्यमें मानकर लोग उन्हींकी उपासना करते हैं। गोपियों उन्हीं भगवान्को, यह जानते हुए कि ये ही भगवान् हैं—ये ही योगेश्वरेश्वर, क्षराक्षरातीत पुरुषोत्तम हैं—पतिके रूपमें प्राप्त करना चाहती थीं। श्रीमद्भागवतके दशम स्कन्धका श्रद्धाभावसे पाठ कर जानेपर यह बात बहुत ही स्पष्ट हो जाती है कि गोपियों श्रीकृष्णके वास्तविक खरूपको जानती थीं, पहचानती थीं। वेणुगीत, गोपीगीत, युगळगीत और श्रीकृष्णके अन्तर्धान हो जानेपर गोपियोंके अन्वेषणमें यह बात कोई भी देख-सुन-समझ सकता है। जो लोग भगवान्को भगवान् मानते हैं, उनसे सम्बन्ध रखते हैं, ख्रामी-सुहृद् आदिके रूपमें उन्हें मानते हैं, उनके हृदयमें गोपियोंके इस लोकोत्तर माधुर्यसम्बन्ध और उसकी साधनाक प्रति शाङ्का ही कैसे हो सकती है।

गोपियोंकी इस दिव्य लीलाका जीवन उच्च श्रेणीके साधकके लिये आदर्श जीवन है। श्रीकृष्ण जीवके एकमात्र प्राप्तव्य साक्षात् परमात्मा हैं। हमारी बुद्धि, हमारी दृष्टि देहतक ही सीमित है। इसलिये हम श्रीकृष्ण और गोपियोंक प्रेमको भी केवल देहिक तथा कामनाकलुषित समझ बैठते हैं। उस अपार्थिव और अप्राकृत लीलाको इस प्रकृतिके राज्यमें घसीट लाना हमारी स्थूल वासनाओंका हानिकर परिणाम है। जीवका मन मोगामिमुख वासनाओंसे और तमोगुणी प्रवृत्तियोंसे अभिमूत रहता है। वह निपयोंमें ही इधर-से-उधर भटकता रहता है और अनेकों प्रकारके रोग-शोकसे आकान्त रहता है। जब कभी पुण्यकमोंका फल उदय होनेपर

भगवान्की अचिनय अहँतुकी कृपासे विचारका उदय होता है, तब जीव दु:खज्वालासे त्राण पानके लिये और अपने प्राणोंको शान्तिमय धाममें पहुँचानेके लिये उत्सुक हो उठता है। वह भगवान्के छीलाधामोंकी यात्रा करता है, सत्सङ्ग प्राप्त करता है और उसके हृदयकी छुटपटी उस आकाङ्काको लेकर, जो अवतक सुप्त थी, जगकर बड़े वेगसे परमारमाकी ओर चल पड़ती है। चिरकालसे विषयोंका ही अभ्यास होनेके कारण बीच बीचमें विषयोंके संस्कार उसे सताते हैं और बार-बार विक्षेपोंका सामना करना पड़ता है। परंतु भगवान्की प्रार्थना, कीर्तन, स्मरण, चिन्तन करते-करते चित्त सरस होने लगता है। योड़ा-सा रसका अनुभव होते ही चित्त बड़े वेगसे अन्तर्देशमें प्रवेश कर जाता है और भगवान् मार्गदर्शकके रूपमें संसार-सागरसे पार ले जानेवाली नावपर केवटके रूपमें अथवा यों कहें कि साक्षात् चित्स्वरूप गुरुदेवक रूपमें प्रकट हो जाते हैं। ठीक उसी क्षण अभाव, अपूर्णता और सीमाका बन्धन नष्ट हो जाता है, विशुद्ध आनन्द—विशुद्ध ज्ञानकी अनुभृति होने लगती है।

गोपियों, जो अभी-अभी साधनसिद्ध होकर भगवान्की अन्तरङ्ग लीलामें प्रविष्ट होनेवाली हैं, चिरकालसे श्रीकृष्णके प्राणोंमें अपने प्राण मिला देनेके लिये उत्कण्ठित हैं, सिद्धिलाभके समीप पहुँच चुकी हैं, अथवा जो नित्यसिद्धा होनेपर भी भगवान्की इच्छाके अनुसार उनकी दिव्य लीलामें सहयोग प्रदान कर रही हैं, उनके इदयके समस्त भावोंके एकान्त ज्ञाना श्रीकृष्ण बाँसुरी बजाकर उन्हें आकृष्ट करते हैं और जो कुछ उनके इदयमें बचे-खुचे पुराने संस्कार हैं, मानो उन्हें धो डालनेके लिये साधनामें लगाते हैं। उनकी कितनी दया है, वे अपने प्रेमियोंसे कितना प्रेम करते हैं—यह सोचकर चित्त मुग्ध हो जाता है, गद्गद हो जाता है।

श्रीकृष्ण गोपियोंके वस्त्रोंके रूपमें उनके समस्त संस्कारोंके आवरण अपने हाथमें लेकर पास ही कदम्बके वृक्षपर चढ़कर बैठ गये। गोपियाँ जलमें थीं; वे जलमें सर्वव्यापक, सर्वदर्शी भगवान् श्रीकृष्णसे मानो अपनेको गुप्त समझ रही थीं—वे मानो इस तस्त्रको भूल गयी थीं कि श्रीकृष्ण जलमें ही नहीं हैं, खयं जलखरूप भी वे ही हैं। उनके पुराने संस्कार श्रीकृष्णके सम्मुख जानेमें बाधक हो रहे थे; वे श्रीकृष्णके छिये सब कुछ भूछ गयी थीं, परंतु अबतक अपनेको नहीं भूली थीं। वे चाहती थीं केवल श्रीकृष्णको, परंतु उनके संस्कार बीचमें एक परदा रखना चाहते थे। प्रेम प्रेमी और प्रियतमके बीचमें एक पुष्पका भी परदा नहीं रखना चाहता। प्रेमकी प्रकृति है सर्वथा व्यवधानरिहत, अबाध और अनन्त मिलन । जहाँतक अपना सर्वस्व—इसका विस्तार चाहे जितना हो—प्रेमकी ज्वालामें भस्म नहीं कर दिया जाता, वहाँतक प्रेम और समर्पण दोनों ही अपूर्ण रहते हैं। इसी अपूर्णताको दूर करते हुए, 'शुद्ध भावसे प्रसन्न हुए' (शुद्धभाव-प्रसादित: ) श्रीकृष्णने कहा कि 'मुझसे अनन्य प्रेम करनेवाछी गोपियो ! एक बार, केवल एक बार अपने सर्वखको और अपनेको भी भूलकर मेरे पास आओ तो सही । तुम्हारे हृदयमें जो अव्यक्त स्याग है, उसे एक क्षणके छिये व्यक्त तो करो । क्या तुम मेरे छिये इतना भी नहीं कर सकती हो ?' गोपियोंने मानो कहा—'श्रीकृष्ण ! हम अपनेको कैसे भूलें ! हमारी जन्म-जन्मकी धारणाएँ भूलने दें, तब न । इम संसारके अगाध जलमें आकण्ठ मग्न हैं । जाड़ेका कष्ट भी है । हम आना चाहनेपर भी नहीं आ पातीं । स्यामसुन्दर ! प्राणोंके प्राण ! हमारा दृदय तुम्हारे सामने उन्मुक्त है। हम तुम्हारी दासियाँ हैं। तुम्हारी आज्ञाओंका पालन करेंगी । परंतु हमें निरावरण करके अपने सामने मत बुलाओ । साधककी यह दशा---भगवानको चाहना और साथ ही संसारको भी न छोड़ना, संस्कारोंमें ही उलझे रहना—मायाके परदेको बनाये रखना बड़ी द्विविधाकी दशा है। भगवान् यही सिखाते हैं कि 'संस्कारश्चन्य होकर, निरावरण होकर, मायाका परदा हटाकर आओ । मेरे पास आओ । अरे, तम्हारा यह मोहका परदा तो मैंने ही छीन लिया है; तुम अब इस परदेके मोहमें क्यों पड़ी हो ! यह परदा ही तो परभात्मा और जीवक बीचमें बड़ा व्यवधान है; यह हट गया, बड़ा कल्याण हुआ । अब तुम मेरे पास आओ, तभी तुम्हारी चिरसंचित आकाङ्काएँ पूरी हो सकेंगी। परमात्मा श्रीकृष्णका यह आह्वान, आत्माके आत्मा परम प्रियतमके मिलनका वह

मधुर आमन्त्रण भगवत्क्रपासे जिसके अन्तर्देशमें प्रकट हो जाता है, वह प्रेममें निमग्न होकर सब कुछ छोड़कर, छोड़ना भी भूलकर प्रियतम श्रीकृष्णके चरणोंमें दौड़ आता है। फिर न उसे अपने वस्त्रोंकी सुधि रहती है और न लोगोंका ध्यान ! न वह जगत्को देखता है न अपनेको। यह भगवत्प्रेमका रहस्य है। विशुद्ध और अनन्य भगवत्प्रेममें ऐसा होता ही है।

गोपियाँ आयीं, श्रीकृष्णके चरणोंके पास म्कभावसे खड़ी हो गयीं। उनका मुख ळजावनत था। यिकिचित् संस्कारशेप श्रीकृष्णके पूर्ण आभिमुख्यमें प्रतिबन्धक हो रहा था। श्रीकृष्ण मुसकराये। उन्होंने इशारेसे कहा- दितने बड़े त्यागमें यह संकोच कल्डक है। तुम तो सदा निष्कलका हो; तुम्हें इसका भी त्याग, त्यागके भावका भी त्याग- त्यागकी स्पृतिका भी त्याग करना होगा। गोपियोंकी दृष्टि श्रीकृष्णके मुखकमलपर पड़ी। दोनों हाथ अपने-आप जुड़ गये और सूर्यमण्डलमें विराजमान अपने प्रियतम श्रीकृष्णसे ही उन्होंने प्रेमकी भिक्षा माँगी। गोपियोक इसी सर्वख-त्यागने, इसी पूर्ण समर्पणने, इसी उच्चतम आत्मविस्पृतिने उन्हों भगवान् श्रीकृष्णके प्रेमसे भर दिया। वे दिव्य रसके अलौकिक अप्राकृत मधुके अनन्त समुद्रमें डूबने-उतराने लगीं। वे सब कुछ भूल गयीं, भूलनेवालेको भी भूल गयीं। उनकी दृष्टमें अब स्थामसुन्दर थे। बस, केवल स्थामसुन्दर थे।

जब ग्रेमी भक्त आत्मिवस्मृत हो जाता है, तब उसका दायित्व प्रियतम भगवान्पर होता है। अब मर्यादारक्षाके लिये गोपियोंको तो वलकी आवश्यकता थी नहीं; क्योंकि उन्हें जिस वस्तुकी आवश्यकता थी, वह मिल चुकी थी। परंतु श्रीकृष्ण अपने प्रेमीको मर्यादाच्युत नहीं होने देते। वे खयं उन्हें वस्र देते हैं और अपनी अमृतमयी वाणीके द्वारा उन्हें विस्मृतिसे जगाकर फिर जगत्में लाते हैं। श्रीकृष्णने कहा—'गोपियो! तुम सती-साध्वी हो। तुम्हारा प्रेम और तुम्हारी साधना मुझसे लिपी नहीं है। तुम्हारा संकल्प सत्य होगा। तुम्हारा यह संकल्प—तुम्हारी यह कामना तुम्हें उस पदपर प्रतिष्ठित करती है, जो निस्संकल्पता और निष्कामताका फल है। तुम्हारा उद्देश्य पूर्ण, तुम्हारा समर्पण पूर्ण और अब आगे आनेवाली

शारदीय रात्रियोंमें हमारे साथ रमण होगा। भगवान्ने साधना सफल होनेकी अवधि निर्धारित कर दी। इससे भी स्पष्ट है कि भगवान् श्रीकृष्णमें किसी भी काम-विकारकी कल्पना नहीं थी। कामी पुरुषका चित्त बल्लहीन लियोंको देखकर एक क्षणके लिये भी कब वशमें रह सकता है ?

एक बात बड़ी विलक्षण है। भगवान्के सम्मुख जानेके पहले जो वस्त्र समर्पणकी पूर्णनामें बायक हो रहे थे—विक्षेपका काम कर रहे थे—वे ही भगवान्की कृपा, प्रेम, सांनिष्य और वरदान प्राप्त होनेके पश्चात् 'प्रसाद'-स्वरूप हो गये । इमका कारण क्या है ! इसका कारण 🕏, भगवान्का सम्बन्ध । भगवान्ने अपने हाथसे उन वस्नोंको उठाया था और फिर उन्हें अपने उत्तम अङ्ग कंघेपर रख लिया था। नीचेके शरीरमें पहननेकी साङ्ग्रिं भगवानुके कंघेपर चढ़कर — उनका संस्पर्श पाकर कितनी अप्राकृत रसात्मक हो गर्यी, कितनी पवित्र—कृष्णमय हो गर्यी, इसका अनुमान कौन लगा सकता है । असलमें यह संसार तभीतक बाधक और विक्षेपजनक है, जबतक यह भगवान्से सम्बन्ध और भगवान्का प्रसाद नहीं हो जाता । उनके द्वारा प्राप्त होनेपर तो यह बन्धन ही मुक्तिखरूप हो जाता है। उनके सम्पर्कमें जाकर माया विशुद्ध विद्या बन जाती है । संसार और उसके समन्त कर्म अमृतमय आनन्दरससे परिपूर्ण हो जाते हैं। तब बन्धनका भय नहीं रहता। कोई भी आवरण हमें भगवान्के दर्शनसे विश्वत नहीं रख सकता । नरक नरक नहीं रहता, भगवान्का दर्शन होते रहनेके कारण वह वैकुण्ट बन जाता है। इस स्थितिमें पहुँचकर भी बड़े-बड़े साधक प्राकृत पुरुषके समान आचरण करते हुए-से दीखते हैं। भगवान् श्रीकृष्णका अपनी होकर गोपियाँ पुनः वे ही वस्र धारण करती हैं अथवा श्रीकृष्ण वे ही वस्त्र धारण कराते हैं: परंत गोपियोंकी दृष्टिमें अब ये वस्न वे वस्न नहीं हैं, वस्तुत: वे हैं भी नहीं---अब तो ये दूसरी ही वस्तु हो गये हैं। अब तो ये भगवान्के पावन प्रसाद हैं, पल-पलपर भगवान्का स्मरण करानेवाले भगवान्के परम सुन्दर प्रतीक हैं । इसीसे उन्होंने उन्हें खोकार भी किया । उनकी प्रेममयी स्थिति मर्यादाके ऊपर थी, फिर भी उन्होंने भगवान्की इच्छासे मर्यादा स्वीकार की । इस दृष्टिसे विचार करनेपर ऐसा जान पड़ता है कि भगवान्की यह चीरहरण-लीला भी अन्य लीलाओंकी भाँति उचतम मर्यादासे परिपूर्ण है ।

भगवान् श्रीकृष्णकी लीलाओंके सम्बन्धमें केवल वे ही प्राचीन आर्षप्रन्थ प्रमाण हैं, जिनमें उनकी छीछाका वर्णन हुआ है। उनमेंसे एक भी ऐसा प्रन्थ नहीं है, जिसमें श्रीकृष्णकी भगवत्ताका वर्णन न हो। श्रीकृष्ण 'खयं भगवान्' हैं, यही बात सर्वत्र मिलती है। जो श्रीकृष्णको वे जन प्रन्थोंको भगवान् नहीं मानते, यह स्पष्ट है कि भी नहीं मानते । और जो उन प्रन्थोंको ही मानते, वे उनमें वर्णित लीलाओंके आधारपर श्रीकृष्ण-चरित्रकी समीक्षा करनेका अधिकार भी नहीं रखते । भगवान्की लीलाओंको मानवीय चरित्रके समकक्ष रखना शास्त्रदृष्टिसे एक महान् अपराध है और उसके अनुकरणका तो सर्वथा ही निषेध है । मानवबुद्धि—जो स्थूलताओंसे ही परिवेष्टित है--केवल जडके सम्बन्धमें ही सोच सकती है, भगवानकी दिव्य चिनमयी लीलाके सम्बन्धमें कोई कल्पना ही नहीं कर सकती । वह बुद्धि खयं ही अपना उपहास करती है, जो समस्त बुद्धियोंके प्रेरक और बुद्धियोंसे अत्यन्त परे रहृनेवाले परमात्माकी दिव्य छीलाको अपनी कसौटीपर कसती है।

हृदय और बुद्धिके सर्वथा विपरीत होनेपर भी यदि थोड़ी देरके लिये मान लें कि श्रीकृष्ण भगवान् नहीं थे या उनकी यह लीला मानवीय थी. तो भी तर्क और युक्तिके सामने ऐसी कोई बात नहीं टिक पानी, जो श्रीकृष्णके चरित्रमें लाञ्छन हृप हो। श्रीमद्भागवतका पारायण करनेवाले जानते हैं कि वनमें श्रीकृष्णने केवल ग्यारह वर्षकी अवस्थातक ही निवास किया था। यदि रासलीलाका समय दसवाँ वर्ष मानें तो नवें वर्षमें ही चीरहरणलीला हुई थी। इस बातकी कल्पना भी नहीं हो सकती कि आठनी वर्षके बालकमें कामोत्तेजना हो सकती है। गाँवकी गँवारिन ग्वालिनें, जहाँ वर्तमानकालकी नागरिक मनोवृत्ति नहीं पहुँच पायी है, एक आठनी वर्षके बालकसे अवैध सम्बन्ध करना चाहें और उसके लिये साधना करें—यह कदापि सम्भव नहीं दीखता। उन कुमारी गोपियोंके मनमें कलुषित वृत्ति

थी, यह वर्तमान कलुषित मनोवृत्तिकी उदृङ्कना है। आजकल जैसे गाँवकी छोटी-छोटी लड़िक्याँ 'राम'-सा वर और 'लक्ष्मण'-सा देवर पानेके लिये देवी-देवताओंकी पूजा करती हैं, वैसे ही उन कुमारियोंने भी परमधुन्दर परममधुर श्रीकृष्णको पानेके लिये देवी-पूजन और व्रत किये थे। इसमें दोषकी कौन-सी बात है!

आजकी बात निराली है। भोगप्रधान देशोंमें तो नग्नसम्प्रदाय और नग्नसानके क्ष्म भी बने हुए हैं। उनकी दृष्टि इन्द्रिय-तृप्तिक ही सीमित है। भारनीय मनोवृति इस उत्तेनक एवं मलिन व्यापारके विरुद्ध है। नग्नस्नान एक दोन है, तो पशुल्वको बढ़ानेवाला है। शास्त्रोंमें इसका निषेध है; 'न नग्नः स्नायात्'—यह शास्त्रकी आज्ञा है। श्रीकृष्ण नहीं चाहते थे कि गोपियाँ शास्त्रके विरुद्ध आचरण करें। भारतीय ऋषियोंका वह सिद्धान्त, जो सभी वस्तुओंमें पृथक्-पृथक् देवताओंका अस्तित्व मानता है, इस नग्नस्नानको केवल लौकिक अनर्ध ही नहीं, देवताओंके प्रति अपराध बतलाता है। श्रीकृष्ण जानते थे कि इससे वरुण देवताका अपमान होता है। गोनियाँ अपनी अभीष्ट-सिद्धिके लिये जो तपस्या कर रही थीं, उसमें उनका नग्नस्नान अनिष्ट फल देनेवाला था और इस प्रथाके प्रभातमें ही यदि इसका विरोध न कर दिया जाय तो आगे चलकर इसका विस्तार हो सकता है, इसलिये श्रीकृष्णने अलौकिक ढंगसे इसका निषेध कर दिया।

गाँवोंकी ग्वालिनोंको इस प्रथाकी बुराई किस प्रकार समझायी जाय, इसके लिये भी श्रीकृष्णने एक मौलिक उपाय सोचा । यदि वे गोपियोंके पास जाकर उन्हें देवनाव।दकी फिलासफी समझाते तो वे सरखतासे नहीं समझ सकती थीं । उन्हें तो इस प्रथाके कारण होनेवाली विपत्तिका प्रत्यक्ष अनुभव करा देना था और विपत्तिका अनुभव करानेके पश्चात् उन्होंने देवताओंके अपमानकी बात भी बता दी तथा अञ्चलि बाँधकर क्षमा-प्रार्थनारूप प्रायश्चित्त भी करवाया । महापुरुषोंके अंदर उनकी बाल्यावस्थामें भी ऐसी प्रतिभा देखो जानी है

श्रीकृष्ण आठ-नी वर्षके थे, उनमें कामोत्तेजना नहीं हो सकती

और नग्नस्नानकी कुप्रथाको नष्ट करनेके लिये उन्होंने चीरहरण किया— यह उत्तर सम्भव होनेपर भी श्रीमद्भागवतमें आये हुए काम और 'रमण' शब्दोंसे कई लोग भड़क उठते हैं। यह केवल शब्दकी पकड़ है, जिसपर महात्मालोग घ्यान नहीं देते। श्रुतियोंमें आर गीतामें भी अनेकों वार काम , 'रमण' और 'रित' आदि शब्दोंका प्रयोग हुआ है; परंतु वहाँ उनका अश्लील अर्थ नहीं होता। गीतामें तो 'धर्माविरुद्ध काम' को परमात्माका खरूप बतलाया गया है। महापुरुषोंका आत्मरमण, आत्मिमिथुन और आत्मरित प्रसिद्ध ही है। ऐसी स्थितिमें केवल कुछ शब्दोंको देखकर भड़कना विचारशील पुरुषोंका काम नहीं है। जो श्रीकृष्णको केवल मनुष्य समझते हैं, उन्हें 'रमण' और 'रित' शब्दोंका अथ केवल कीड़ा अथवा खिल्लाड़ समझना चाहिये, जैसा कि घ्याकरणके अनुसार ठीक है—'रमु कीडायाम्।'

दृष्टिभेदसे श्रीकृष्णकी छीटा भिन्न-भिन्न रूपमें दीख पड़ती है। अध्यातमवादी श्रीकृष्णको आत्माके रूपमें देखते हैं और गोवियोंको वृत्तियोंके रूपमें । वृत्तियोंका आवरण नष्ट हो जाना ही 'चीरहरण-लीला' है और उनका आत्मामें रम जाना ही 'रास' है । इस दृष्टिसे भी समस्त लीलाओंकी संगति बैठ जाती है। भक्तोंकी दृष्टिसे गोलोकाधिपति पूर्णतम पुरुषोत्तम भगवान् श्रीकृष्णका यह सब नित्यछीला-विलास है और अनाहि कालसे अनन्त कालतक यह नित्य चलता रहता है। कभी-कभी भक्तोंपर कुपा करके वे अपने नित्य धाम और नित्य सखा-सहचरियोंके साथ छीछा-धाममें प्रकट होकर लीला करते हैं और भक्तोंके स्मरण-चिन्तन तथा आनन्द-मङ्गळकी सामग्री प्रकट करके पुनः अन्तर्धान हो जाते हैं । साधकोंपर किस प्रकार कृपा करके भगवान् उनके अन्तर्मळको और अनादि काळसे संचित संस्कारपटको विश्चद्ध कर देते हैं, यह बात भी इस चीरहरण-छीछ।से प्रकट होती है। भगवान्की छीछा रहस्यमयी है, उसका तस्व केवछ भगवान् ही जानते हैं और उनकी कृपासे उनकी छीछामें प्रविष्ट भाग्यवान् मक्त कुछ-कुछ जानते हैं, यहाँ तो शास्त्रों और संतोंकी वाणीके आधारपर कुछ लिखनेकी धृष्टता की गयी है।

## दिव्य रासक्रीडाका स्वरूप तथा महत्त्व

थीं वे विकसित शारदीय मिल्लका-सुमन शोभित रजनी। देख उन्हें कर प्रकट 'योगमाया'---'अचिन्त्य निज शक्ति' धनी॥ षडैश्वर्य भगवान पूर्णने किया तुरत संकर्प महान। रमण---'रसास्वादन-स्वरूपवितरण'का, कर सबको रसदान॥१॥ दीर्घकाल पर दे दर्शन निज प्यारीको जैसे रँग दे केसरसे उसका मुस्समण्डल निज कर सुखद परम।। वैसे प्राची दिशा सुमुखि मुख सुखद स्विकरण-अरुणसे रंग। उद्य हुआ विधु जग-जीवेंका ताप मिटाता शीतल अंग॥२॥ छक्ष्मीमुख-सम **द्योभित नद कुडुम**सम अरुण-वर्ण शशि देख। विधकी कोमल किरणावलिसे उज्जासित भरण्यको मधुर मनोहर नेत्रवती धुचि व्रज-सुन्दरियोंका मन-हर। किया विचित्र वेणु-वादन माधवने सुरुष्ठित मधुर स्वर ॥ ३ ॥ मुरलीके मधु स्वरमें पाकर प्रियतमका रसमय आह्वान। हुईं सभी उन्मत्त, चलीं तज लजा, धेर्य, शील, कुल, मान॥ पति, शिशु, गृह, धन, धान्य, वस्त, भूषण, गौ, कर भोजनका त्याग । चलीं जहाँ जो जैसे थीं, भर मनमें प्रियतमका अनुराग ॥ ४ ॥ नहीं किसीसे पूछा कुछ भी, कहा न कुछ भी, चित्त विभोर।
चर्छी बेगसे जहाँ बजाते थे मुरली मधु नन्द्किशोर॥
प्रेमविषर्भंक मुरली-स्वरसे हो भति विद्वल व्रजनारी।
पहुँचीं तुरत निकट प्रियतमके भूल स्व-परकी सुधि सारी॥ ५॥
थीं वे कृष्णगृहीत-मानसा, थीं वे उज्ज्वल रसकी मूर्ति।

थीं वे क्रष्णगृहीत-मानसा, थीं वे उज्ज्वल रसकी मूर्ति। थीं वे शुचितम प्रेम पूर्ण नटवरकी मधुर लालसा-पृति॥ भारमनिवेदन, पूर्ण समप्रेण था पवित्रतम उनका भाव। जिसमें था न स्व-सुस-वाञ्छ।का किंचित् लेश, न किंचित् चाव॥ ६॥

विविध भाँतिसे किया परीक्षण, दिखा मोह, भय,धर्म, विवेक। पर उन प्रेममयी शुचि वज-बधुओंने तनिक न छोड़ी टेक॥ कहा—'विभो ! सर्वत्र विराजित ! सर्वसमर्थ ! सर्व-भाधार। क्यों नुशंस तुम बोल रहे यों ? आयीं हमें देख निज द्वार॥ ७॥

स्याग सर्वविषयोंको—भुक्ति-मुक्तिको, हम आयों पद्मूल । दुरवम्रह ! मत छोको हमको, यों सारी रतमयता भूल ॥ प्रिय ! तुम ही हो प्राणिमात्रके बन्धु, आस्मा अति प्रियतम । पाकर छोक जाय जो तुमको, महासूर्ख वह, पतित, अधम ॥ ८ ॥

तुम्हीं बताओ, परम धर्मविद् ! नित्यप्रिय ! तुमसे कर प्रीति । भजे अन्य दुःखदको फिरसे, क्या है कभी उचित यह नीति ? छोड़ कहाँ हम जायँ तुम्हें अब, चलते नहीं चरण पद एक । सुखसे छट्ट सभीका मन-धन, चले बताने हमें 'विवेक'॥ ९॥

भात्मारामशिरोमणि सत्-चित्-परमानन्दरूप पर-धाम । योगेश्वर-र्दृश्वर सब-लोक-महेश्वर नित्यतृस्त नित्काम ॥ भज-भव-शेष-सनक-नारद सब करते नित जिनका गुणगान । प्रेममयी व्यजवनिताओंके ग्रुद्धप्रेम-वक्क वे भगवान ॥ १०॥

अङ्ग विमल श्रुचि स्पर्शदान कर किया सभीको पावन, धन्य। भावोद्दीपन किया, जगाया श्रुद्ध-काम रतियोग्य अनन्य॥ आत्मरमण फिर किया परम श्रुचि पूर्णकाम हरिने अभिराम। शारदीय उन श्रद्धाधर-किरण-सुशोभित रातोंमें रसधाम॥ ११॥

सत्यकाम अवरुद्ध-सुसौरत हरिने किया पवित्र विहार। सत्-संकल्प चिन्मयी लीला-रस-मप मधुर निरय अविकार॥ नहीं रमण यह था कदापि विषयासक्तींका 'इन्द्रिय-भोग'। नहीं आत्माराम योगियोंका भी 'आत्मरमण' संयोग ॥ १२॥ काम-विजय'का भी न कहीं था कुछ भी यहाँ करूपना-लेश। क्योंकि नीच कामका तो हो सकता यहाँ न कभी प्रवेश ॥ था विश्वज्ञ वितरण माधवका 'निज-स्वरूप-आनंद' महान। था यह परम 'रसास्वादन'का निजमें ही निजका सुविधान ॥ १३ ॥ आस्त्रादक आस्त्राद्य न दो थे, था मधुमय लीला-संचार। था यह एक विलक्षण पावन परम प्रेमरसका विम्हार॥ मधुर परम इस रस-सागरमें गोपीजनका ही अधिकार। परम त्यागका मूर्त रूप लख जिन्हें किया हरिने स्वीकार ॥ १४ ॥ प्रेममयी व्रज-रमणी-गण-मण्डलमें हुए सुशोभित स्थाम। अगणित राशि तारिकामें अकलङ्क पूर्ण विधु विमल ललाम॥ अथवा नव नीलाभ-स्याम घन दामिनि-दलमें रहे विराज। घन दामिनि, दामिनि घन अन्तर अगणित उभय अतुल श्रुति साज ॥ १५ ॥ रासेश्वरी राधिकाके एकाधिपत्यमें सुन्दर साज। ञ्चचि सौन्दर्य मधुर रसमय असमोध्वं अमित बिजली-घनराज ॥ एक एकके मध्य मनोहर एक एक, सब मिल, दे ताल। रास-रसिक रस-नृत्य-निरत, शुचि बाज रहे मृदु वाद्य रसाल ॥ १६॥ जो इस मधुर शुद्ध रसका किंचित् भी कर पाता आस्वाद । हृद्य जगत्का मिटता सारा शोक-मोह-भय-छोभ-विषाद ॥ होता कामरोगका उसके जीवनमें सर्वथा राधा-माधव-चरण-रेणु-कण-करुणासे वह पाता 'भाव'॥१७॥ 'भाव'प्राप्त हो, वह हो पाता राधारानीका अनुचर। सभी दोष मिट, होती उसमें प्रकट गुणाविल शुचि सत्वर ॥ पाता वह फिर नित निकुक्षमें अति दुर्छंभ सेवा-अधिकार।

जिसके लिये सदा ललचाते ऋषि-सुनि-तापस छोड़ विकार ॥ १८॥

## रामलीला-रहस्य

भगवानिप ता रात्रीः शरदोत्फुल्लमिल्लिकाः। वीक्ष्य रन्तुं मनश्चके योगमायामुपाथितः॥ (श्रीमद्रागवत १०। २९। १)

श्रीमद्भागवतके दशम स्वत्धमें २९वेंसे ३३वें अध्यायतक भगवान्की रासलीलाका प्रसङ्ग है। इसीको रासपश्चाध्यायी कहते हैं। इस रासपश्चाध्यायीमें श्रीमद्भागवतवर्णित तस्त्रोंके सारभूत परम तस्त्रका परमोज्ज्वल प्रकाश है। ये पाँच अध्याय वस्तुतः श्रीमद्भागवतके पश्चप्राण-खरूष हैं। भगवान्की दिव्य लीलाका माव न समझकर केवल बाह्यदृष्टिसे देखनेपर यह सारी कथा श्वजार-रसपूर्ण दिखायी दे सकती है और इससे मनुष्य भ्रमप्रस्त हो सकता है। इसीसे सम्भवतः श्रीशुकदेवजीने उपर्युक्त प्रथम श्लोकमें प्रथम शब्द 'भगवान्' दिया है, जिससे पढ़नेवाला व्यक्ति इसे भगवान्की लीला समझकर ही

भीरा० मा० चि० ४७--

पढ़े । वस्तुतः यह ठौकिक काम-प्रसङ्ग कदापि नहीं है । इसके श्रोता हैं ---वितेक वैराग्य-सम्पन्न, सुमुक्ष, धर्मज्ञानपूर्ण, मरणकी प्रतीक्षा करनेवाले महाराज परीक्षित और बक्ता हैं—ब्रह्मविद्वरिष्ठ परम योगी जीवन्मुक्त मुर्भऋपिमुनिमान्य श्रीश्वकदेवजी । ऐसे वक्ता-श्रोता लौकिक श्रृङ्कारकी बातें कहें-मुनें, यह सोचना ही भूल है । वस्तुतः इन पाँच अध्यायोंमें भगवान् श्रीकृष्णकी परम दिव्य अन्तरङ्ग <mark>लीलाका, निजलक्रपभूता महाभावक्रपा</mark> ह्नादिनीशक्ति श्रीराधाजी तथा उन्हींकी कायञ्यूहरूपा दिन्य कृष्णवेममयी गोपाङ्गनाओंके पाय होनेवाली भगवान्की रसमयी लीलाका वर्णन है। भास' शब्दका मूल ५स' है और ५स' खयं भगवान् श्रीकृष्ण **ही हैं** 'रसो वै सः'। जिस दिञ्य कीडामें एक ही रस अनेक रसोंके रूपमें होकर अनन्त-अनन्त रसका समाखादन करे, एक रस ही रस-समूहके रूपमें प्रकट होकर खयं ही आखाद-आखादक, लीला, धाम और विभिन्न आलम्बन एवं उदीपनके रूपमें कीडा करे उसका नाम शास है। अतएव यह रासलीला भी लीलामय भगवानुका ही खरूप है। भगवानुकी यह दिव्य लीला भगवानको दिव्य धाममें दिव्यरूपसे निरन्तर हुआ करती है । भगवान्की विशेष कृषासे प्रेमी साधकोंके हितार्थ कभी-कभी यह अपने दिव्य धामके साथ ही भूमण्डलपर भी अवतीर्ण हुआ करती है. जिसको देख-सुन एवं गाकर तथा स्मरण-चिन्तन करके अधिकारी परुप रसल्यक्त भगवानकी इस परम रसमयी लीलाका आनन्द ले सकें और लयं भी भगवानुकी छीलामें सम्मिलित होकर अपनेको कृतकृत्य कर सकें। इस पञ्चाध्यायीमें वंशीव्यनि, गोपियोंके अभिसार, श्रीकृष्णके साथ उनकी बात-चीत, दिव्य रमण, श्रीराधाजीके साथ अन्तर्धान, पुनः प्राकट्य, गोवियोंक दारा दिये हुए वसनासनपर विराजना, गोपियोंके कूट प्रश्नका उत्तर, रास-नत्य, क्रीडा, जलकेलि और वन-बिहारका वर्णन है---जो मानबी भाषामें होनेपर भी वस्तृतः परम दिन्य है ।

यह बात पहले ही समझ लेनी चाहिये कि भगवान्का शरीर जीव-शरीरकी भाँति जह नहीं होता। जडकी सत्ता केवल जीवकी दृष्टिमें होती है, भगवान्की दृष्टिमें नहीं। यह देह है और यह देही है, इस प्रकारका मेदभाव केवल प्रकृतिके राज्यमें होता है। अप्राकृत छोकमें जहाँकी प्रकृति भी चिन्मय है सिव कुछ चिन्मय ही होता है; वहाँ अचित्की प्रतीति तो केवल चिद्धिलास अथवा भगवान्की छोलाकी सिद्धिके छिये होती है। इसिलिये स्थूलतामें या यों कि वि जडराज्यमें रहनेवाला मिस्तिष्क जब भगवान्की अप्राकृत छीलाओं के सम्बन्धमें विचार करने लगता है, तब वह अपनी पूर्व वासनाओं के अनुसार जडराज्यकी धारणाओं, कल्पनाओं और कियाओंका ही आरोप उस दिव्य राज्यके विषयमें भी करता है, इसिलिये दिव्यलीलाके रहस्यको समझनेमें असमर्थ हो जाता है। यह रास वस्तुतः परम उज्ज्वल रसका एक दिव्य प्रकाश है। जड जगत्की बात तो दूर रही, ज्ञानरूप या विज्ञानरूप जगत्में भी यह प्रकट नहीं होता। अधिक क्या, साक्षात् चिन्मय तत्त्वोंमें भी इस परम दिव्य उज्ज्वल रसका लेशाभास नहीं देखा जाता। इस परम रसकी स्फूर्ति तो परम भावमयी श्रीकृष्णप्रेमखरूपा गोपीजनोंके मधुर हृदयमें ही होती है। इस रासलीलाके यथार्थ खरूप और परम माधुर्यका आखाद उन्हींको मिखता है, दूसरे लोग तो इसकी करपना भी नहीं कर सकते।

मगवान्के समान ही गोपियाँ भी परमरसमयी और सिचदानन्दमयी ही हैं। साधनाकी दृष्टिसे भी उन्होंने न केवल जड शरीरका ही त्याग कर दिया है, बिल्क सूक्ष्मशरीरसे प्राप्त होनेवाले खर्ग, केवल्यसे अनुभव होनेवाले मोक्ष—और तो क्या, जडताकी दृष्टिका ही त्याग कर दिया है। उनकी दृष्टिमें केवल चिदानन्दस्वरूप श्रीकृष्ण हैं, उनके दृद्यमें श्रीकृष्णको तृप्त करनेवाला प्रेमामृत है। उनकी इस अलौकिक स्थितिमें स्थूलशरीर, उसकी स्मृति और उसके सम्बन्धसे होनेवाले अङ्ग-सङ्गकी कल्पना किसी भी प्रकार नहीं की जा सकती। ऐसी कल्पना तो केवल देहात्मबुद्धिसे जकड़े हुए जीवोंकी ही होती है। जिन्होंने गोपियोंको पहचाना है, उन्होंने गोपियोंकी चरणधूलिका स्पर्श प्राप्त करके अपनी कृतकृत्यता चाही है। ब्रह्मा, शंकर, उद्धव और अर्जुनने गोपियोंको उपासना करके भगवान्के चरणोंमें वैसे प्रेमका वरदान प्राप्त किया है या प्राप्त करनेकी अभिलावा की है। उन गोपियोंके दिन्य भावको साधारण श्री-पुरुवके भाव-जैसा मानना गोपियोंके प्रति, भगवान्के प्रति और वास्तवमें सत्यके प्रति महान् अन्याय एवं अपराध

है । इस अपराधसे बचनेके छिये भगवान्की दिव्य लीळाओंपर विचार करते समय उनकी अप्राकृत दिव्यताका स्मरण रखना परमावश्यक है ।

भगवान्का चिदानन्द्वन शरीर दिव्य है । वह अजग्मा और अविनाशी है, हानोपादानरहित है । वह नित्य सनातन शुद्ध भगवरखरूप ही है । इसी प्रकार गोपियाँ दिव्य जगत्की भगवान्की खरूपभूता अन्तरङ्ग-शक्तियाँ हैं । इन दोनोंका सम्बन्ध भी दिव्य ही है । यह उच्चतम भावराज्यकी लीखा स्थूल शरीर और स्थूल मनसे परे है । आवरण-भङ्गके अनन्तर अर्थात् चीरहरण करके जब भगवान् खीकृति देते हैं, तब इसमें प्रवेश होता है ।

प्राकृत देहका निर्माण होता है स्थूल, सूक्ष्म और कारण-इन तीन देहोंके संयोगसे। जबतक 'कारण-शरीर' रहता है, तबतक इस प्राकृत देइसे जीवको छुटकारा नहीं मिळता । 'कारण-शरीर' कहते हैं पूर्वकृत कर्मों के उन संस्कारोंको, जो देह-निर्माणमें कारण होते हैं। इस 'कारण-शरीर'के आधारपर जीवको बार-बार जन्म-मृखुके चकरमें पड़ना होता है और यह चक्र जीवकी मुक्ति न होनेतक अथवा 'कारण' का सर्वथा अभाव न होनेतक चलता ही रहता है। इसी कर्मबन्धनके कारण पाश्वभौतिक स्थूलशरीर मिछता है--- जो रक्त, मांस, अस्थि, मेद, मजा आदिसे भरा और चमडेसे दका होता है। प्रकृतिके राज्यमें जितने शरीर होते हैं, सभी वस्ततः योनि और बिन्दुके संयोगसे ही बनते हैं, फिर चाहे कोई कामजनित निकृष्ट मैथुनसे उत्पन हो या ऊर्वरेता महापुरुषके संकल्पसे; बिन्दुके अधोगामी होनेपर कर्नव्यरूप श्रेष्ठ मैथुनसे हो, अथवा बिना ही मैथुनके नामि, इदय, कण्ड, कर्ण, नेत्र, सिर, मस्तक आदिके स्परासे, बिना ही स्पर्शके केवल दृष्टिमात्रसे अथवा बिना देखे केवल संकल्पसे ही उत्पन्न हो । ये मैथुनी-अमैथुनी ( अथवा कभी-कभी स्त्री या पुरुष-रारीरके विना भी उत्पन्न होनेवाले ) सभी शरीर हैं—योनि और बिग्दुके संयोगजनित ही । ये सभी प्राकृत शरीर हैं । इसी प्रकार योगियोंके द्वारा निर्मित 'निर्माणकाय' यचपि अपेक्षाकृत शुद्ध है, तथापि वे भी हैं प्राकृत ही।

पितर या देवोंके दिव्य कहलानेवाले शरीर भी प्राकृत ही हैं। अप्राकृत शरीर इन सबसे विलक्षण हैं, जो महाप्रलयमें भी नष्ट नहीं होते और भगवदेह तो साक्षात भगवस्वरूप ही है । देव-शरीर प्राय: रक्त-मांस-मेद-अस्थिवाले नहीं होते । अप्राकृत शरीर भी नहीं होते । फिर भगवान श्रीकृष्णका भगवत्स्वरूप शरीर तो रक्त-मांस-अस्थिमय होता ही कैसे। वह तो सर्वथा चिदानन्दमय है । उसमें देह-देही, गुग-गुणी, रूप-रूपी, नाम-नामी और लीला तथा कीलापुरुषोत्तमका भेद नहीं है । श्रीकृष्णका एक-एक अङ्ग पूर्ण श्रीकृष्ण है; श्रीकृष्णका मुखमण्डल जैसे पूर्ण श्रीकृष्ण है, वैसे ही श्रीकृष्णका पदनख भी पूर्ण श्रीकृष्य है । श्रीकृष्यकी सभी इन्द्रियोंसे सभी काम हो सकते हैं। उनके कान देख सकते हैं, उनकी आँखें सुन सकती हैं, उनकी नाक स्पर्श कर सकती है, उनकी रसना सूँव सकती है, उनकी खचा खाद ले सकती है। वे हायोंसे देख सकते हैं, आँखोंसे चल सकते हैं। श्रीकृष्णका सब कुछ श्रीकृष्ण होनेके कारण वह सर्वया पूर्णतम है ! इसीसे उनकी रूपमाधुरी नित्यवर्द्धनशील, नित्य नवीन सौन्दर्यमयी है । उसमें ऐसा चमस्कार है कि वह खयं अपनेको ही आकर्षित कर लेती है; फिर उनके सौन्दर्य-माध्यसे गौ-हरिण और वृक्ष, बेल पुलक्षित हो जायँ इसमें तो कहना ही क्या है । भगवान्के ऐसे खरूपभूत शरीरसे गंदा मैथुनकर्म सम्भव नहीं । मनुष्य जो कुछ खाता है, उससे क्रमशः रस, रक्त, मांस, मेद, मजा और अस्थि वनकर अन्तमें शक्त वनता है: इसी शक्तके आधारपर शरीर रहता है और मैधुनिक्रयामें इसी शुक्रका क्षरण हुआ करता है। भगवान्का शरीर न तो कर्मजन्य है, न मैथुनी सृष्टिका है और न दैवी ही है। वह तो इन सबसे परे सर्वथा विश्वद भगवरखरूप है। उसमें रक्त, मांस, अस्थि आदि नहीं हैं; अतएव उसमें शुक्र भी नहीं है। इसलिये उससे प्राकृत पाष्ट्राभौतिक शरीरोंबाले सी-पुरुषोंके रमण या मैथुनकी करूपना भी नहीं हो सकती । इसीलिये भगवान्को उपनिषद्में 'अखण्ड ब्रह्मचारी' बतलाया गया है और इसीसे भागवतमें उनके लिये 'अवरुद्धसारत' आदि शब्द आये हैं; फिर कोई शङ्का करे कि उनके सोलह हजार एक सौ आठ रानियोंके इतने पत्र कैसे हर तो इसका सीधा उत्तर यही है कि यह सारी भागवती सृष्टि थी, भगवान्के संकल्पसे हुई थी। भगवान्के रारीरमें जो रक्त, मांस आदि दिखलायी पड़ते हैं, वह तो भगवान्की योगमायाका चमकार है। इस विवेचनसे भी यही सिद्ध होता है कि गोपियोंके साथ भगवान् श्रीकृष्णका जो रमण हुआ, वह सर्वथा दिव्य भगवत्-राज्यकी छीला है, लौकिक काम-क्रीडा नहीं।

#### x x x x

उन गोपियोंकी साधना पूर्ण हो चुकी है । भगवान्ने अगली रात्रियों-में उनके साथ विहार करनेका प्रेमसंकल्प कर लिया है । इसीके साथ उन गोपियोंको भी जो नित्यसिद्धा हैं, जो छोकदृष्टिमें विवाहिता भी हैं, इन्हीं रात्रियोंमें दिव्य-लीलामें सम्मिलित करना है। वे अगली रात्रियाँ कौन-सी हैं, यह बात भगवान्की दृष्टिके सामने है । उन्होंने शारदीय रात्रियोंको देखां । 'भगवान्नं देखा'—इसका अर्थ सामान्य नहीं, विशेष है । जैसे सृष्टिक प्रारम्भमें 'स ऐक्षत एकोऽहं बहु स्याम् ।'--भगवान्के इस ईक्षणसे जगत्-की उत्पत्ति होती है, वैसे ही रासके प्रारम्भमें भगवान्के प्रम-वीक्षणसे शरकालकी दिन्य रात्रियोंकी सृष्टि होती है। मिल्लका-पुष्प, चन्द्रिका आदि समस्त उदीपनसामग्री भगवानके द्वारा वीक्षित है अर्थात छौकिक नई। अलौकिक-अप्राकृत है। गोपियोंने अपना मन श्रीकृष्णके मनमें मिला दिया था । उनके पास खयं मन न था । अब प्रेम-दान करनेवाले श्रीकृष्ण-ने विद्वारके छिये नवीन मनकी--दिन्य मनकी सृष्टि की । योगेश्वरेश्वर भगवान श्रीकृष्णकी यही योगमाया है, जो रासलीलाके लिये दिव्य स्थल, दिव्य सामग्री एवं दिव्य मनका निर्माण किया करती है । इतना होनेपर भगवान्की बाँसुरी बजती है।

भगवान्की बाँसुरी जडको चेतन, चेतनको जड, चलको अचल और अचलको चल, विक्षिप्तको समाधिस्थ और समाधिस्थको विक्षिप्त बनाती ही रहती है। भगवान्का प्रेमदान प्राप्त करके गोपियाँ निस्संकल्प, निश्चन्त होकर घरक काममें लगी हुई थीं। कोई गुरुजनोंकी सेवा-शुश्रूषा—'धर्म'के काममें लगी हुई थी, कोई गो-दोहन आदि 'अर्थ'के काममें लगी हुई थी, कोई साज- श्वक्तार आदि 'काम'के साधनमें ज्यस्त थी, कोई 'पूजा-पाठ आदि 'मोक्ष'-साधनमें लगी हुई थी। सब लगी हुई थीं अपने-अपने काममें, परंतु वास्तवमें उनमेंसे एक भी पदार्थ चाहती न थीं। यही उनकी विशेषता थी और इसका प्रत्यक्ष प्रमाण यह है कि वंशीध्विन सुनते ही कर्म भी पूर्णताप उनका ध्यान नहीं गया; काम पूरा करके चलें, ऐसा उन्होंने नहीं सोचा। वे चल पड़ी, उस विषयासिक्त्रान्य संन्यासीके समान, जिसका इदय वंशायकी प्रदीस ज्वालासे परिपूर्ण है। किसीने किसीसे पूछा नहीं, सलाह नहीं की; अस्त-व्यस्त गतिसे जो जैसे थी, वेसे ही श्रीकृष्णक पास पहुँच गयी। वेराग्यकी पूर्णता और प्रेमकी पूर्णता एक ही बात है, दो नहीं। गोपियों बज और श्रीकृष्णके बीचमें मूर्तिमान् वेराग्य हैं या मूर्तिमान् प्रेम, क्या इसका निर्णय कोई कर सकता है!

साधनाक दो भेद हैं—१-मर्यादापूर्ण वंघ साधना और २-मर्यादा रहित अवंघ प्रेमसाधना । दोनोंक ही अपनं-अपने खतन्त्र नियम हैं । वंघ माधनामें जैसे नियमोंके बन्धनका, सनातन पद्धतिका, कर्त्तव्योंका और विविध पाछनीय धमांका त्याग साधनसे छ्रष्ट करनेवाला और महान् हानिकर है, वेसे ही अवंध प्रेमसाधनामें इनका पाछन कछङ्करूप होता है । यह बात नहीं कि इन सब आत्मोन्नतिक साधनोंको वह अवैध प्रेमसाधनाका साधक जान-बूझकर छोड़ देता है । बात यह है कि वह स्तर ही ऐसा है, जहां इनकी आवश्यकता नहीं है । ये वहाँ अपने-आप वसे ही छूट जाते हैं, जैसे नदी-के पार पहुँच जानेगर खाभाविक ही नीकाकी सवारी छूट जाती है । जमीनपर न तो नीकापर बैठकर चळनेका प्रक्ष उठता है और न ऐसा चाहने या करनेवाला बुद्धिमान् ही माना जाता है । ये सब साधन वहीं-तक रहते हैं, जहाँतक सारी वृत्तियाँ सहज स्वेष्टासे सदा-सर्वदा एकमात्र भगवान्की ओर दौड़ने नहीं लग जातीं ।

श्रीगोपीजन साधनाके इसी उच स्तरमें परम आदश थीं। उनकी सारी वृत्तियाँ सर्वथा श्रीकृष्णमें ही निमन्न रहती थीं। इसीसे उन्होंने देह-गेह, पति-पुत्र, छोक-परछोक, कर्तव्य-धर्म—सबको छोड़कर, सबका उक्कचन करके

एकमात्र परमधर्म**खरूप भगवान् श्रीकृष्णको ही पानेके लिये अभिसार कि**या था । उनका यह पति-पुत्रोंका <sub>न्</sub>याग, यह सर्वधर्मका स्याग **ही उनके** स्तरके अनुरूप खधर्म **है** ।

इस 'सर्वधर्मत्याग' रूप खधर्मका आचरण गोपियों-जैसे उच्च स्तरकें साधकों में ही सम्भव है; क्योंकि सब धमोंका यह त्याग वे ही कर सकते हैं, जो उसका यथाविधि पूरा पालन कर चुकने के बाद इसके परम फल अनन्य और अचिन्त्य देवदुर्लभ भगवत्येमको प्राप्त कर चुकते हैं। वे भी जान-वृक्षकर त्याग नहीं करते। सूर्यका प्रखर प्रकाश हो जानेपर तैलदीपककी भाँति खतः ही ये धम उसे त्याग देते हैं। यह त्याग तिरस्कारम्लक नहीं, वरं तृप्तिम्लक है। भगवत्-प्रेमकी ऊँची स्थितिका यही खरूप है। देविष नारदजीका एक सूत्र है—

वेदानिप संन्यस्पति, केवलमविच्छिन्नानुरागं लभते।

'जो नेदोंका (वेदम्जक समस्त धर्ममर्यादाओंका) भी भलीभाँति स्याग कर देता है, वह अखण्ड असीम भगवस्रोमको प्राप्त करता है।'

जिसको भगवान् अपनी वंशीध्वनि सुनाकर—नाम ले-लेकर बुलायें, बह भला, किसी दूसरे धर्मकी ओर ताककर कब और कैसे रुक सकता है।

रोकनेवालोंने रोका भी, परंतु हिमाल्यसे निकलकर समुद्रमें गिरनेवाली ब्रह्मपुत्र नदीकी प्रखर धाराको क्या कोई रोक सकता है दे वे न रुकी, नहीं रोकी जा सकीं। जिनके चित्तमें कुछ प्राक्तन संस्कार अविशिष्ट थे, वे अपने अनिधकारके कारण शरीरसे जानेमें समर्थ न हुई। उनका शरीर घरमें पड़ा रह गया, भगवान् के वियोग-दु:खसे उनके सारे कल्लब धुल गये, ध्यानमें प्राप्त भगवान् के प्रेमाल्डिइनसे उनके समस्त पुण्योंका परम फल प्राप्त हो गया और वे भगवान् के पास सशरीर जानेवाली गोपियोंक पहुँचनेसे पहले ही भगवान् के पास पहुँच गयीं। भगवान् में मिल गयीं। यह शासका प्रसिद्ध सिद्धान्त है कि पाप-पुण्यके कारण ही बन्धन होता है और शुमा-शुभका भोग होता है। शुभाशुभ कमींके भोगसे जब पाप-पुण्य दोनों नाश हो जाते हैं, तब जीवकी मुक्ति हो जाती है। यश्विप गोपियों पाप-पुण्यसे

रहित श्रीमगवान् की प्रेम-प्रतिमाखक्या थीं, तथापि लीलां के लिये यह दिखाया गया है कि अपने प्रियतम श्रीकृष्ण के पास न जा सकनेसे उनके विरहानलसे उनको इतना महान् संताप हुआ कि उससे उनके सम्पूर्ण अशुभका भोग हो गया—उनके समस्त पाप नष्ट हो गये और प्रियतम भगवान् के ध्यानसे उन्हें इतना आनन्द हुआ कि उससे उनके सारे पुण्योंका फल मिल गया। इस प्रकार पाप-पुण्योंका पूर्ण रूपसे अभाव हो जानेसे उनकी मुक्ति हो गयी। चाहे किसी भी भावसे हो—कामसे, कोधसे, लोमसे—जो भगवान् के मङ्गलमय श्रीविग्रहका चिन्तन करता है, उसके भावकी अपेक्षा न करके वस्तुशक्ति ही उसका कल्याण हो जाता है। यह भगवान् के श्रीविग्रहकी विशेषता है। भावके द्वारा तो एक प्रस्तरमूर्ति भी परम कल्याणका दान कर सकती है, बिना भावके ही कल्याणदान भगविद्रग्रहका सहज दान है।

भगवान हैं बड़े लीलामय । जहाँ वे अखिल विश्वके विधाता ब्रह्मा, शिव आदिके भी वन्दनीय, निखिल जीवोंके प्रत्यगारमा हैं, वहीं वे लोलानटबर गोपियोंके इशारेपर नाचनेवाले भी हैं । उन्हींकी इच्छासे, उन्हींके प्रेमाझानसे, उन्हींके वंशी-निमन्त्रणसे प्रेरित होकर गोपियाँ उनके पास आयीं; परंत उन्होंने ऐसी भावभन्नी प्रकट की, ऐसा खाँग बनाया, मानो उन्हें गोपियोंक आनेका कुछ पता ही न हो । कदाचित् गोपियोंके मुँहसे वे उनके हृदयकी बात--प्रेमकी बात सनना चाहते रहे हों । सम्भव है, वे विप्रलम्भके द्वारा उनके मिळन-भावको परिपुष्ट करना चाहते रहे हों। बहुत करके तो ऐसा लगता है कि कहीं लोग इसे साधारण बात न समझ लें, इसलिये साधारण लोगोंके लिये उपदेश और गोपियोंका अधिकार भी उन्होंने सबके सामने रख दिया। उन्होंने बतलाया---'गोपियो ! त्रजमें कोई विपत्ति तो नहीं आयी, घोर रात्रिमें यहाँ आनेका कारण क्या है ! घरवाले तुम्हें ढूँढते होंगे. अब यहाँ ठहरना नहीं चाहिये। वनकी शोभा देख छी, अब बच्चों और बछड़ोंका भी ध्यान करो । धर्मके अनुकृष्ट मोक्षके खुले हुए द्वार अपने सगे-सम्बन्धियोंकी सेवा छोडकर वनमें दर-दर भटकना क्षियोंके छिये अनुचिन है। बीको अपने पतिकी ही सेवा करनी चाहिये, वह कैसा भी क्यों न हो । यही सनातनधर्म है । इसीके अनुसार तुम्हें चलना चाहिये । मैं जानता हूँ कि तुम सब मुझसे प्रेम करती हो, परंतु प्रेममें शारीरिक संनिधि आवश्यक नहीं है। श्रवण, स्मरण, दर्शन और ध्यानसे सांनिध्यक्षी अपेक्षा अविक प्रेम बढ़ता है। जाओ, तुम सनातन सदाचारका पालन करो। इयर-उचर मनको मत भटकने दो।

श्रीकृष्णकी यह शिक्षा गोपियों के लिये नहीं, सामान्य नारीजाति किये हैं। गोपियों का अधिकार विशेष था और उसकी प्रकट करने के लिये ही भगवान् श्रीकृष्णने ऐसे वचन कहे थे। उन्हें सुनकर गोपियों की क्या दशा हुई और उनके उत्तरमें उन्होंने श्रीकृष्णसे क्या प्रार्थना की; वे श्रीकृष्णको मनुष्य नहीं भानती थीं, उनके पूर्णब्रह्म सनातन खरूपको भली माँति जानती थीं और यह जानकर ही उनसे प्रेम करती थीं —इस बातका कितना सुन्दर परिचय दिया; यह सब विषय मूलमें ही पाठ करने योग्य है। सचमृच जिनके हृदयमें भगवान्के परमतत्त्वका बसा अनुपम ज्ञान और भगवान्के प्रति बेसा महान् अनन्य अनुराग है और सचाईके साथ जिनकी बाणीमें वेसे उद्गार हैं, वे ही विशेष अधिकारवान् हैं।

गोपियोर्का प्रायनांसे यह बात स्वरहों जाती है कि वे श्रीकृष्णको अन्तर्यामी, योगेश्वरेश्वर परमात्माक रूपमें पहचानती थीं और जैसे दूसरे छोग गुरु, सखा या माता-पिताके रूपमें श्रीकृष्णकी उपासना करते हैं, वेसे ही वे पितके रूपमें श्रीकृष्णसे प्रेम करती थीं, जो शाखोंमें मधुर भावके —उज्जवल परम रसके नामसे कहा गया है। जब प्रेमके सभी भाव पूर्ण होते हैं और साधकोंको खामि-सम्बादिक रूपमें भगवान् मिछते हैं, तब गोपियोंने क्या अपराध किया था कि उनका यह उच्चतम भाव —जिसमें शान्त, दास्य, सहय और वात्सल्य —सब-के-सब अन्तभूत हैं और जो सबसे उन्नत एवं सबका अन्तिम रूप हैं—क्यों न पूर्ण हो ! भगवान्ने उनका भाव पूर्ण किया और अपनेको असंख्य रूपोंमें प्रकट करके गोपियोंक साथ कीडा की। उनकी कीडाका खरूप बनलाते हुए कहा गया है—

रेमे रमेशो बजसुन्दरीभिर्यथार्भकः स्वप्रतिबिम्बविभ्रमः। जसे नन्हा-सा शिशु दर्पण अथवा जलमें पढ़े हुए अपने प्रतिबिम्बक साथ खेलता है, बेसे ही रमेशभगवान् और व्रजसुन्दरियांने रमण किया । अर्थात् सिबदानन्द्धन सर्वान्तर्यामी प्रेमरसखरूप, लीलारसमय परमात्मा भगवान् श्रीकृष्णने अपनी ह्वादिनी शक्तिकृषा आनन्द-चिन्मयरसप्रतिभाविता अपनी ही प्रतिमृतिसे उत्पन्न अपनी प्रतिविभ्यसरूपा गोपियोंमे आत्मकी । पूर्णव्रह्म सनातन रसखरूप रसराज रसिक-शंखर रस-परव्रह्म अध्यल रसामृतिषप्रह भगवान् श्रीकृष्णकी इस चिदानन्द-रसमयी दिन्य कीडाका नाम ही रास है । इसमें न कोई जड शरीर था, न प्राकृत अङ्ग-सङ्ग था और न इसके सम्बन्धकी प्राकृत और स्थूल कल्पनाण ही थीं। यह था चिदानन्दमय भगवान्का दिन्य विहार, जो दिन्य लीलाचाममें सर्वदा होते रहनेपर भी कभी-कभी इस जड जगतमें भी प्रकट होता है।

वियोग ही संयोगका पोपक है, भान और भद्र ही भगवान्की लीलामें बाधक हैं। भगवान्की दिञ्य लीलामें 'मान' और 'मद' भी, जो दिन्य हैं, इसीलिये होते हैं कि उनमे लीलामें रसकी और भी पुछि हो। भगवान्की इच्छासे **ही गोपियोंमें** लीलानुरूप मान और गडका संचार हुआ और भगवान् अन्तर्धान हो गये । जिनके हृदयमें लेशमात्र भी मद अवशेष है, नाममात्र भी मानका संस्कार शेष है, वे भगवान्क सम्मुख रहनेके अविकारी नहीं। अथवा वे भगवान्के पास रहनेपर भी उनका दशन नहीं कर सकते। परंतु गोपियाँ गोपियाँ थीं, उनसे जगत्के किसी प्राणीकी तिलमात्र भी तुळना नहीं है । भगवान्के वियोगमें गोपियोंकी क्या दशा हुई, इस बातको रासलीलाका प्रस्येक पाठक जानता है । गोपियोंके शरीर-मन-प्राण, वे जो कुछ थीं—सब श्रीकृष्णमें एकतान हो गये । उनके प्रेमोन्मादका वह गात, जो उनके प्राणोंका प्रत्यक्ष प्रतीक है, आज भी मावुक भक्तोंको भावमग्न करक भगवान्क लीलालोकमें पहुँचा दता है। एक बार सरस हदयसे, हृदयहीन होकर नहीं, पाठ करने मात्रसे ही वह गोपियोंकी महत्ता सम्पूर्ण इदयमें भर देता है । गोपियोंक उस 'महाभाव' — उस 'अलोलिक प्रेमोन्माद'को देखकर श्रीकृष्ण भी अन्तिहित न रह सके, उनके सामने 'साक्षात् मन्मथमन्मथ' रूपसे प्रकट हुए और उन्होंने मुक्तकण्ठसे खीकार किया कि 'गोपियो ! मैं तुम्हारे प्रेमभावका नित्य ऋणी हूँ। यदि मैं अनन्त कालतक तुम्हारी सेवा करता रहूँ तो भी तुमसे उऋण नहीं हो सकता। मेरे अन्तर्धान होनेका प्रयोजन तुम्हारे चित्तको दुखाना नहीं था, बल्कि तुम्हारे प्रेमको और भी उठज्वल एवं समृद्ध करना था! इसके बाद रासकीडा प्रारम्भ हुई।

जिन्होंने अध्यातमशास्त्रका स्वाध्याय किया है, व जानते हैं कि योगसिद्धिप्राप्त साधारण योगी भी कायव्यृहके द्वारा एक साथ अनेक शरीरोंका निर्माण कर सकते हैं और अनेक स्थानोंपर उपस्थित रहकर पृथक-पृथक कार्य कर सकते हैं। इन्द्रादि देवगण एक ही समय अनेक स्थानोंपर उपस्थित होकर अनेक यहांमें एक साथ आहुति स्वीकार कर सकते हैं। निखिल योगियों और योगेश्वरोंके ईश्वर सर्वसमर्थ भगवान् श्रीकृष्ण यदि एक ही साथ अनेक गोपियोंके साथ कीड़ा करें तो इसमें आश्चर्यकी कीन-सी बात है! जो लोग भगवान्को भगवान् नहीं स्वीकार करते, वे ही अनेकों प्रकारकी शङ्का-कुशङ्काएँ किया करते हैं। भगवान्की निज लीलामें इन तकोंके लिये कोई स्थान नहीं है।

गोपियाँ श्रीकृष्णकी खकीया थीं या परकीया, यह प्रश्न भी श्रीकृष्णके खरूपको भुलाकर ही उठाया जाता है। श्रीकृष्ण जीव नहीं हैं कि जगत्की वस्तुषों उनका हिस्सेदार दूसरा जीव भी हो। जो कुछ भी था, है और आगे होगा—उसके एकमात्र पित श्रीकृष्ण ही हैं! अपनी प्रार्थनामें गोपियोंन और परिश्चित्के प्रश्नके उत्तरमें श्रीशुकदेवजीने यही बात कही है कि गोपी, गोपियोंके पित, उनके पुत्र, सगे-सम्बन्धी और जगत्के समस्त प्राणियोंके हदयमें आत्मारूपसे, परमात्मारूपसे जो प्रभु स्थित हैं— वे ही श्रीकृष्ण हैं। कोई श्रमसे, अज्ञानसे भन्ने ही श्रीकृष्णको पराया समझे; वे किसीके पराय नहीं हैं, सबके अपने हैं, सब उनके हैं। श्रीकृष्णकी दृष्टिसे, जो कि वास्तिक दृष्टि है, कोई परकीया है हो नहीं, सब खकीया हैं, सब केवल उनका अपना ही लीलविद्यस है, सभी उनकी खरूपभूता आत्मखरूपा अन्तरङ्गा शक्तियाँ हैं। गोपियाँ इस बातको जानती थीं और स्थान-स्थानपर उन्होंने ऐसा कहा भी है!

ऐसी स्थितिमें 'जारभाव' और 'औपऋय' का कोई लौकिक अर्थ नहीं रह जाता । जहाँ काम नहीं है, अङ्ग-सङ्ग नहीं है, वहाँ 'औपपभ्य' और 'जारभाव' की कल्पना ही कैसे हो सकती है । गोपियाँ परकीया नहीं थीं, खकीया थीं: परंत उनमें परकीयाभाव था । परकीया होनेमें और परकीयाभाव होनेमें आकाश-पातालका अन्तर है। परकीयाभावमें तीन बातें बडे महत्त्वकी होती हैं—(१) अपने प्रियतमका निरन्तर चिन्तन, (२) मिलनकी उत्कट उत्कण्ठा और (३) दोष-दृष्टिका सर्वथा अभाव । खकीयाभावमें निरन्तर पास रहनेके कारण ये तीनों बातें गौण हो जाती हैं, परंत् परकीयाभावमें ये तीनों भाव उत्तरोत्तर बढ़ते रहते हैं । कुछ गोपियाँ जार-भावसे श्रीकृष्णको चाहती थीं । इसका इतना ही अर्थ है कि वे श्रीकृष्णका निरन्तर चिन्तन करती थीं, मिलनके हिये उत्कण्ठित रहती थीं और श्रीकृष्ण-के प्रत्येक व्यवहारको प्रेमकी आँखोंसे ही देखती थीं। चौथा भाव विशेष महत्त्वका और है--वह यह कि स्वकीया अपने घरका, अपना और अपने पुत्र-कन्याओंका पाळन-पोपण, रक्षणावेक्षण पतिसे चाहती है । वह समझती है कि इनकी देख-रेख करना पतिका कर्तन्य है: क्योंकि ये सब उसीके आश्रित हैं और वह पतिसे रेसी आशा भी रखती है। कितनी ही पति-परायणा क्यों न हो, ख़कीयामें यह 'सकामभाव' छिपा रहता ही है । परंतु परकीया अपने प्रियतमसे कुछ नहीं चाहती, कुछ भी आशा नहीं रखती; वह तो केवल अपना सर्वस्व देकर ही उसे सुखी करना चाहती है । श्रीगोपियोंमें यह भाव भी भलीमाँति प्रस्फुटित था। इसी विशेषताके कारण संस्कृत-साहित्यके कई प्रन्थोंमें निरन्तर चिन्तनके उदाहरणखरूप परकीयाभावका वर्णन आता है।

गोपियोंके इस भावके एक नहीं, अनेकों दृष्टान्त श्रीमद्भागवतमें मिलते हैं; इसिल्ये गोपियोंपर परकीयापनका आरोप उनके भावको न समझनेके कारण है। जिसके जीवनमें साधारण धर्मकी एक हल्की-सी प्रकाश-रेखा आ जाती है, उसीका जीवन परम पित्र और दूसरोंके लिये आदर्शखरूप बन जाता है। फिर वे गोपियाँ, जिनका जीवन साधनाकी चरम सीमापर पहुँच चुका था, अथवा जो निस्यसिद्धा एवं भगवान्की खरूपभूता हैं, या

जिन्होंने कल्पोंतक साधना करके श्रीकृष्णकी कृपासे उनका सेवाधिकार प्राप्त कर लिया है, सदाचारका उछङ्कन कैसे कर सकती हैं ! और समस्त धर्म-मर्यादाओं के संस्थापक श्रीकृष्णपर धर्मों छङ्कनका छाञ्छन कैसे छगाया जा सकता है ! श्रीकृष्ण और गोपियों के सम्बन्धमें इस प्रकारकी कुकल्पनाएँ उनके दिव्य खरूप और दिव्य छीला के निपयमें अनिभन्नता ही प्रकट करती हैं।

श्रीमद्भागवतपर, दशम स्कत्थपर और रासपश्चाध्यायीपर अवतक अनेक भाष्य और टीकाएँ टिखी जा चुकी हैं—जिनके टेखकोंमें जगहर श्रीवछमा-चार्य, श्रीश्रीधरखामी, श्रीजीव गोखामी आदि हैं। उन लोगोंने चड़े विस्तारसे रासलीलाकी महिमा समझायी है। किसीने इसे कामपर विजयं बतलाया है, किसीने भगवान्का दिव्य विहार वतलाया है और किसीने इसका आध्यासिक अर्थ किया है। मगवान् श्रीकृष्ण आत्मा हैं, आत्माकार-वृत्ति श्रीराधा हैं और शेष आत्माभिमुख वृत्तियाँ गोपियाँ हैं। उनका धाराप्रवाह-रूपसे निरन्तर आत्मरमण ही रास है। किसी भी दृष्टिसे देखें, रासलीलाकी गहिमा अधिकाधिक प्रकट होती है।

परंतु इससे ऐसा नहीं मानना चाहिये कि श्रीमद्भागवतमें वर्णित रास या रमण-प्रसङ्ग केवल रूपक या कल्पना मात्र है । वह सर्वथा सत्य है और जैसा वर्णन है, वैसा ही मिलन-विलासादि रूप शृङ्गारका रसाखादन भी हुआ था। मेट इतना ही है कि वह लौकिक खी-पुरुषोंका 'काम'-मिलन न था। उसके नायक थे सचिदानन्दविप्रह, परात्पर-तत्त्व, पूर्णतम खाधीन और निरङ्कश स्त्रेन्छाविहारी गोपीनाथ भगवान नन्दनन्दन एवं नायिकाएँ थीं खयं हादिनी- शिक्त श्रीराधाजी और उनकी कायव्यूहरूपा, उनकी वनीमृत मूर्तियाँ श्रीगोपीजन। अतएव इनकी यह लीला अप्राकृत थी। सर्वथा मीठी मिश्रीकी अस्यन्त कडुए इन्द्रायण (तूँबे)-जेसी कोई आकृति बना ली जाय, जो देखनेमें ठीक तूँवे-जैसे ही प्रतीत हो, तो इससे असलमें वह मिश्रीका तूँबा कडुआ थोड़े ही हो जाता है। क्या तूँबेक आकारकी होनेसे ही मिश्रीके खामाविक गुण मधुरताका अभाव हो जाता है ! नहीं-नहीं, वह किसी भी

आकारमें हो-सर्वत्र, सर्वटा और सर्वथा सव ओरसे मिश्री-ही-मिश्री है । बल्कि इसमें लीला-चमत्कारकी बात अवश्य है । लोग समझते हैं कडुआ न्यूँवा और होती है वह मधुर मिश्री । इसी प्रकार अग्विलरसामृतसिन्धु सिच्चदानन्द-वनविप्रह भगवान् श्रीकृष्ण और उनकी अन्तरङ्गा अभिन्न-खरूपा गोपियोंकी लीला भी देखनेमें कैमी ही क्यों न हो. वस्तृत: वह सिच्चिटानन्दमयी ही है । उसमें सांसारिक गंदे कामका कड़ुआ खाद है ही नहीं । हां, यह अवश्य है कि इस लीलाकी नकल किसीको कभी नहीं करनी चाहिये, करना सम्भव भी नहीं है । मायिक पदार्थों के द्वारा मायातीत भगवानका अनुकरण कोई कैसे कर सकता है ! कड़ए तुँवेको चाहे जैसी सुन्दर मिठाईकी आकृति दे दी जाय, उसका कडुआपन कभी मिट नहीं सकता। इसीलिये जिन मोहप्रस्त मनुष्योंने श्रीकृष्णकी रास आदि अन्तरङ्ग-डीलाओंका अनुकरण करके नायक-नायिकाका रसास्वादन करना चाहा या चाहते हैं, उनका घोर पतन हुआ है और होगा ! श्रीकृष्णकी इन लीलाओंका अनुकरण तो केवल श्रीकृष्ण ही कर सकते हैं। इसीलिये श्रकदेवजीने रासपश्चाध्यायीके अन्तमें सक्को सामधान करते हुए कह दिया है कि भगवानके उपदेश तो सब मानने चाहिये, परंतु उनके सभी आचरणोंका अनुकरण कभी नहीं करना चाहिये।

यदि यह हुट ही हो कि श्रीकृष्णका चिरित्र मानवीय वारणाओं और आदशोंक अनुकूल ही होना चाहिये तो इसमें भी कोई आपत्तिकी बात नहीं है । श्रीकृष्णकी अवस्था उस समय दस वर्षके लगभग थी, जैसा कि भागवतमें स्पष्ट वर्णन मिलता है । गाँवोंमें रहनेवाले बहुत-से दस वर्षके बच्चे तो नंगे ही रहते हैं । उन्हें कामवृत्ति और श्री-पुरुप-सम्बन्धका कुछ ज्ञान ही नहीं रहता । लड़के-छड़की एक साथ खेलते हैं, नाचते हैं, गाते हैं, ल्योहार मनाते हैं, गुड़ई-गुड़ुएकी शादी करते हैं, बारात ले जाते हैं और आपसमें भोज-भात भी करते हैं, गाँवके बड़े-बूढ़े लोग बचोंका यह मनो-रजन देखकर प्रसन्न ही होते हैं, उनके मनमें किसी प्रकारका दुर्भाव नहीं आता । ऐसे बच्चोंको युवती खियाँ भी बड़े प्रेमसे देखती हैं, आदर करती हैं, नहलाती हैं, खिलाती हैं । यह तो साधारण बच्चोंकी बात है । श्रीकृष्ण-जैसे असाधारण धी-शक्तिसम्पन्न बालक, जिनके अनेकों सदुण बाल्यकालमें

ही प्रकट हो चुके थे, जिनकी सम्मति, चातुर्य और शक्तिसे बड़ी-बड़ी विपत्तियोंसे वजवासियोंने त्राण पाया था. उनके प्रति वहाँकी क्रियों, बालिकाओं और बालकोंका कितना स्तेह, कितना आदर रहा होगा-स्तकी कल्पना भी नहीं की जा सकती । उनके सौन्दर्य, माधुर्य और ऐश्वर्यसे आकृष्ट होकर गाँवकी बारुक-बालिकाएँ उनके साथ ही रहती थीं और श्रीकृष्ण भी अपनी मौलिक प्रतिभासे राग, ताल आदि नये-नये माधनोंसे उनका मनोरक्षन करते थे और उन्हें शिक्षा देते थे। ऐसे ही मनो-रञ्जनोंमेंसे रासलीला भी एक थी, ऐसा समझना चाहिये। जो श्रीकृष्णको केवल मनुष्य समझते हैं, उनकी दृष्टिमें भी यह दोषकी बात नहीं होनी चाहिये । वे उदारता और बुद्धिमानीके साथ भागवतमें आये हुए 'काम', 'रित' आदि शब्दोंका ठीक वैसा ही अर्थ समझें, जैसा उपनिषद् और गीतामें इन शब्दोंका अर्थ होता है। वास्तवमें गोपियोंके परम त्यागमय प्रेमका ही नामान्तर 'काम' है--- 'प्रेमैव गोपरामाणां काम इत्यगमत् प्रथाम् ।' और भगवान् श्रीकृष्णका आत्मरमण अथवा उनकी दिव्य क्रीडा ही 'रित' है-- 'आत्मनि यो रममाणः', 'आत्मारामोऽप्यरीरमत ।' इसीलिये इस प्रसङ्गमें स्थान-स्थानपर उनके लिये विसु, परमेश्वर, लक्ष्मीपति, भगवान्, योगेश्वरेश्वर; आत्माराम, मन्मथमन्मथ, अखिलदेहिनामन्तरात्मदक आदि पद आये हैं---जिससे किसीको कोई भ्रम न हो जाय।

राजा परीक्षित्ने अपने प्रश्नोंमें जो शङ्काएँ की हैं, उनका उत्तर प्रश्नोंके अनुरूप ही अध्याय २९ के स्रोक्त १३ से १६ तक और अध्याय ३३ के स्रोक ३० से ३७ तक श्रीशुकदेवजीने दिया है। उस उत्तरसे वे शङ्काएँ तो इट गयी हैं, परंतु भगवान् की दिग्यलीलाका रहस्य नहीं खुलने पाया; सम्भवतः उस रहस्यको गुप्त रखनेके लिये ही ३३ वें अध्यायमें रासलीला-प्रसङ्ग समाप्त कर दिया गया। वस्तुतः इस लीलाके गृद रहस्यकी प्रावृत्त जगत्में व्याख्या की भी नहीं जा सकती; क्योंकि यह इस जगत्की कीडा ही नहीं है। यह तो उस दिग्य आनन्दमय—रसमय राज्यकी चमत्कारमयी लीला है, जिसके श्रवण और दर्शनके लिये परमहंस मुनिगण भी सदा उक्किण्ठित रहते हैं। कुछ लोग इस लीलाप्रसङ्गको भागवतमें क्षेपक मानते

हैं, वे वास्तवमें दुराप्रह करते हैं; क्योंकि प्राचीन-से-प्राचीन प्रतियोंमें भी यह प्रसंग मिळता है और थोड़ा विचार करके देखनेसे यह सर्वथा सुसंगत और निर्दोष सिद्ध होता है। भगवान् श्रीकृष्ण कृपा करके ऐसी विमळ बुद्धि दें, जिससे हमलोग इसका कुछ रहस्य समझनेमें समर्थ हों।

रासपश्चाध्यायीके पाठकोंको इतना तो निश्चयरूपसे अवश्य ही मान लेना चाहिये कि इसमें लैकिक कामगन्धके लेशकी भी कल्पना नहीं है। यह विभूतियुक्त दिन्य विन्मय पूर्णशक्तिके साथ सिंबदानन्दघन परिपूर्णतम भगवान्का अप्राकृत और अचिन्त्य पवित्रतम प्रेम-रसका महास्वादन है। इसीसे श्रीशुक्तदेवजीने इस रासलीलाके श्रवण-वर्णनका महान् तथा अपूर्व फल बतलाया है—'इद्रोग कामका समूल नाश और प्रेमरूपा पराभक्तिकी प्राप्ति'। इससे सिद्ध है कि यह दिन्यरसका प्रवाह ही है, इसमें लौकिक काम-गाथाका कोई सम्बन्ध ही नहीं है। कुछ महानुभाव रासको काम-विजय-लोला कहते हैं, दृष्टि-मेदसे यह भी ठोक है। परंतु यहाँ इस दिन्य प्रेमराज्यमें तो कभी नीच कामके प्रवेशकी ही कल्पना नहीं है। तब काम-विजय कैसे होता। श्रीशुक्तदेवजी कहते हैं—

'त्रजवधुओं के साथ भगवान्की इस रासकी इनका जो संशयरिहत मनसे श्रद्धां के साथ श्रवण और कीर्तन करेगा, वह शीघ ही भगवान्की प्रेमामिक — पराभक्तिको प्राप्त होगा और उसके हृद्रोग —कामका संवधा विनाश हो जायगा।'

यथार्थमें भगवान्की इस दिञ्यलीलाके वर्णनका यही प्रयोजन है कि जीव गोिप्योंके उस अहैतुक प्रेमका, जो ख-धुखकी वाञ्छासे रहित केवल श्रीकृष्णको ही सुख पहुँचानेके लिये हैं, स्मरण करें और उसके द्वारा भगवान्के रसमय दिञ्यलीलालोकमें भगवान्के अनन्त प्रेमका अनुभव करे । अतः रासपश्चाध्यायीका अध्ययन करते समय किसी प्रकारकी भी शङ्का न करके इस भावको जगाये रखना चाहिये तथा श्रद्धायुक्त हृदयसे इसे भगवान्की पवित्रतम छीला समझकरं ही पदना-सुनना चाहिये।

# श्रीकृष्ण-लीलाके अन्ध-अनुकरणसे हानि

भगवान् श्रीराम मर्यादापुरुषोत्तम हैं और भगवान् श्रोकृष्ण लीलापुरुषोत्तम। दोनों एक हैं। एक ही सिचदानन्दघन परमात्मा भिन-भिन्न
लीलाओं के लिये दो युगोंमें दो रूपोंमें अवतीर्ण हुए। इनमें बड़े-छोटेकी
कल्पना करना अपराध है। श्रीरामरूपमें आपकी प्रत्येक लीला सबके
अनुकरण करनेयोग्य मर्यादारूपकी होती है, रामरूपमें लीलाओंका रहस्य
अत्यन्त निगृह होनेपर भी बाह्यरूपसे सबकी समझमें आ सकता है और
बिना किसी बाधाके अपने-अपने अधिकारानुसार सभी उसका अनुकरण कर
सकते हैं, वह सीधा राजमार्ग है; परंतु भगवान्की श्रीकृष्णरूपमें की गयी
कुछ लोलाएँ बाहर-भीतर दोनों ही प्रकारसे निगृह और रहस्यमय हैं। इनका
समझना अत्यन्त ही कठिन है और बिना समझे अनुकरण करना तो हलाहल
विष पीना अथवा जान-बूझकर धधकती हुई आगमें कूद पड़ना है। यह
बड़ा ही कण्टकाकीर्ण और अवालामय मार्ग है। अतएव सर्वसाधारणके
लिये सर्वथा समझने, मानने और पालन करने योग्य महान् उपदेश भगवान्

श्रीकृष्णकी भगवद्गीता है और सर्वतोभावसे अनुकरण करने योग्य भगवान् श्रीरामकी मर्यादायुक्त छीछाएँ हैं।

जिन छोगोंने बिना समझे-बूझे भगवान् श्रीकृष्णकी लीलाका अनुकरण किया, वे खयं हुबे और दूसरे अनेक निर्दोष नर-नारियोंको डुबानेका कारण बने । अग्नि पी जाने, पहाड़ अँगुलीपर उठा लेने, कालिय नागको नाथने आदि क्रियाओंका अनुकरण तो कोई क्यों करने लगा और करना भी शक्तिके बाहरकी बात है; अनुकरण करनेवाले तो बस, चीर-दरण, रासलीला और श्रीराधाकृष्णकी प्रेमलीलाओंका अनुकरण करते हैं । इन लीलाओंके महान् उच्च आध्यात्मिक भावको समझनेमें सर्वया असमर्थ होकर अपनी वासनामयी वृत्तिको चरितार्थ करनेकै लिये इनके अनुकरणके नामपर वास्तवमें पाप किया जाता है । ऐसा कहा जाता है कि 'भगवत्प्रेममें वैराग्यकी कोई आवस्यकता नहीं, त्यागकी अपेक्षा नहीं । श्रीप्रिया-प्रियतमके प्रेममें तो केवल श्रुङ्गार और भोगका ही प्रयोजन है। विलेक यहाँतक भी कह दिया जाता है कि 'युगल-सरकारके चरणोंके सेवक बन जाओ; फिर चोरी-जारी, झुठ कपट, प्रमाद-आलस्य--जो कुछ भी करते रहो, कोई आपत्ति नहीं है ।' मेरी समझसे ये सारी बातें अपनी दुर्बलताओंको छिपाने, भगवद्भक्तिके नामपर विषयोंको प्राप्त करने, कपट-प्रेमी बनकर पाप कमाने और भोले नर-नारियोंको ठगकर अपनी बुरी वासनाओंको तृप्त करनेके लिये कही जाती हैं! सिचदानन्दघन भगवान श्रीकृष्ण और उनकी आत्म-खरूपिणी जगजननी श्रीराधिकाजीका चरण-सेवक बनकर भी क्या कोई कभी चोरी-जारी आदि पापकर्म कर सकता है ! भगत्रान्के सच्चे मनसे लिये हुए एक नामसे ही जब सारे पार्पोका समूह भस्म हो जाता है, तब भगवान्के चरणसेवकोंमें तो पाप-प्रवृत्ति रह ही कैसे सकती है ! वैराग्य और त्याग तो भगवद्भक्तिकी आधार-शिला हैं। जो अपने मनसे विषयोंका त्याग नहीं करता, भोगोंकी स्पृहा नहीं छोड़ता, वह भगवान्का भक्त ही कैसे बन सकता है ! भक्तको तो अपना सर्वेख, लोक-परलोक और मोक्षनक मनवान्के चरणोंपर निछावर करके सर्वथा अर्किचन बन जाना पड़ता है। भगवरप्रेमी भोगी कैसे हो सकता है ! अतएव जो भगवत-प्रेमके नामपर

भोगका उपदेश करते हैं, उनसे और उनके उपदेशोंसे सदा सावधान रहना चाहिये। दुःखकी बात है कि श्रीमद्भागवतकी रासपश्चाध्यायीका श्रान्त-अनुकरण करने जाकर काम-वासनासे क्षियोंसे मिलने-जुलनेमें तो कोई आपत्ति नहीं मानी जाती, यहाँ तो भगधान् के लीला-अनुकरणका नाम लिया जाता है, परंतु उस श्रीमद्भागवतके श्लीणां श्लीसिक्तनां सङ्गं त्यक्ता दूरत आत्मवान् — अन्मवान् को चाहिये कि वह लियोंके ही नहीं, श्लीसिक्त्योंके सङ्गको भी दूरां त्याग दें — इस उप रागर कोई ध्यान नहीं दिया जाता। श्लीमद्भागवत और श्लीकृष्णप्रेमके एवं माधुर्यरसके मर्मको समझनेवाले तो श्लीचैतन्यमह प्रमु थे, जो मधुररसके उपासक होकर भी धन और श्लीसे सर्वथा दूर रहते थे।

यद्यपि कई कारणोंसे आजकल प्रकटमें प्रायः ऐसी पाप-क्रियाएँ कम होती हैं, फिर भी गुप्तरूपसे इन भावोंका प्रचार और प्रसार अब भी कम नहीं है । ये भक्ति और भगवर्ष्णमक विघातक हैं । किवयोंने व्यास- शुकदेवक मर्मको न समझकर अपनी-अपनी भावनाके अनुसार मनमानी रचना की; तपस्ती, भक्त और ममंज्ञ पुरुषोंको छोड़कर शेष गुरु, भक्त और उपदेशक कहलानेवाले लोगोंने मनमाना कथन और कार्य किया । शृङ्गारके गंदे-गंदे गीतोंमें श्रीकृष्ण और श्रीराधाका समावेश किया गया और दुष्ट विषयी पुरुषोंने इन लीलाओंकी आड़ लेकर पापकी परम्परा चला दी । इससे हिंदू-जातिका जो घोर अमझल हुआ है, उसकी कोई सीमा नहीं है । अब भी सब लोगोंको चेतकर भगवान् श्रीकृष्णकी गीताके दिल्य उपदेशके अनुसार अपने जीवनको बनाना चाहिये । भगवान् के इन शब्दोंको सर्वथा और सर्वदा याद रखना चाहिये—

त्रिविधं नरकस्येदं द्वारं नाशनमात्मनः। कामः कोधस्तथा लोभस्तसादेतत्त्रयं त्यजेत्॥

(गीता १६। २१)

काम, क्रोध और छोभ—ये तीन नरकके दरवाजे और आत्माको अधोगतिमें ले जानेवाले हैं; इसिलिये इन तीनोंको सर्वथा त्याग देना चाहिये।

## श्रीकृष्ण-लीलानुकरण हानिकारक

\*\* जो छोग श्रीकृष्णका खाँग सजकर गोपीभावसे खियोंसे पूजा कराते हैं, मेरी तुच्छ समझसे वे बड़ी भारी भूछ करते हैं। यह सत्य है कि यह सारा जगत् परमात्मावी अभिन्यक्ति है, इसके निमित्तोपादान कारण परमात्मा ही होनेसे यह परमात्मखरूप ही है और इस दृष्टिसे देवता, मनुष्य, पशु-पक्षी, कीट-पतङ्ग-सभीको परमात्माका खरूप समझना आवश्यक है; परंतु परमात्माका यह पूर्ण रूप नहीं है। यह तो अंशमात्र है। यद्यपि सब कुछ परमात्मा है, किंतु परमात्मा यह 'सब कुछ' ही नहीं है—परमात्मा इस 'सब कुछ' से परे अनन्त है और वह अनन्त परमात्मा श्रीकृष्णका ही खरूप है, इससे श्रीकृष्णसे ही सब व्यास हैं— यह ठीक ही है।

मया ततमिदं सर्वे जगद्दयक्तमूर्तिना। (गीता९।४)

भगवान् श्रीकृष्णने कहा ही है—'मेरी अव्यक्त मूर्तिसे (परमारमा विभुसे) सारा जगत् व्याप्त है।' परंतु यही (जगत् ही) श्रीकृष्ण नहीं है। अतएव श्रीकृष्णका खाँग रासलीलाके खेलमें चाहे आ सकता है; परंतु कोई मनुष्य वस्तुतः श्रीकृष्ण बनकर लोगोंसे अपनेको पुजवाये, यह तो बहुत ही अनुचित है और पूजनेवाले भी बड़ी मूल करते हैं। माना कि खियाँ श्रद्धालु हैं, मले घरोंकी हैं और शुद्ध मावसे ही ऐसा करती हैं; परंतु यह किया वास्तवमें आदर्शके विरुद्ध और हानिकारक है। यह भी माना कि महारमा निर्विकार हैं; परंतु उनका भी आदर्श तो बिगड़ता ही है और यदि वे साधक हैं तो इस निर्विकारताका बहुत दिनोंतक टिकना भगवान्की असीम कृपासे ही सम्भव है। ऐसी स्थितिमें जो लोग शुद्ध मावसे इस कार्यका प्रतिवाद करते हैं, वे न तो कोई दोष करते हैं और न अनुचित ही करते हैं। मेरी समझसे यदि उनका भाव देषरहित और शुद्ध है तो वे पापके भागी नहीं होते।

श्रीकृष्ण मेरी समझसे महापुरुष या सिद्ध महात्मा ही नहीं हैं; वे साक्षात् परब्रह्म, पूर्णब्रह्म सनातन पुरुषोत्तम खयं भगवान् हैं । उनका शरीर पाञ्चभौतिक—मायिक नहीं है, वे नित्य सिच्चदानन्द-विश्रह हैं और गोपीजन भी दिव्यशरीरयुक्ता साक्षात् भगवान् श्रीकृष्णकी खरूपभूता हादिनी शक्तिकी घनीभूत दिव्य मूर्तियाँ हैं । पद्मपुराणमें श्रीगोपीजनके सम्बन्धमें कहा गया है—

गोप्यस्तु श्रुतयो झेया ऋषिजा देवकन्यकाः।
.....राजेन्द्र न मानुष्यः कदाचन॥

'गोपियोंको श्रुतियाँ, ऋषियोंका अवतार देवकन्या और गोपकन्या जानना चाहिये। वे मनुष्य कभी नहीं हैं।'

अखिलरससागर रसराजशिरोमणि जगत्पति श्रीभगवान्की प्रेयसी इन महाभाग्यत्रती दिञ्यविप्रह्धारिणी गोपियोंमें कुछ तो 'नित्यसिद्धा' हैं, जो अनादिकालसे भगवान् श्रीकृष्णके साथ दिव्य लीला-विलास करती हैं। कुछ पूर्व जन्ममें श्रुतियोंकी अधिष्ठात्री देवता हैं, जो 'श्रुतिपूर्वा' कह्नलाती हैं; कुछ दण्डकारण्यके सिद्ध ऋषि हैं, जो 'ऋषिपूर्वा'के नामसे स्यात हैं; और कुछ स्वर्गमें रहनेवाली देवकत्याएँ हैं, जो 'देवीपूर्वा' कहलाती हैं। पिछले तीनों वर्गीकी गोपिकाएँ 'साधनसिद्धा' हैं । नित्य-सिद्धा गोपीजनोंमें श्रीराधाजी मुख्य हैं और चन्द्रावलीजी, ललिताजी, विशाखानी आदि उन्हींकी कायञ्यहरूपा हैं; ये 'गोपकन्या' कहलाती हैं। साधनसिद्धा गोपियाँ पूर्व जन्ममें श्रीकृष्ण-सेवा-ठालसासे साधनसम्पन होकर इस जन्ममें गोपीगहों में अवतीर्ण हुई थीं और नित्यसिद्धा गोपीजनोंके सत्सक्क, सहयोग और सेवनसे दिव्यरूपताको पाकर इन्होंने श्रीकृष्णका दिव्य चरण-सेवाधिकार प्राप्त किया था । न तो ये गोपियाँ परिश्वर्यों थीं और न अखिल विश्व-ब्रह्माण्डके स्वामी, आत्माओंके आत्मा भगवान् श्रीकृष्ण ही परपुरुष या उपपति थे । प्रेम-रसाखादनके लिये---प्रेममार्गके साधनकी अत्युच भूमिकाके शिखरपर महात्माओंको भगवत्कृपासे जो सिद्धिरूपा चरमानुभूति होती है. उसी अतुलनीय दिव्य प्रेमका वितरण करनेके लिये 'जगत्पति'ने 'उपपति'का और उनकी नित्यसिङ्गनी नित्यकान्ताखरूपा शक्तियोंने 'परस्नी'का साज सजा था । यह रास—यह गोपी-गोपीनाथका मिल्लन हमारे मिलन मिलनकी तरह गंदे कामराज्यकी वस्त नहीं है, पाश्चभौतिक देहोंके गंदे काम-विकारका परिणाम नहीं है। यह तो परम अद्भुत, परम विद्यक्षण— जिसकी एक झाँकीके लिये बड़े-बड़े आत्मज्ञानी कैवल्य-प्राप्त महापुरुषगण तरसते रहते हैं—दिन्य लील है । इसका अनुकरण कोई भी मनुष्य कदापि नहीं कर सकता, चाहे वह कितनी ही ऊँच स्थितिमें हो । इस लीलाका अनुकरण करने जाकर जो पर-स्त्री और पर-पुरुष परस्पर प्रेमका सम्बन्ध जोड़ना चाहते हैं, वे तो घोर नरक-यन्त्रणाकी तैयारी करते हैं। सचमुच उनमें सचा प्रेम है ही नहीं। वे तो तुष्छ कामके गुलाम हैं और प्रेमके नामको कलङ्कित करते हैं। सञ्चा प्रेम तो एक श्रीभगवान्से ही होता है । प्रेममें प्रेमके सिवा और कोई कामना-वासना रहती ही नहीं । जगत्में परोपकारतकके कार्योमें आत्म-तृप्तिकी एक वासना रहती है। जगत्का कोई भी जीव आत्मेन्द्रिय-तृप्तिकी इच्छा बिना—चाहे वह अत्यन्त ही क्षीण हो—िकसीसे प्रेम नहीं करता और जिसमें आत्मेन्द्रिय-तृप्तिकी वासना है, वह प्रेम प्रेम नहीं है । आत्मेन्द्रिय-त्रप्तिकी इच्छासे रहित एकनिष्ठ प्रेम तो आत्माओंके आत्मा, हमारे आत्माके भी आत्मा श्रीकृष्णके प्रति ही हो सकता है । जो पर-स्त्री और पर-पुरुष इन्द्रिय-तृप्तिकी इच्छासे — चाहे वह बहुत सुक्ष्म वासनाके रूपमें ही हो-प्रेमका खाँग सजते हैं, वे वस्तुतः अपना महान् अनिष्ट करते हैं। वासनाको बढ़कर प्रबल रूप धारण करते देर नहीं छगती । आगमें ईंधन डालनेसे जैसे आग बढ़ती है, वैसे ही भोग्य वस्तुकी प्राप्तिसे भोगतृष्णा बढ़ती है भय, क्लेश, कष्ट और अनन्त नरक-यन्त्रणा !

शास्त्र कहते हैं---

यस्त्यिह या अगम्यां स्त्रियं पुरुषः अगम्यं वा पुरुषं योषिद्-भिगच्छति तावमुत्र कशया ताडयन्तस्तिग्मया सूम्यी लोहमय्या पुरुषमालिङ्गयन्ति स्त्रियं च पुरुषकपया सूम्यी । अर्थात् 'कोई पुरुष यदि अगम्या स्त्रीमें गमन करता है अथवा कोई स्त्री अगम्य पुरुषसे गमन करती है (अगम्य वही है, जिससे विवाह न हुआ हो) तो उनके मरनेपर यमदूत उनको मारते हुए ले जाते हैं और वहाँ जलती हुई लोहेकी स्त्रीमूर्तिसे पुरुषका और पुरुषम्तिंसे स्त्रीका आलिक्कन कराते हैं। इस नरकका नाम 'तससूर्मि' है।'

इसके बाद जब स्थूलदेहमें जन्म होता है, तब उन्हें कई जन्मोंतक नाना प्रकारके भयानक रोगोंसे पीड़ित रहना पड़ता है।

अतण्व इस मायिक जगत्में श्रीकृष्णकी और गोपियोंकी दिन्य लीलाका अनुकरण कदापि नहीं हो सकता, न ऐसा दुस्साइस किसीको कभी करना ही चाहिये।

हाँ, जिनके अन्तःकरण परम विद्युद्ध हो गये हैं, इस लोक और परलोकके भोगोंकी सारी वासना जिनके मनसे मिट चुकी है, जो मुक्तिका भी तिरस्कार कर सकते हैं, ऐसे पुरुषोंमें यदि किन्हीं महापुरुषकी कृपासे श्रीकृष्णसेवाकी लालसा जग उठे और मुक्ति-मुक्तिकी सूक्ष्म वासनातकका सर्वथा अभाव होकर उन्हें शुद्ध प्रेमा-भिक्त प्राप्त हो, तब सम्भव है गोपियोंकी भाँति श्रीकृष्ण उन्हें उपपितके रूपमें प्राप्त हो सकें। अतएव यदि गोपियोंकी आदर्श मानकर उनका अनुकरण करना हो तो वह परम पुरुष श्रीकृष्णके लिये करना चाहिये, न कि हाइ-मांसके घृणित पुतले पर-पुरुष या पर-स्त्रीके लिये।

शागिरमे तो अनुकरण कोई भी नहीं कर सकते। परंतु भावसे भी, जिनमें तिनक भी निजेन्द्रिय-तृप्तिकी वासना है, जो पिवत्र और परम वैराग्यकी ख़च्छ भूमिकापर नहीं पहुँच गये हैं, ते पुरुष या श्ली यिद श्रीगोपी-गोपीनाथकी लीलाओंका अनुकरण करना चाहेंगे तो उनकी वही दशा होगी, जो सुन्दर फूलोंके हारके भरोसे अत्यन्त विषधर नागको गलेमें पहननेवालोंकी होती है। पाञ्चमौतिक देह धारी श्ली-पुरुषको तो श्रीकृष्णकी लीलाकी तुलना अपने कार्यांसे करनी ही नहीं चाहिये। ××××

# भगवान्की सब लीलाओंका अनुकरण नहीं हो सकता

प्रिय महोदय ! सादर सप्रेम हिरिस्मरण । आपका कृपापत्र मिला । भगवान्की अवतार-लीलाओंके सम्बन्धमें कुछ भी संदेह न करके ऐसा मानना चाहिये कि वे भगवान् हैं, सर्वसमर्थ हैं, सर्वतन्त्र-खतन्त्र हैं—चाहे जैसे, चाहे जो, चाहे जब कर सकते हैं; उनके लिये सभी कुछ ठीक है । पर हमें अनुकरण उन्हीं बातोंका करना चाहिये, जिनके लिये उनका तथा उनकी ही वागीरूप शास्त्रोंका आदेश हो; और सच बात तो यह है कि भगवान्की सारी लीलाओंका अनुकरण किया भी नहीं जा सकता ।

भगवान्की छीलाएँ प्रश्नानतया तीन प्रकारकी होती हैं— १. लोकमंग्रह या लोकशिक्षाके लिये की जानेवाली आदर्श लीला, २. अद्भुत, असम्भव जान पड़नेवाली ऐश्वर्यमयी लीला और ३. अन्तरङ्ग भेमी भक्तों है साथ की जानेवाली प्रेममयी लीला ।

(१) माता-पिताकी भिक्त, गुरुकी भिक्त, ब्राह्मण-भिक्त, सदाचार, देवपूजन, दीनरक्षण, इन्द्रियनिप्रह, ध्यान-पूजन, सत्य व्यवहार, निष्कामभाव, अनासिक्त, समत्व, नित्य आनन्दमें स्थित आदि यथायोग्य अनुकरण करने योग्य आदर्श लीलाएँ हैं । इनका अनुकरण अपने-अपने अधिकारके अनुसार किया जा सकता है और करना ही चाहिये। भगवान्का आदेश भी है ऐसा करनेके लिये।

- (२) अग्नि पीना, वरुणलोकमें जाना, अँगुलीपर सात दिनोंतक पर्वत उठाये रखना, कई प्रकारसे अपने विराट्रूपके दर्शन कराना, अघासुर-शिशुपाल आदिके मरनेपर उनकी आत्मज्योतिको अपनेमें विलीन कर लेना, हजारों-लाखों मनुष्योंके साथ विभिन्न भावोंसे एक ही साथ मिलना, हजारों रानियोंके महलोंमें एक साथ रहना, दो जगह एक ही साथ एक ही समय आतिथ्य खीकार करना, सूर्यको ढक देना, असंख्य गोवरस, गोपबालक तथा उनकी प्रत्येक वस्तुके रूपमें ख्यं वन जाना, ब्रह्माजीको सबमें भगवत्खरूपके तथा महान् ऐश्वर्यके दर्शन कराना. अक्रूरको जलमें दर्शन कराना, मारकर असुरोंका उद्धार करना आदि ऐश्वर्यमयी लीलाएँ हैं। इनका अनुकरण साधारण मनुष्यके द्वारा सर्वथा असम्भव है।
- (३) गोपियोंके घरोंसे माखन चुराकर खाना, चीरहरण, रासलीला और निकुञ्जलीला आदि अन्तरङ्ग मधुर प्रेमलीलाएँ हैं, जिन्हें भगवान् अपने आत्मल्लस्प पार्षदोंके तथा प्रेमियोंके साथ अनर्गल-अमर्यादरूपमें श्रुति-सेतुका भङ्ग करके अपने-आपमें ही किया करते हैं—

#### रेमे रमेशो व्रजसुन्दरीभि-र्यथार्भकः स्वप्रतिबिम्बविश्रमः।

'रमानाथ भगवान्ने व्रजसुन्दरियोंके साथ वैसे ही खेल किया, जैसे बालक अपनी छायाके साथ करता है।'

इन मधुर लीलाओंका अनुकरण कदापि नहीं करना चाहिये। जो मूढ़ इनका अनुकरण करने जाता है, वह शास्त्र और धर्मसे च्युत होकर घोर नरकका अधिकारी होता है!

वस्तुतः इन तीनों प्रकारकी लीलाओंमें केवल पह्ली लीला ही अनुकरणके योग्य होती है। पिछले दोनों प्रकारकी लीलाएँ तो अवण, कीतन, मनन और ध्यान करके भगवान्के प्रति भक्ति तथा प्रेम प्राप्त करनेके लिये हैं। शुद्ध मनसे श्रद्धा-भक्तिपूर्वक भगवान्की ऐश्वर्य और माधुर्यसे भरी लीलाओंका चिन्तन करना चाहिये और आदर्श लोकशिक्षामयी लीलाओंको अपने जीवनमें उतारना चाहिये। शेष भगवत्कृपा।

### बिखरे सुमन

१-भगवान्के कर्म भगवान्के खरूपसे भिन्न नहीं हैं। इसीलिये भगवान्के कर्मोका नाम कर्म नहीं, लीला है। लीला सिचदानन्दखरूपका चित्खरूपविलास है। जैसे समुद्रकी तरक्नें समुद्रका ही विलास हैं, वैसे चिद्-वन-सिन्धु भगवान्की लीला चित्खरूपके अतिरिक्त और कुछ नहीं है।

२-भगवान्की अचिन्स्य महाशक्तिमें विश्वास किये बिना लीलामें रस नहीं आयेगा । उसमें स्थान-स्थानपर संदेह उत्पन्न होगा या उन लीलाओंका आध्यात्मिक अर्थ लगाकर उनका माधुर्य नष्ट कर दिया जायगा । भगवान्की लीलावली भक्तोंके सामने नित्य सत्य है और वास्तवमें तो सत्य है ही ।

३ -लोगोंके देखनेमें वृन्दावनधाम आठ कोस लंबा तथा चार कोस चौड़ा है, पर भगवान्का धाम अचिन्त्य चिन्मयखरूप है। उसके एक-एक धूलिकणमें अनन्तकोटि ब्रह्माण्डोंका समावेश हो सकता है और है।

४—भगवान्की प्रकट लीलामें जितने भी लीलासहचर वात्सल्य, सख्य एवं मधुरभाव रखनेवाले हैं, वे सब-के-सब भगधान्के ही खरूप हैं; क्योंकि वे सभी भगवान्के लीला-पार्षद हैं। उनके द्वारा जो भी चेष्टा होती है, स्फरणा होती है, वे जो कुछ भी करते हैं, करनेकी चेष्टा करते हैं, सब भगवान्की इच्छा-शक्तिसे समन्वित छीछाशक्तिके द्वारा होता है तथा य**ह** सब भगवान्की छीछाका उपकरण है।

५-भगवान्की बाललीलाएँ ठीक प्राकृत बालकोंकी भाँति होती हैं। उनमें अप्राकृत भाव देखनेको नहीं मिलता । अप्राकृतका यह विचित्र प्राकृतानु-करण देखनेमें बड़ा मनोहर होता है। x x x x जिनके संकल्पसे अनन्तकोटि ब्रह्माण्डोंका सजन, पालन, संचालन होता है, उनकी प्राकृत लीलाको देखकर यह भ्रम होना स्वाभाविक ही है कि ये सर्वेश हैं कि नहीं। xxxx यदि कोई उनके चरणोंकी शरण लेकर माध्ये प्रहण करना चाहे तो उसे **बात होगा कि** अप्राकृतकी यह प्राकृत लीला कितनी मधुर है । भगवान्की 'भक्तवत्सलता' एवं 'ग्रेमाधीनता'का यहीं पता लगता है । अखिल**ब्रह्मा**ण्ड-पालक होकर भी वे अपने असीम ऐश्वर्यका तनिक-सा भी प्रकाश न करके साधारण बालकोंके साथ ठीक बालक होकर खेलते हैं। पर ऐसा नहीं मानना चाहिये कि वे कोई दम्भ करते हैं; वे सचमुच ही खेलते हैं, सचमुच ही उन्हें इसमें आनन्द मिलता है। आनन्दको आनन्द देना, आनन्दमयमें आनन्दकी कामना---स्पृहा उत्पन करना, यह प्रेमी भक्तोंका ही काम है। आनन्दका रस लेनेके लिये ही भगवान् वात्सल्य, सख्य, मधुर आदि रसोंकी प्रेमी भक्तोंके अनुरूप छीछा करते हैं। अप्राकृतकी छीला अप्राकृत है, पर देखनेमें प्राकृत-सी है । प्रेमी भक्तोंको सुख हो, भगवान, उसी प्रकारकी छीछाएँ करते 🝍 । प्रेमियोंके सुखर्मे उन्हें सुख होना है । xxx उनके श्रीकृष्ण आदि अन्तारोंकी छीछाएँ नयी नहीं हैं; ने तो नित्य होती हैं और नित्य होती रहेंगी —यह नहीं कि पहले नहीं थीं, अब प्रकट हुई हैं । भगवान् जिस प्रकार नित्य हैं, उसी प्रकार उनकी लीलाएँ भी नित्य हैं। इनमें मायिक जगत्का काम नहीं । जो भक्त इनमें आनन्द लेते हैं, वास्तविक रूपमें वे ही भाग्यवान् हैं।

६—लीलाशक्ति एवं कृपाशक्ति भगवान् की समस्त शक्तियों में प्रधान हैं। कोई भी शक्ति इन दोनों शक्तियों के त्रिरोध में आत्मप्रकाश नहीं करती। सारी शक्तियाँ इन दोनों शक्तियों के प्रकाशके लिये ही कार्य करती हैं और सदा इनके अनुगत होकर चलती हैं। ७—भगवान् दम्म नहीं करते, न नाट्य करते हैं। भगवान्की जितनी भी प्रेमलीलाएँ होती हैं, उनमें भगवान् जानते हुए भी अनजानकी भाँति काम करते हों, यह बात नहीं है। उनकी प्रत्येक लीला सची है। लीलाशक्तिकी इच्छासे वहाँ सर्वञ्चताशक्ति भी लियो रहती है, यह उनकी प्रेमाधीनता है।

८—जीवकी तुच्छ शक्तिके काँटेपर जब हम भगवान्की क्रियाओंको तौलने जाते हैं, तब विफल ही होते हैं। पर यदि अपनी शक्तिको भूलकर श्रीकृष्णकी अचित्त्य शक्तिकी ओर भ्यान दें तो हमें ज्ञात होगा कि उनकी अचित्त्य शक्तिके लिये कुछ भी असम्भव नहीं है।

९-लीलामयके लीला-पिद्धान्तको समझनेके लिये लीलामयके चरणोंकी शरण लेनी चाहिये । जो अपनी विद्या, पुरुषार्थ और अपनी शक्तिकं बलपर उनको समझना चाहता है, जानना चाहता है, वह न तो भगवानुको समझ ही सकता है और न जान ही सकता है । वह यथार्थ वस्तुको जान नहीं सकता और उसमें अपनी मायिक बुद्धिसे, मायिक समझसे प्राकृतभाव घर कर बैठता **है। xxx** अगवान्की लीलाको समझनेके लिये भगवान्की कृपापर भरोसा करना, अचिन्य महाशक्तिकी शरण लेना तथा श्रीकृष्णके चरणोंका आश्रय प्रद्वण करना चाहिये: नहीं तो विपरीत धारणा हो जाती है. विश्वास नहीं होता और उस छोछामें रूपक, कल्पना, प्राया, नाटच, दृष्टान्त, प्रक्षिप्तता आदि दोषबुद्धि आ जाती है । इस प्रकार हम छीलाक्या सनकर अविश्वास करके नाना प्रकारके अपराध कर बैठते हैं । हमारे पापके साथ-साथ वक्ताको भी पापका भागी होना पड़ता है । जो श्रीकृष्णळीलामें रंचमात्र भी अविश्वास करते हों, जो अपनी विद्वत्ताके कारण उसे रूपक, कल्पना आदि बताते हों, उनके सामने छीला-कथा नहीं कहनी चाहिये। श्रीकृष्ण-बीबा उन्होंके सामने कहनी चाहिये, जो तर्कक स्थानपर विश्वास रखते हों तथा जो श्रद्धापूर्वक लीलाकथा धुनना चाहते हों। भगवान्की छीछा अत्यन्त गृह्य है ।

१०—भगवान् श्रीकृष्णका ऐश्वर्य तो सर्वत्र व्याप्त है, उसे देखनेके लिये प्रयास नहीं करना पड़ता; पर उनका माधुर्य बड़ा गोपनीय है, उसका प्रकाश उनकी कृपाके बिना नहीं हो सकता। उनका माधुर्य तो उनकी मुग्धतामें ही है। वे जब बहुत बड़े होकर भी बहुत छोटे बनते हैं, ज्ञानमय होकर भी अज्ञ बनते हैं, प्रेमी भक्तोंके साथ मिलन एवं विरहकी छीला करते हैं, उस समय उनका माधुर्यसिन्धु उमड़ता है और उसमें अनन्त एक-से-एक विलक्षण विविध तरङ्गें लहराने लगती हैं, जिससे सारा जगत् परमानन्द-सुधासे आप्लावित हो जाता है।

११—त्रजकी गोपियाँ वात्सल्य और मधुर प्रेमकी कल्पलताएँ हैं, जो श्रीकृष्णरूपी दिव्य कल्पवृक्षसे निस्य लिपटी रहती हैं।

१२—भक्तोंका आनन्द बढ़ानेके लिये भगवान्का सिंदानन्द खरूप आनन्दसमुद्र उमड़ता है, इसी कारण भगवान् भक्तका आनन्द बढ़ानेके लिये अपनी हार भी खीकार करते हैं।

१३—भक्त और भगवान्में जब होड़ लग जाती है, तब भगवान् अपनी हार खीकार कर लेते हैं —यह भगवान्की प्रेमाधीनता है। भक्तकी प्रतिज्ञाकी रक्षा भगवान् अपनी प्रतिज्ञा तोड़कर भी करते हैं। व तो नित्य विजयी हैं, उन्हें कौन हराये १ पर भगवान् और भक्तकी होड़में भगवान् हार जाते हैं।

१४—भगवान् की छीछा-माधुरी और भक्तका प्रेम आपसमें हो इ छगाये रहते हैं। भगवान् की छीछा भक्तके प्रेमको बढ़ाती रहती है और भक्तका प्रेम भगवान् की छीछाको। जिस प्रकार दर्शक और अभिनेता दोनों मिछकर अभिनय-माधुरीका उपभोग करते हैं, वैसे ही भक्त और भगवान् मिछकर छीछा-माधुरीका आखादन करते हैं।

१५—परस्पर विरुद्ध धर्मोंका युगपत्—एक ही समय साथ साथ समावेश और समन्वय भगवान्का खाभाविक गुण है । भगवान्के अतिरिक्त अन्यत्र कहीं भी इस विरोधका समन्वय नहीं है । भगवान् अनन्त ऐश्वयंवान् होकर भी लीलामें माँ यशोदासे एक-एक वस्तु माँगते हैं । सर्वथा सद्गुणह्रप होनेपर भी चोरी करते हैं । नित्य तृप्त होकर भी माता यशोदाके स्तन्य-पानके लिये अतृप्त—आतुर रहते हैं ।

अस्थूलश्चानणुइचैव स्थूलोऽणुइचैव सर्वतः। अवर्णः सर्वतः प्रोक्तः इयामो रक्तान्तलोचनः॥

'वे स्थूल भी नहीं हैं, सूक्ष्म भी नहीं हैं। स्थूल भी हैं, सूक्ष्म भी हैं। वे अवर्ण—सब प्रकारसे वर्णविहीन होते हुए ही स्थामवर्ण तथा अरुणलोचन हैं। 'वृिसंहतापिन्युपनिषद्'में आया है—

तुरीयमतुरीयमात्मानमनात्मानमुत्रमनुत्रं वीरमवीरं महान्तम-महान्तं विष्णुमविष्णुं ज्वलन्तमज्वलन्तं सर्वतोमुखमसर्वतोमुखम् ।

भगवान् 'तुरीय' हैं—( विराट्, हिरण्यगर्भ, कारणसे या जाप्रत्, स्त्रम, सुपुप्तिसे अतीत चतुर्थ—तुरीय हैं ), साथ ही 'अतुरीय' हैं— ( सबके ईक्षणकर्ता, अन्तर्यामी, सबके आत्मा या सब अवस्थाओंके आधार होनेसे सर्वरूप 'अतुरीय' हैं ) । चेतन 'आस्मा' भी भगवान् हैं, साथ ही जड 'अनात्मा'—अनात्मवस्तु भी भगवान् हैं। भगवान् 'उप्र' हैं— हिरण्यकशिपुका वथ करनेके समय भगवान् इतने उग्र आकृतिके थे कि देवता और लक्ष्मीजीतक उन्हें देखकर डर गये; उसी समय वहीं वे भक्तचूड़ामणि प्रह्लादके लिये 'अनुप्र'—परम शान्त हैं। अघ-वकादि असुरोंका संहार करनेके लिये वे महान् 'वीर' हैं, साथ ही गोप-त्रालक आदि प्रेमी भक्तोंके सामने 'अवीर'--सदा ही पराजित हैं । वे अनन्तकोटि ब्रह्माण्डोंको अपने एक-एक रोमकूपमें धारण करनेवाले 'महान्' हैं, साथ ही यशोदा मैयाकी छोटी-सी गोदमें नन्हें-से शिशुरूपमें विराजित 'अमहान्'—क्षुद्र हैं। वे 'विष्णु'—सर्वव्यापी हैं और लीलविप्रहरूपमें भक्तोंके प्रेमानुरूप आकृतिवाले 'अविष्णु' एकदेशीय हैं । वे नेत्रोंकी तीत्र ज्वालासे असुरसमूहको भस्म करनेवाले—'ज्वलन्त' हैं, साथ ही भक्तोंके लिये परम स्निग्ध शान्त नयनानन्द-दाताके रूपमें प्रकट—'अञ्चलन्त' हैं। भगवान् 'सर्वतोमुख' हैं---उनके हाथ, पैर, नेत्र, सिर और मुख सब ओर हैं ( सर्वतःपाणिपादं तत् सर्वतोऽक्षिशिरोमुखम् ) और वृन्दावनादि मधुर लीलामें वे 'असर्वतोमुख'— दो हाथ, दो चरण, दो नेत्र तथा एक मुखवाले छीळाविप्रहरूपसे **आनन्द** बदाते रहते हैं।

वे निर्गुण रहते हुए ही सगुण हैं, निराकार रहते ही साकार हैं;

पूर्णकाम होते हुए ही सकाम हैं और अजन्मा रहते हुए ही जन्म धारण करते हैं । वे सब कुछ हैं, साथ ही सबसे अतीत हैं ।

वस्तुतः यह विरुद्धधर्माश्रयता ही भगवान्की भगवत्ता है। इसको बिना समझे उनकी छीछाओंका सामक्कस्य नहीं हो सकता, परम मधुर छीछारसका आखादन नहीं हो सकता और न अचिन्त्य ऐश्वर्यका ज्ञान ही हो सकता है। इस प्रकार भगवान्के खरूपज्ञानमें कमी रह जाती है। भगवान्का रोना, क्रोध करना, स्तनका दूध पीने आदिके छिये व्याकुरू होना न तो प्राकृतिक है और न काल्पनिक ही। यह उनका 'ग्रेमाधीनता'रूप नित्य खामाविक गुण है।

१६—बाल खरूप भगवान् श्रीकृष्णका क्रोध एवं अश्रुजल दर्शकोंको प्रसन्न करनेके लिये किया जानेवाला नाट्य—अभिनय नहीं है, वह तो श्रीकृष्णके आन्तरिक बाम्यभावकी मधुर अभिव्यक्ति है। भगवान् दम्भ भी नहीं करते। 'भगवान्को वास्तवमें दुःख थोड़े ही हुआ था, उन्होंने तो छल किया था'—ऐसे विचारोंसे रस नष्ट हो जाता है। ऐसे विचारोंसे तो भगवान्की माधुरी एवं भक्तका बात्सल्य दोनों खो दिये जाते हैं।

१७—आन्तरिक भावकी बाह्य अभिन्यक्ति किसी दर्शक या अनुमोदक-की अपेक्षा नहीं करती । आन्तरिक भावका खाभाविक विकास वहीं होता है, जहाँ जन-समूह नहीं होता । जन-समूहमें कारण उपिथत होनेपर भी आन्तरिक भाव प्रकट नहीं होता । अकेलेमें निस्संकोच भावसे आन्तरिक भाव प्रकट होते हैं । किसीके असली खभावको जानना हो तो वह अकेलेमें क्या करता है, इसे देखना चाहिये; इससे उसका वास्तविक रूप प्रकट होगा । श्रीकृष्णने यशोदा मैयाके दूध उतारने चले जानेपर अकेलेमें क्रोध करके दहीके मटकेको फोड़ डाला था और भग गये थे । यह दिखानेका नाट्य नहीं था, असली भाव था ।

१८—मधुर लीला, प्रेमी पार्षदोंका अधिक जुटाव, रूप-मधुर्य और वेणु-माधुर्य— ये चार प्रकारके माधुर्य श्रीव्रजराजनन्दनमें विशेषरूपसे विद्यमान हैं और ये व्रजमें ही रहते हैं, उनके साथ मथुरा और द्वारका नहीं जाते।

१९—भगवान्के प्रेम-रहस्यको प्रेमी भक्त खोळना नहीं चाहते और न खुळवाना ही चाहते हैं। २०-श्रीयशोदाजीके हृदयमें अपने पुत्र श्रीकृष्णके सिवा और कुछ रहता ही नहीं। प्रेम भावमय होता है । उनके हृत्-पटलपर भगवान् श्रीकृष्ण- का बाल-विग्रह सदा अङ्कित रहता है; क्योंकि उनका हृत-पट भावरस- आप्लावित है ।

२१—भगवान्के जितने वस्न हैं, अलंकार हैं, अस्न-राख़ादि हैं, सब-के-सब दिव्य, चेतन एवं सिबदानन्दमय हैं और भगवत्स्वरूप हैं। ये वैसे अहत्य रहते हैं, पर समय-समयपर किसी घरवालेके या भक्तके माध्यमसे प्रकट हो जाते हैं। यशोदा मैया जब श्रीकृष्णको कोई आभूषण आदि पहनाती हैं, तब भगवान्के वे अहत्य आमूषण आदि किसी-न-किसी रूपमें उनके कोषागारमें प्रकट हो जाते हैं और उन्हीं आभूषणोंसे मेया उनका श्रृङ्गार करती हैं; किंतु भक्तको अथवा घरवालोंको यह ज्ञात नहीं होता कि भगवान्के दिव्य आभूषण प्रकट हुए हैं और वह उनके द्वारा उनका श्रृङ्गार कर रहा है।

२२-भगवान्की लीलाके सम्बन्धमें जिस समय कोई संदेह होता है, उस समय वस्तुतः हम भगवान्को भगवान् नहीं मानते, उन्हें अपनी श्रेणीमें जे आते हैं; नहीं तो, कोई संदेह हो ही नहीं सकता। भगवान्का प्रत्येक कार्य, प्रत्येक वाणी देखनेमें विपरीत जान पड़नेपर भी तस्वतः सत्य है।

२३--भगवान्की छीला-कथा अत्यन्त रुचिकर, सबको समान सुख देनेबाली, किसी भी वस्तुकी अपेक्षा न रखनेबाली तथा अमीत्र है।

२४--भगवान्से सम्बन्ध होते ही सब दोव मिट जाते हैं। भगवान्ने अपनी यह शक्ति छीला-कथामें लिपा रक्षी है। भगवान्ने कृपा करके अपनी छीला-कथा-माधुरी इसीलिये छोड़ रक्षी है कि जगतके बहिर्मुख लोगोंका कल्याण हो। ऐसे लोगों (बहिर्मुखों) से कहा जाय कि यम-नियम आदि करो तो कौन करेगा। पर कथामें कोई रोचक प्रसङ्ग आ जाय तो उनका भी मन लग ही जाता है।

२५—अग्निको देखे नहीं, अग्निको समझे नहीं, पर अग्निसे स्पर्श हो जाय तो अग्निका वस्तुगुण दाहकता जला ही देता है और जलनेपर उसपर श्रद्धा अपने-आप हो जाती है। इसी प्रकार लीलाकधासे अपने-आप श्रद्धा प्राप्त हो जाती है। २६-विना पुण्यबलके, बिना भगवत्कपाके भगवत्कथा सुननेको मिलती ही नहीं । जो तार्किक हैं, वे उसे न्यर्थ मानते हैं और जो गृहासक्त हैं, उन्हें कथा सुननेका भी अवकाश नहीं।

२७—भगवान्की लीला-कथाके लिये एक ही उपाय है — उसकी जो धारा आती है, उसके लिये अपने कानोंका मार्ग खोल दो । वह पीयू धारा बिना बाधाके कानोंमें जाती रहे । वह धारा भीतर पहुँची कि उसने जन्म-जन्मान्तरके कूड़ेकी राशिको धो वहा दिया । फिर आगकी आवश्यकता नहीं रहेगी । और आग तो जलाकर भस्मका हैर छोड़ देती है, पर यह इस प्रकारकी बाद है कि सब चीजोंको दूर वहा देगी और साथ ही अन्तः करणको बना देगी द्वतामय । उसे श्रीकृष्णप्रेमका साम्राज्य बना देगी ।

२८—जहाँ श्रोताके मनमें तर्क नहीं, विवाद नहीं, कैवल रस पीनेकी इच्छा है और कैवल उस रसको बढ़ानेके लिये ही प्रश्न है, वहीं वास्तवमें लीला-कथामें रस आता है।

२९—कथा—अन्तरङ्ग रहस्य-कथा वहींपर प्रकट होती है, जहाँ वक्ता-के मनमें खतः श्रोताकी रुचि एवं इच्छा देखकर वस्तु जायत् हो जाती है। कहनेवालेके पास बहत-सी बातें हैं, पर श्रोताकी रुचि न देखकर वे छिप जाती हैं; किंतु एक समुदाय वह होता है, जहाँ बैठनेसे बक्ताके मनमें नयी-नयी बातें उदय होती हैं। परीक्षित्की भाँति जहाँ श्रवणका आग्रह है तथा निरन्तर कथाश्रवण करनेपर भी जहाँ तृप्ति नहीं—स्वाये जायेँ और भूखे, खाये जाये और भूखे—एसे समुदायमें बक्ताके मनमें अन्तरङ्ग नवीन-नवीन कथाओंकी स्कृतिं होती रहती है।

३०- भगवान्की टीटा-कथा ही ऐसी है कि वह कैसे भी कानों में जाय, पाप-तापको नए कर देती हैं। पर जो श्रीकृष्णके भक्त हैं, प्रेमी हैं, उनके मुखसे यदि कथा सुननेक। सीभाग्य मिल जाय, तब तो पाप-ताप रह ही नहीं सकते; क्योंकि उनका मन श्रीकृष्णके साथ जुड़ा रहता है। अतएब वे जो भी शब्द उच्चारण करते हैं; श्रीकृष्णकी प्रेरणासे ही।

३१-ज्ञानयोगसे भगत्रानको ब्रह्म समझकर भजनेवाले संसारसे मृक्त होना चाहते हैं, अष्टाङ्गयोगवाले समाधिमें स्थित होकर परमात्म-ज्योतिके दर्शन चाहते हैं, ऐश्वर्यज्ञानयुक्त भक्तलोग सामीध्यादि मुक्ति चाहते हैं। ये सब आत्महित चाहते हैं, श्रीकृष्णहितकी चिन्ता किसीके मनमें नहीं है। ये तो श्रीकृष्णको नित्य सुखमय मानते हैं। पर जो लोग श्रीकृष्णके साथ ममताके वन्धनसे बँधकर उनको पुत्र, सखा, प्राणवल्लम आदि मानते हैं, ने अपने सारे सुखोंको भूलकर श्रीकृष्णके हितकी चिन्ता करते हैं। उनका अपना सुख-दुःख कुछ नहीं रहता। वे अहंको मुलकर केवल 'श्रीकृष्ण-सुख' रूप ही जन जाते हैं। श्रीकृष्ण भी ऐसे ममतावान् भक्तोंकी ममताके अनुरूप लीला करके दिव्य ग्रेमरसका आखादन करते हैं। ऐसे ग्रेमी भक्त ध्या हैं।

३२—भगवान् जिस-जिसके साथ मिलकर लीला करते हैं, वे सभी भगवान्-के पार्पद हैं। पार्षदोंके दो मेद हैं—(१) अनुकूल पार्पद, (२) प्रतिकूल पार्षद। जो अनुकूल पार्पद हैं, वे लीलामें सहायता करते हैं मित्ररूपसे और जो प्रतिकृल पार्पद हैं, वे सहायता करते हैं शत्रु-भावसे। दिन्यवाममें अनुकूल पार्पदोंके साथ लीला होती है। वहाँ प्रतिकृल पार्षद अनेतनभावसे रहते हैं।

३३—मगवान्की कृपाशिक इतनी बलवती है कि सारीशक्तियाँ उसका अनुगमन करती हैं। भगवान् भी उसके वशर्में होकर भक्तके द्वारा नाना प्रकारके बन्धन स्वीकार करते हैं।

३%—भगवान्की जितनी लीलाएँ हैं, उनमें बाळलीला परम उदार है। अन्य छीछाओंमें यदि भगवान् किसीको ज्ञान दे दें, राक्षसोंको मार दें अथवा राजाओंको राजा बना दें तो इसमें कोई वड़श्यन नहीं है। वड़ा बड़ा वन जाय, इसमें कोई वड़श्यन नहीं; क्योंकि वह बड़ा है ही। बड़ा छोटा वन जाय, इसमें कोई वड़श्यन है। बाळलीलामें भगवान्को अज्ञ वालक बनना पड़ता है, अज्ञ वालकोंके साथ खयं सम्मिलित होकर वैसी ही लीला करनी पड़ती है और इसीमें उदारता है।

३.५—भगवान्के माता-पिता, आभूषण, धाम, छीला, वस्तु आदि सब गगवान्के ही खरूप हैं और सब नित्य हैं ।

३६—भगवान्की लीलाओंका तत्त्व जाननेकी चेष्टा न करके उन लीला-कथाओंका गायन करें, श्रवण करें, ध्यान करें — हमारा यही कर्तन्य है।

## निकुञ्जलीलाके दर्शनाधिकारी

प्रिया-प्रियतम नित करत बिहार । नित्य निकुंज परम सोभन सुचि, माया-गुन-गो-पार ।। नहिं नहें रबि-समि की दुतिः नहिं तहें भौतिक अन्य प्रकाम । नित्य उदित दिच्याभा तनु की छाई रहत अकास ।। जिन की पद्-नख्-प्रभा ब्रह्म बनि ज्ञानीजन-मन छाई । जिन की ही सत्ता-प्रभुता सब जग में रही समाई ॥ जिन के हास-बिलास-रास-रस सब निरगुन हरि-रूप। मायिक गुन प्रविसत न तहाँ चिन्मय सब बस्तु अनुप ।। दिब्य निकुंज मध्य नहिं संभव असरीरी-अस्तित्व। बिलसित नित्य दिब्य अति भगवत्-रूप प्रेम कौ तत्त्व ॥ लीला-साधन अन्य। युज्या-सोभा मखी-मंजरी सबहि स्थाम-स्थामामयः प्राकृत नामः भए ते धन्य ॥ कहत सुनत समुझत सोइ मानव, जो तजि भोगासिक । रहत निरंतर सेवा-रत जो करत निर्भरा भक्ति।। सोइ देखत निकुंज की लीला अनुपम दिब्य महान्। जिन कां दें अधिकार दिखावत स्वयं जुगल भगवान ॥



# प्रेम-तत्त्व

### प्रेमाधीन भगवान्

सींवरे सदा प्रेमाधीन।
प्रेम-रममय रसिक वर नित प्रेम-मधु-रम लीन॥
जपत प्रेमी-नाम संतत करत प्रेमी-ध्यान।
रहत मोहित लखि मधुर तिन की अधर-मुसुकान॥
सुखी करिबे हित तिनैं, तिज सकल ईस्वर-भाव।
भूलि भगवत्ता सहज सेवत तिनहि अति चाव॥
महज करि सरबस्व अरपन, इष्ट तिन की मान।
चरन-रज-कन लेत तिन के, धन्य जीवन जान॥

# भक्तिक विभिन्न स्वरूपोंमें प्रेम-भक्तिका स्थान

अखिलरसामृतमूर्तिः प्रसमररुचिरुद्धतारकापालिः । कलितद्यामाललितां राधाप्रेयान् विधुर्जयति ॥

ित्तवृत्तिका निरन्तर अविच्छिन्नरूपसे अपने इष्ट्रस्त्य श्रीमगवान्मं छंग रहना अथवा मगवान्में परम अनुराग या निष्काम अनन्य प्रेम हो जाना ही भक्ति है। भक्तिके अनेक साधन हैं, अनेकों स्तर हैं और अनेकों विभाग हैं। ऋपियोंने बड़ी सुन्दरताके साथ भक्तिकी व्याख्या की है। पुराण, महाभारत, रामायणादि इतिहास और तन्त्र-शास्त्र भक्तिके वर्णनसे भरे हैं। ईसाई, मुसल्मान और अन्यान्य मतावलम्बी जातियोंमें भी भक्तिकी बड़ी सुन्दर और मधुर व्याख्या और साधना है। हमारे भारतीय शेव, शाक्त और विष्णव सम्प्रदाय तो भक्तिसावनाकी ही जयबोषणा करते हैं। वस्तुतः भगवान् जैसे भक्तिसे वश होते हैं, वैसे और किसी भी साधनसे नहीं होते। भक्तिकी तुलना भक्तिसे ही हो सकती है।

#### उत्तमा भक्ति

अन्याभिलाषिताशून्यं **इानकर्माधनात्रुतम्**। आनुकूल्येन कृष्णानुशीलनं भक्तिरुत्तमा॥ (श्रीभक्तिरसामृतसिन्धु) जिनके साधारण सौन्द्ये और माध्यने बहे-बहे महात्मा, इसझानी ओर तपि स्थों के मनको बरबस खींच लिया, जिनकी सबसे बही हुई अद्भुत, अनन्त प्रभुतामयी पूर्ण ऐस्वर्यशक्तिने शिव-ब्रह्मातकको चिक्ति कर दिया, उन सबके मूल आश्रयतत्त्व स्थयं भगवान् श्रीकृष्णका जो अनुक्लतायुक्त अनुशिलन होता है, उसीका नाम उत्तमामिक है। अनुक्लताका तात्पर्य है---- ओ कार्य श्रीकृष्णको रुचिकर हो, जिससे श्रीकृष्णको सुख हो; शरीर, वाणी और मनसे निरन्तर बही कार्यकरना। श्रीकृष्णको अनुशीलन तो कंम आदिमें भी था, परंतु उनमें उपर्युक्त आनुक्लय नहीं था। श्रीकृष्णसे यहाँ श्रीराम, वृसिंह, वामन आदि सभी भगवत्स्रक्लप लिये जा सकते हैं; परंतु यहाँ श्रोकृष्णस्वस्त्यको सामने रुचकर ही चर्चा की गयी है, इसीलिये यह कहा गया है कि भगवान् श्रीकृष्ण-स्वरूपके निमित्त की जानेवाली और तत्सम्बन्धी अनुशीलनरूपा मिक्त ही मृद्य है।

#### भक्तिकी उपाधियाँ

मिक्तम दो उपाधियाँ हैं—-१—अन्यामिलापिता और २-कर्मज्ञान-योगादिका मिश्रण । इन दोनोंमेंसे जवतक एक भी उपावि रहती है, तबतक प्रेमकी प्राप्ति नहीं हो सकती ।

अन्यामिलाया भोग-कामना आंर मोक्ष-कामनाक भेदसे दो प्रकारकी होती है और ज्ञान, कर्म तथा योगके भेदसे भक्तिका आवरण तीन प्रकारका होता है। यहाँ ज्ञानसे निर्गुणतत्त्वपरक 'अहं ब्रह्मास्मिंग रूप ज्ञान, योगसे भजनरहित हठयोगादि और कमसे भक्तिरहित याग-यज्ञादि शास्त्रीय और भोगादिकी प्राप्तिके लिये किये ज्ञानेवाले लोकिक कर्म समझने चाहिये। जिस ज्ञानसे भगवान्के मङ्गलमय दिव्य खरूप और भजनका रहस्य जाना जाता है, जिस योगसे चित्तकी वृति भगवान्के खरूप, गुण, लीला, चरित्र आदिमें तल्लीन हो जाती है और जिस कमसे भगवान्की सेवा बनती है, वे ज्ञान-योग-कर्म तो भक्तिमें सहायक हैं, भक्तिके ही अङ्ग हैं। वे भक्तिकी उपावि नहीं हैं।

#### सकाम भक्ति

जिस भक्तिमें भोग-कामन। रहती है, उसे सकाम भक्ति कहते हैं सकाम भक्ति राजसी और तामसी भेदसे दो प्रकारकी है— विषय-भोग, यश-कीर्त्ति, ऐश्वर्य आदिके लिये जो भक्ति होती है, वह 'राजसी' है और हिंसा, दम्भ तथा महसर आदिके निभित्तसे जो भक्ति होती है, वह 'तामसी' हैं। विषयोंकी कामना रजोगुण और तमोगुणसे ही उत्पन्न हुआ करती हैं। इस सकाम भक्तिकों ही सगुण मिक्त भी कहते हैं। जिस भक्तिमें मोक्षकी कामना ह, उसे केंब्रन्यकामा या सार्त्विकी मिक्त कहते हैं।

उत्तमा भक्ति चित्तखरूपा है । उस भक्तिके तीन भेद हैं—साधन-भक्ति, भाव-भक्ति और प्रेम-भक्ति । इन्द्रियोंके द्वारा जिसका साधन हो सकता हो, ऐसे श्रवण-कीर्तनादिका नाम साधन-भक्ति है ।

इस साधन-भक्तिके दो गुण हैं क्लेश्ग्नी और शुभदायिनी। क्षेश्य तीन प्रकारके हैं— पाप वासना और अविद्या। इनमें पापके दो भेद हैं प्रारम्थ और अप्रारम्थ। जिस पापका फल मिलना प्रारम्भ हो गया है, उसे प्रारम्थ पाप और जिस पापका फलभोग आरम्भ नहीं हुआ, उसे अप्रारम्थ पाप कहते हैं। पापका बीज हैं— 'वासना और वासनाका कारण है 'अविद्या'। इन सब क्लेशोंका मूल कारण— मगबद्-विमुखता; भक्तोंके सङ्गके प्रभावसे भगवान्की सम्मुखता प्राप्त होनेपर क्लेशोंके सारे कारण अपने-आप ही नष्ट हो जाते हैं। इसीसे साधन-भक्तिमें 'सर्बदु:खनाशकत्व' गुण प्रकट होता है।

'ग्रुभ' शब्दका अर्थ है—साधकके द्वारा समस्त जगत्के प्रति प्रीति-विधान और सारे जगत्के प्रति अनुराग, समस्त सद्गुणोंका विकास और सुख । सुखके भी तीन भेद हैं——'विषयसुख', 'ब्राह्मसुख' और 'पारमेश्वर-सुख' । ये सभी सुख साधन-भक्तिसे प्राप्त हो सकते हैं ।

भाव-भक्तिमें अपने दो गुण हैं—'मोक्षलघुताकृत्' और 'सुदुर्छभा'। इनके अतिरिक्त दो गुण—'क्लेशनाशिनी और ग्रुभदायिनी' साधनभक्तिके भी इसमें आ जाते हैं। जैसे आकाशके गुण वायुमें और आकाश तथा वायुके गुण अग्निमें—इस प्रकार अगले-अगल भूतोंमें पिछले-पिछले भूतोंक गुण सहज ही रहते हैं, बसे ही साधन-भक्तिके गुण भावभक्तिमें और साधन-भक्तिके तथा भाव-भक्तिके गुण प्रेम-भक्तिमें रहते हैं। इस प्रकार भाव-भक्तिमें कुछ चार गुण हो जाते हैं और प्रेमभिक्तमें - साद्यान दिवशेषात्मार और श्रीकृष्णाकर्षिणीर इन दो अपने गुणोंके सहित कुछ छ: गुण हो जाते हैं। ये उत्तमा भक्तिके छ: गुण हैं।

क्रेशम् गुभवा मोक्षलघुताकृत् सुदुर्छभ। । सान्द्रानन्द्विशेषात्मा श्रीकृष्णाकर्षिणी च सा॥ (श्रीमक्तिरसामृतासन्तु )

१-क्लेशनाशिनी और २--शुभद्धिमीका खरूप तो ऊपर दतलाया ही जा चुका है।

३ मोक्षलधुताकृत्से तात्पय है कि यह भक्ति धर्म, अथ, काम, मोक्ष ( मालोक्य, साय्य्य, सामीप्य, सार्धि और सायुज्य पानी प्रकारकी मुक्ति) सबमें तुन्छबुद्धि पदा करक सबसे चित्त हटा देती है।

४ सुदुलभाका अर्थ है—साम्राज्य, सिद्धि, खर्ग, ज्ञान (मोक्ष) आदि वस्तुण् विभिन्न साधनों के द्वारा मिळ सकती हैं; उनको भगवान् सहज ही द देते हैं। परंतु अपनी भाव-भक्तिको भगवान् भी शीन्न नहीं देते। निष्काम साधनों के द्वारा भी यह सहजर्मे नहीं मिळती। यह तो उन्हीं प्रेमी भक्तोंको मिळती है, जो भक्तिक अतिरिक्त मुक्ति-मुक्ति सन्नका निरादर करके केवल भक्तिक ळिये सब कुळ न्योळावर करके भगवान्की कुपापर निर्भर हो रहते हैं।

'- सान्द्रानन्द्रविशेषात्माका अर्थ हं — करोड़ों ब्रह्मानन्द भी इस प्रमा-मृतमय भक्ति-सुख-सागरके एक कणकी भी तुल्लामें नहीं आ सकते। यह अपार और अचिन्त्य प्रेम-सुख-सागरमें निमम्न कर देती हैं।

६ श्रीकृष्णाकपिंगीका अभिप्राय है कि यह प्रेमभक्ति समस्त प्रिय-जनोंक साथ श्रीकृष्णको भक्तक वशर्मे कर देती है।

#### साधन-भक्ति

पूर्वोक्त साधन-भक्तिके द्वारा भाव और प्रेम साध्य होते हैं । वस्तुतः भाव और प्रेम नित्यसिद्ध वस्तु हैं, ये साध्य हैं ही नहीं । साधनके द्वारा जीवक हदयमें छिपे हुए भाव और प्रेम प्रकट हो जाते हैं । साधन-भक्ति दो प्रकारकी होती हैं—

#### १ वैधी और २--रागानुगा।

अनुराग उत्पन्न होनेक पहले जो कबल शास्त्रकी आज्ञा मानकर मजनम प्रवृत्ति होती है, उसका नाम बेंधी भक्ति है । भजनके ६४ अङ्ग होते हैं । जबतक भावकी उत्पत्ति नहीं होती, तमीतक बेंधी भक्तिका अधिकार है ।

त्रजेन्द्रनन्द्रन स्यामसुन्द्र श्रीकृष्णमं जो स्वाभाविकी परमाविष्टता अथात प्रेममयी तृष्णा है, उसका नाम है—राग । ऐसी गगमयी मिकको ही रागास्मिका मिक्त कहते हैं ।

रागातिका मक्तिक भी दो प्रकार हैं—कामग्यपा और सम्बन्धक्रपा। जिस मिक्की प्रत्येक चेष्टा केक्ट श्रीकृष्णसुखके लिय ही होती है अर्थात् जिसमें काम प्रेमरूपमें परिणत हो गया है, उसीको कामरूपा रागातिका भिक्त कहते हैं। यह प्रख्यात भिक्त केवल श्रीगोपीजनोंमें ही है; उनका यह दिव्य और महान् प्रेम किसी अनिर्वचनीय माधुरीको पाकर उस प्रकारकी लीलाका कारण बनता है, इसीलिये विद्वान् इस प्रेम-विशेषको काम कहा करते हैं।

में श्रीऋष्णका पिता हूँ, माता हूँ—इस प्रकारकी बुद्धिका नाम सम्बन्ध-रूपा रागात्मिका भक्ति है ।

इस रागात्मिका भक्तिकी जो अनुगता भक्ति है, उसीका नाम रागानुगा ह । रागानुगा भक्तिमें स्मरणका अङ्ग ही प्रधान है ।

रागानुगा भी दो प्रकारकी है—कामानुगा और सम्बन्धानुगा। काम-रूपा रागास्मिका भक्तिकी अनुगामिनी तृष्णाका नाम कामानुगा भक्ति है। कामानुगाके दो प्रकार हैं सम्भोगेच्छामयी और तत्त्वज्ञावेच्छात्मा। केलि- सम्बन्धी अभिलापासे युक्त भक्तिका नाम सम्भोगेच्छामयी हैं; और यृथेश्वरी व्रजदेवीके भाव और माधुर्यकी प्राप्तिविषयक वासनामयी भक्तिका नाम तक्तद्वविच्छातमा है।

श्रीत्रिग्रहके माधुयका दर्शन करके या श्रीकृष्मकी मधुर ठीटाका स्मरण करक जिनके मनमें उस भावकी कामना जाग उठती है, वे ही उपयुक्त दोनों प्रकारकी कामानुगा भक्तिके अधिकारी हैं।

जिस भक्तिके द्वारा श्रीकृष्णके साथ पितृत्व-मातृत्व आदि सम्बन्धसृचक चिन्तन होता है और अपने ऊपर उसी भावका आरोप किया जाता है, उसीका नाम सम्बन्धानुमा भक्ति है।

#### भाव-भक्ति

होक परहोककी कामना-वासनाक्ष्य र जांगुण-नमागुणसे रहित, शुद्धसत्वक्ष्य चित्तकी प्रेममूर्यकी किरणके समान जो परमाञ्चल वृत्ति है और जिसका प्रकाश चित्तको स्निग्ध कर देता है, उसीका नाम भाव है । भावका ही दूसरा नाम रित हैं । रसकी अवस्थामें स्म भावका वर्णन दो प्रकारसे किया जाता है—स्थायिभाव और संचारिभाव । इनमें स्थायिभाव भी दो प्रकारका है—प्रेमाङ्कर या भाव और प्रेम । प्रणयादि प्रेमक ही अन्तर्गत हैं । ऊपर जो लक्षण बतलाया गया है, यह प्रेमाङ्कर नामक भावका ही लक्षण है । चृत्य-गीतादि सारे अनुभाव इसी भावकी चेष्टा या काय हैं । इस प्रकारका भाव भगवान्की और उनके भक्तोंकी कृपासे ही प्राप्त होता है, किसी दूसरी साधनासे नहीं । तो भी उसे साध्यभिक्ति बतलानेका भी एक विशेष कारण है । साधन-भक्ति भाव-भक्तिका साक्षात् कारण न होनेपर भी उसका परम्परा-कारण अवश्य है । साधन-भक्तिकी परिपक्ता होनेपर ही श्रीभगवान्की और उनके मक्तोंकी कृपा होती है और उस कृपासे ही भाव-भक्तिका प्रादुर्भाव होता है । निम्नलिखित नौ प्रीतिके अङ्कर ही इस भावके लक्षण हैं—

**१. क्षान्ति---**धन-पुत्र-मान आदिके नाश, असफलता, निन्दा और

व्याधि आदि क्षोमके कारण उपस्थित <mark>होनेपर भी चित्तका जरा भी चश्च</mark>ल न होना ।

- २. अध्यर्थकालत्व— श्रणमात्रका समय भी सांसारिक विषयकायेमिं ग्रुया न विताकर मन, वणी, शरीरसे निरन्तर भगवरसेवासम्बन्धी कार्यमिं ही उमे रहना ।
- ३. विरक्ति—इस होकतः और परहोकके समस्त भौगोंसे म्हामाविक
   ई। अरुचि ।
- ४. मानशृन्यता----खय उत्तम आचरण, विचार और स्थितिसे सम्पन होनेपर भी मान-सम्मानका संबंधा त्याग करके अधमका भी सम्मान करना ।
- ५. आशायन्य—भगवान्के और भगवत्येमके प्राप्त होनेकी चित्तमें दृढ़ और बद्ध-भुळ आशा ।
- ६. समुक्कण्टा--अपने अमीष्ट भगवान्की प्राप्तिक लिये अन्यन्त प्रबल और अनन्य लाल्सा ।
- ७. नाम-गानमें सदा रुचि—भगवान्क मधुर और पवित्र नामका गान करनेकी ऐसी खामाविकी कामना कि जिसके कारण नाम-गान कभी रुकता ही नहीं और एक-एक नाममें अपार आनन्दका बीब होता है।
- ८. भगवान्कं गुण-कथनमें आसक्ति-दिन-रात भगवान्कं गुणगान, भगवान्की प्रममयी लीलाओंका ही कथन करते रहना और ऐसा न होनेपर बेचेन हो जाना।
- ९. मगवान्कं निवासस्थानमें प्रीति—भगवान्ने जहां मधुर लीलाएं की हैं, जहाँकी भूमि भगवान्के चरण-स्पर्शसे पवित्र हो चुकी है, उन्हीं बुन्दावनादि स्थानोंमें रहनेकी प्रेमभरी इच्छा ।

जव उपर्युक्त नी श्रीतिके अङ्कर दिखलायी दें, तब समझना चा**हरे** कि भक्तमें श्रीकृष्णके साक्षात्कारकी योग्यता आ गर्या है । उपर्युक्त लक्षण कभी-कभी किसी-किसी अंशमें किमी शेर ज्ञानियों में मी देखे जाते हैं; परंतु उनका नाम भगवान् में रित नहीं है, स्थाभास है। स्थाभास भी दो प्रकारका होता है — प्रतिविम्बरस्याभास और हाथारखाभास। गद्गद-भाव और आँग आदि दो एक रितके लक्षण दिख्लायी देनेपर भी जहाँ भोगकी और मो तकी इच्छा बनी हुई है, वहाँ प्रतिविम्बरस्याभास है; और जहाँ भक्तोंके सङ्गसे कथा-कीर्तनादिके कारण नासमञ्ज्ञ मनुष्यों में भी ऐसे लक्षण दिख्लायी देते हैं, वहाँ हाथारखाभास है।

#### प्रेम-भक्ति

भावकी परिपक अवस्थाका नाम प्रेम है । चित्तके सम्पूर्णरूपसे निर्मल और अपने अभीष्ट श्रीभगवानुमें अतिशय ममता होनेपर ही प्रेमका उदय होता है । किसी भी विष्तके द्वारा रंचमात्र भी न घटना या न वदलना प्रेमका चिह्न है । प्रेम दो प्रकारका है---मिहनाज्ञानयुक्त और केवल । विधिमार्गने चरनेवाले भक्तका प्रेम महिमाज्ञानयुक्त है और राग-मार्गपर चलनेवाले भक्तका प्रेम केवल अर्थात् शुद्ध माधुर्यमय है । ममताकी उत्तरोत्तर जितनी ही बृद्धि होती है, प्रेमकी अवस्था भी उत्तरोत्तर, वैसे ही वरलती जाती है। प्रेमकी एक ऊँची स्थितिका नाम स्नेह है । स्नेहका चिह्न है चित्तका द्रवित हो जाना। उससे ऊँची अवस्थाका नाम है राग । रागका निह्न है गाढ़ स्नेह । उससे भी ऊँची अवस्थाका नाम है प्रणय । प्रणयका चिह्न है गाढ़ विश्वास । श्रीकृष्ण-रतिरूप म्यायिभाव विभाव, अनुभाव, सात्त्विकभाव और व्यभिचारिभावके साथ मिलकर जब भक्तके हृदयमें आस्त्रादनके उपयक्त बन जाता है, तब उसे भक्ति-रस कहते हैं । उपर्युक्त कृष्णरित शान्त, दास्य, साद्य, वात्सन्य और मध्रके भेट्से पाँच प्रकारकी है। जिसमें और जिसके द्वारा रितका आखादन किया जाता है, उसको विभाव कहते हैं। इनमें जिसमें एति विभावित होती है, उसका नाम है आलम्बन-विभाव; और जिसके द्वारा रति विभावित होती है, उसका नाम है उद्दीपनिवभाव । आलम्बन-विभाव भी दो प्रकारका है---विपयालम्बन और आश्रयालम्बन । जिसके प्रति रतिकी प्रवृत्ति होती है, वह विषयालम्बन है । और इस रिवका जो आधार होता है, वह आश्रयालम्बन है । इस श्रीकृष्ण-रतिके विषयालम्बन हैं श्रीकृष्ण और आश्रयालम्बन हैं

उनके भक्तगण । जिनके द्वारा रितका उदीपन होता है, वे श्रीकृष्णका समरण करानेवाठी वस्त्रालंकारादि वस्तुएँ हैं—उद्दीपन-विभाव ।

नाचना, भ्मिपर छोटना, गाना, जोरसे पुकारना, अङ्ग मोइना, हुंकार करना, जँभाई लेना, छम्बे श्वास छोड़ना आदि अनुभावके छक्षण हैं। अनुभाव भी दो प्रकारके हैं—शीत और क्षेपण। गाना, जँभाई लेना आदि-को शीत और नृष्यादिको क्षेपण कहते हैं।

मान्विक भाव आठ हैं— स्तम्भ ( जडता ), स्वेद ( पसीना ), रोमाञ्च, खरमङ्ग, कम्प, वैवण्य, अश्रु और प्रलय ( मृर्च्छा ) । ये सान्तिक भाव स्निग्ध, दिग्ध और रहक्ष भेद्रमे तीन प्रकारके हैं । इनमें स्निग्ध सान्विकके दो भेद हैं — मुख्य और गीण । साक्षात् श्रीकृष्णके सम्बन्धमें उत्पन्न होनेवाला स्निग्ध सान्विक मुख्य है और परम्परासे अर्थात् किंचित् व्यवधानमे श्रीकृष्णके सम्बन्धमें उत्पन्न होनेवाला स्निग्ध-मान्विकभाव गीण है । स्निग्ध-सान्विकभाव नित्यसिद्ध भक्तोंमें ही होता है । जातरित अर्थात् जिनके अन्दर प्रेम उत्पन्न हो गया है — उन भक्तोंके सान्विक भावको दिग्ध भाव कहते हैं और अजातरित अर्थात् जिसमें प्रेम उत्पन्न नहीं हुआ है, ऐसे मनुष्यमें कभी आनन्द-विस्मयादिके द्वारा उत्पन्न होनेवाले भावको स्तक्ष भाव कहा जाता है ।

ये सब भाव भी पाँच प्रकारके होते हैं—धूमायित, ज्वलित, दीत, उदीत और सदीत। जो बहुत ही प्रकट हैं, किंतु जिन्हें गुन रखा जा सकता है, ऐसे एक या दो सात्त्विक भावोंका नाम धूमायित है। एक ही समय उत्पन्न होनेवाले दो-तीन भावोंका नाम ज्वलित है। ज्वलित भावोंको वड़े कहसे गुन रक्ता जा सकता है। बढ़े हुए और एक ही साथ उत्पन्न होनेवाले तीन-चार या पाँच सात्त्विक भावोंका नाम दीत है, यह दीतभाव छिनाकर नहीं रक्ता जा सकता। अत्यन्त उत्कपको प्राप्त एक ही साथ उदय होनेवाले छः, सात या आठ भावोंका नाम उदीत है। यह उदीत भाव ही महाभावमें सूदीत हो जाता है।

इनके अतिरिक्त रत्यामासजनित सात्विक माव भी होते हैं, उनके चार

प्रकार हैं। मुमुक्षु पुरुषमें उत्पन्न सास्विक भावका नाम रत्याभासन है। किमियों और विभयी जनोंमें उत्पन्न सास्विक भावका नाम सत्त्वाभासन है। जिनका चित्त सहज ही फिसल जाता है या जो केवल अभ्यासमें लगे हैं, ऐसे न्यक्तियोंमें उत्पन्न सास्विक भावको निस्सन्त्व कहते हैं और भगवान में विदेश स्वनेवाले मनुष्योंमें उत्पन्न सास्विक भावको प्रतीप कहा जाता है।

व्यभिचारिभाव ३३ हैं निर्वेद, विपाद, देन्य, ग्लानि, श्रम, मद, गर्व, शङ्का, त्रास, आवेग, उन्माद, अपस्मार, व्याधि, मोह, मरण, आलम्य, जाट्य, लजा, अनुभाव-गोपन, स्मृति, वितर्क, चिन्ता, मित, भृति, हर्ष, उन्मुकता, उग्रता, अमर्थ, अमुया, चपलता, निद्रा, सुप्ति और वोध ।

भक्तोंके चिक्तके अनुसार इन भावोंके प्रकट होनेमें तारतम्य हुआ करता है । आठ मात्त्रिक और तैंतीस व्यभिचारिभावोंको ही संचारिभाव भी कहते हैं; क्योंकि इन्हींके द्वारा अन्य सारे भावोंकी गतिका संचालन होता है ।

अत्र रही स्थायिभावकी वात । स्थायिभाव सामान्य, स्वच्छ और शान्तादि भेदसे तीन प्रकारका है । किसी रसनिष्ट भक्तका सङ्ग हुए विना ही सामान्य भजनकी परिपक्तताक कारण जो एक प्रकारकी सामान्यरित उत्पन्त हो जाती है, उसे सामान्य स्थायिभाव कहते हैं । शान्तादि भक्तोंक सङ्गसे मङ्गके सन्य किसीके स्वच्छ वित्तमें सङ्गके अनुसार जो रित उत्पन्न होती है, उस रातेको खन्छ स्थायिभाव कहते हैं और प्रथक-प्रथक रसमें परिनिष्टित भक्तोंकी शान्तादि प्रथक-प्रथक रितका नाम ही शान्तादि स्थायिभाव है । शान्तादि भाव पाँच प्रकारका है—शान्त, दास्य, सख्य, वात्सल्य और मधुर । इनमें पूर्व-पूर्वसे उत्तर-उत्तर श्रेष्ठ है । इन पाँच रसोंक अतिरिक्त हास्य, अद्भुत, वीर, करुण, रीद्र, भयानक और वीभास—ये सात गौण रस और हैं । भगवान्का किसी भी रसके द्वारा भजन हो, वह कल्याणकारी ही है । परंतु साधनक योग्य आदर्श मुख्य रस उपर्युक्त पाँच हैं ।

### भावके विभिन्न स्तर

xxxमगवान्के प्रेमी भक्तोंके अनुप्रहसे ही इस प्रेमरूप भक्तिमागेपर आरूढ़ हुआ जा सकता है। इसके विपरीत भक्तोंका अपराध वन जानेपर साधनासे उत्पन्न भाव भी क्रमशः श्वीण होकर नष्ट हो जाता है । भावकी प्रगाद स्थितिका नाम ही 'प्रेम' है । प्रेममें भी जहाँतक महिमाज्ञान है, वहाँतक कुछ कमी है । वास्तविक प्रेम तो सर्वथा विद्युद्ध माधुर्यमय होता है। इस प्रेमपर किसी भी विष्न-वाधाका कोई भी प्रभाव नहीं होता । यहाँतक कि व्वंसका कारण उपस्थित होनेपर भी इसका घ्वंस नहीं होता—'सर्वथा ध्वंसरहितं सत्यपि ध्वंसकारणे वरं उत्तरोत्तर बढ़ता ही जाता है--'प्रतिक्षणवर्धमानम् ।' निर्मल और रिष्काम- -केवल प्रेम-काममय अन्तर ह साधनोंके द्वारा जो 'भाव' सबसे ऊँचे म्तरपर पहुँचता है, उस भावजन्य प्रेमको 'भावोत्थ' कहते हैं । और श्रीभगवान् खयं अपने सानिच्य, सङ्ग और ग्रेमदानसे जिस 'भाव' का पोपण करते हैं और जिसे ऊँचे-से-ऊँचे स्तरपर ले जाते हैं, उस 'भाव' से उत्पन्न प्रेमको 'अतिप्रसादोव्य' कहा गया है। श्रेष्ट गावक भक्तके प्रति श्रीभगवानका यही सर्वीकृष्ट दान है। यह साधनसापेश्व नहीं है। इसकी प्राप्ति तो तभी होती है, जब भगवान ख़यं देते हैं। इस प्रकारकी प्रेमदान-लीला प्रत्यक्षमें एक ही पावन धाममें हुई थी। वह धाम है - 'श्रीवृत्दावनधाम' । धर्म, अर्थ, काम, मोक्ष—ये चार प्रस्वार्थ हैं । इनमें मोक्ष उच्चतम है। इससे भी उच्च म्तरका परुषार्थ —जो भक्तोंकी भापामें 'पश्चम पुरुपार्थ' माना जाता है—है 'भावोत्थ विश्वद्ध माधुर्यमय प्रेम<sup>ः</sup> । और भगवत-प्रदत्त 'अनिप्रसादोत्यः भगवत्वस्तर प्रेम **तो सबसे** बढकर है। भगवान् श्रीकृष्ण प्रेमखरूप हैं, प्रेमके ही वशमें हैं: प्रेमसे ही उनका आकर्षण होता है और उन्हींसे यथार्थ प्रेमकी प्राप्ति होती है । अतुएवं प्रेम चाइनेवाले साधकोंको प्रेमभय श्रीकृष्णकी ही उपासना करनी चाहिये।

### रति, प्रेम और रागके तीन-तीन प्रकार

\*\* \*\* कृपापत्र मिला । आपके प्रश्नोंका उत्तर संक्षेपमें इस प्रकार हैं—
भगवान् श्रीकृष्ण आनन्दमय हैं । उनकी प्रत्येक लीला आनन्दमयी
है । उनकी मघुर लीलाको आनन्द शृङ्गार भी कह सकते हैं । परंतु इतना
स्मरण रखना चाहिये कि उनका यह आनन्द-शृङ्गार मायिक जगत्की कामक्रीडा कदापि नहीं है । भगवान्की ह्यादिनी शक्ति श्रीराधिकाजी तथा उनकी
खरूपभूता गोपियोंके साथ साक्षात् भगवान् श्रीकृष्णकी परस्पर मिलनकी जो
मधुर आकाङ्का है, उसीका नाम आप आनन्द-शृङ्गार रख सकते हैं । यह
काम-गन्धरहित विशुद्ध प्रेम ही है । श्रीकृष्णकी लीलामें जिस 'काम'का नाम
आया है, वह अप्राकृत 'काम' है । 'साक्षान्मन्मथमन्मथ' भगवान्के सामने
प्राकृत काम तो आ ही नहीं सकता ।

वैष्णव भक्तोंने रितके तीन प्रकार बतलाये हैं—'समर्था', 'समञ्जसा' और 'साधारणी' । 'समर्था' रित उसे कहते हैं, जिसमें श्रीकृष्णके सुखकी ही एकमात्र स्पृहा और चेष्टा रहती है । यह अप्राकृत है और वजधाममें श्रीमती राधिकाजीमें ही इसका पूर्ण विकास माना जाता है । 'समञ्जसा' रित उसे कहते हैं, जिसमें श्रीकृष्णके और अपने—दोनोंके सुखकी स्पृहा रहती है; और 'साधारणी' रित उसका नाम है, जिसमें केवल अपने ही सुखकी

आकाङ्का रहतो है । इन तीनांमं 'समर्या' रित सबसे श्रेष्ठ **है । इसका प्रसार** महाभावतक है । यही वास्तविक 'रस-साधना' है ।

प्रेमके भी तीन भाव बतळाये गये हैं—'मधुवत्', 'खृतवत्' और 'छाक्षावत्'। 'मधु' भावका प्रेम वह है, जो मधुकी माँति खाभाविक ही मधुर है, जिसमें स्नेह, आदर, सम्मान, सेवा आदि अन्य किसी भावका न तो जरा-सा भिश्रण ही है आर न आवश्यकता ही है, जो नित्य-निरन्तर अपने ही अनन्यभावमें आप ही प्रवाहित है। यह प्रेम होता है केवळ प्रेमके लिये। इसमें प्रेमत्यदका सुख ही अपना परम सुख होता है। अपना कोई भिन्न सुख रहता ही नहीं। इस प्रेममें प्रेमास्पदका खार्थ ही अपना एकमात्र खार्थ होता है। पूण आत्मसमपण ही इसका रहस्य है और निस्ववर्धनशीळता हो इसका खभाव है। यह वस्तुतः अनिर्वचनीय भाव है।

'घृतभाव'का प्रेम वह है, जिसमें पूण खाद और माधुय उत्पन्न करनेक िय घृतमें नमक, चीनी आदिकी माँत अन्य रसिक मिश्रभकी आवश्यकता है। साथ ही, वृत जसे सर्दा पाकर कड़ा हा जाता है और गरमी पाकर पिवल जाता है, वेसे ही विविध भावों के सम्मिश्रणसे इस प्रेमक भी रंग बदलते रहते हैं। यह प्रेमास्पदको द्वारा आदर-सम्मान पाकर बदता है और उपेक्षा-घृणा पाकर मर-सा जाता है। इसमें प्रेमी अपने प्रेमास्पदको सुखी तो बनाना चाहता है, परंतु खयं भी उसके द्वारा विविध भावों में सुखकी आकाङ्क्षा रखता है। यदि प्रेमास्पदसे आदर-सम्मान नहीं मिलता तो यह प्रेम घट जाता है। इस प्रेममें खार्यका सबया अमात्र नहीं है। न इसमें पूर्ण समर्पण ही है।

'छाक्षामाव'का प्रेम वह है, जो चपड़क समान खामाविक ही रसहीन और कठोर हानेपर भी जैसे चपड़ा अग्निका स्पर्श पाकर पिष्ठल जाता है, वैसे ही प्रेमास्पदको देखकर उदय होता है। प्रेमास्पदक द्वारा भोग-सुख प्राप्त करना ही इसका लक्ष्य होता है।

श्रीराधिकाजीके प्रेमको 'मधुवत्', चन्द्रावलीजी आदिके प्रेमको 'वृतवत्' और कुम्जा आदिक प्रेमको 'लक्षावत्' कह सकते हैं। इसी प्रकार रागके भी तीन प्रकार माने गये हैं—'मिख्निष्ठा', 'कुसुमिका' और 'शिरीषा'।

'मिल्लिष्ठा' नामक छाल रंगकी चमकीली बेलका रंग जैसे धोनेपर या अन्य किसी प्रकारसे नष्ट नहीं होता और अपनी चमकके लिये किसी दूसरें वर्णकी भी अपेक्षा नहीं रखता, उसी प्रकार 'मिल्लिष्ठानामक' राग भी निरन्तर खभावसे ही चमकता और बदता रहता है । यह राग श्रीराधा-माधवक अंदर नित्य प्रतिष्ठित है । यह राग किसी भी भावक द्वारा विकारको प्राप्त नहीं होता । प्रेमोत्पादनक लिये इसमें किसी दूसरे हेतुकी आवश्यकता नहीं होती । यह अपने-आप ही उदय होता है और बिना किसी हेतुक आप ही निरन्तर बढ़ता रहता है ।

'कुषुमिका' राग उसे कहते हैं, जो कुषुम्भक फ्लक रंगकी तरह हृदयक्षेत्रको रँग देता है और मिख्निष्ठा और शिरीपादि दूसरे रागोंको अभिन्यिञ्जित करके सुशोमित होता है। कुसुम्भक फ्लका रंग खयं पक्का नहीं होता, परंतु किसी दूसरी क्षाय वस्तुको साथ मिला देनेपर वह पक्का और चमकदार हो जाता है। वैसे ही यह राग भी श्रीकृष्णके मनुर मोहन सौन्दर्यादि क्षायके द्वारा पक्का और चमकदार हो जाता है।

'शिरी भा' राग अल्पकालस्थायी होता है । जैसे नये खिले हुए शिरीषके पुष्पमें पीली-सी आभा दिखायी देतो है, परंतु कुछ ही समयमें वह नष्ट हो जाती है, वैसे ही यह राग भो भोग धुखके समय उत्पन्न होता है और वियोगमें मुरश्ना जाता है। इसोसे इसका नाम 'शिरीषा' है।

जिनका जीवन श्रीकृष्ण-सुखके लिये है, उनकी रित 'समर्था', प्रेम 'मधुवत्' और राग 'मिल्लिष्ठा' होता है। जिनका दोनोंके सुखके लिये है, उनकी रित 'समक्कासा', प्रेम 'घृतवत्' और राग 'कुसुमिका' होता है; और जिनका प्रेम केवल निजेन्द्रियतृप्तिके किये ही होता है, उनकी रित, 'साधारणी', प्रेम 'लाक्षावत्' और राग 'शिरीषा' होता है। इनमें पहले भाव उत्तम, दूसरे मध्यम और तीसरे अधम हैं।

### प्रेम और बाह्यी स्थिति

xx'प्रेम'की स्थितिमें और 'ब्राह्मी स्थिति' में कोई अन्तर नहीं है । तथापि साधनमें अन्तर होनेके कारण विभिन्न अधिकारियोंक लिये दोनों अलग-अलग समझे जाते हैं । प्रेमो भी सुध-बुध भूलता है और ज्ञानी भी । परंतु इस सुध-बुध भूळनेका अर्थ शारीरिक बाह्यज्ञानशून्य अवस्था नहीं है । यह वह स्थिति है, जिसमें परमात्माको छोड़कर 'बाहा' और कुछ रहता ही नहीं। इसी प्रकार प्रेम भी ज्ञानकी भाँति प्रमास्पद या ह्याकी प्राप्तिके लिये ही आ(म्म किया जाता है । वह पहले अपने लिये होता है, फिर भगवान्के विये होता है और अन्तमें अपने और भगवान्के मेदका अभाव हो जाता है । निरतिशय आनन्दखरूप भगवान्का कोई उदेश्य नहीं है । प्रेमादि गुण खयं भगवान्का आश्रय लेकर भक्तोंको — प्रेमियोंको सुख देते हैं--- 'निर्पुणं मां गुणगणा भजन्ते निरपेक्षकम् ।' प्रेमियोंके टिये भगवान उन गुणोंपर कृपा करके उन्हें स्वीकार कर लेते हैं। प्रयाजन यही 🛊 कि प्रेमीगण अनन्ताचिन्त्य-दिव्यगुणगणिबशिष्ट सौन्दर्य-माधुर्यरसाम्बुधि भगवानकी प्रेम-सामग्रीसे पूजा करके अचिन्त्य गुणोंको प्राप्त करेंगे। परंतु यह भी प्रेमियोंकी प्राथमिक पाठशाला हा पाठ है। आगे चलकर न तो व्रेमियोंको कोई उद्देश्य दृष्टिगोचर होता है और भगवान्में तो किसी प्रयोजनकी कल्पना ही भगवान्को दृष्टिसे नहीं हो सक्ती। वहाँ उपादेय और हेयकी तो कोई बात हो नहीं है। वहाँ तो प्रेम और आनन्द घुळ-मिलकर एक हो जाते हैं। वहाँ राधा और कृष्णकी अलग-अल्ग प**ह**चान नहीं रहती । दोनों एक हो जाते हैं--

राधा भईं कान्ह अरु कान्ह भए राधा रानी , द्वे ह्वेकें फेरि दोनों एक ही छखात हैं॥

साधन-कालमें जैसे ज्ञानीको ध्यानावस्थामें बाह्य-ज्ञान नहीं रहता, ऐसे ही प्रेमीको भी नहों रहता । जैसे ज्ञानी निरन्तर ब्रह्माकारवृत्ति बनाये रखना चाहता है, ऐसे ही प्रेभी भी आठों पहर प्रेमास्पद भगवान्के आनन्दमय चिन्तनमें चित्तको लगाये रखना चाहता है । जैसे ज्ञानीका मनोवाञ्छित कुछ नहीं रहता, उसी प्रकार प्रेमीका भी मनोवाञ्छित प्रेमको छोड़कर और कुछ नहीं रहता । अधिकार या रुचिभेदसे साधनमें अन्तर है, वास्तविकतामें—साध्यके स्वरूपमें कोई अन्तर नहीं है; क्योंकि वह तो एक ही हैं ।

# प्रेमभक्तिमें भगवान् और भक्तका सम्बन्ध

भगवान् का वास्तविक खरूप कैसा है, इस वातको भगवान् ही जानते हैं या किसी अंशमें वे जानते हैं, जिनको भगवान् जनाना चाहते हैं। आजतक जगत्में कोई भी यह नहीं कह सका कि भगवान् ऐसे ही हैं, न कोई कह सकता है और न कह सकेगा! यदि कोई ऐसा कहनेका साहस करता है तो वह या तो भोला है या आप्रही अथवा मिध्यावादी है। ऐसा होनेपर भी भगवान् के जितने वर्णन जगत्में हुए हैं, वे अपने-अपने स्थानमें सभी सच्चे हैं; क्योंकि महान् परमात्मामें सभीका अन्तर्भाव है—उसी प्रकार जैसे अनन्त आकाशमें सभी मठाकाश, घटाकाश समाते हैं।

किसी गाँवमें होनेवाली घटनाको लेकर हम कहें कि जगत्में ऐसा होता है तो ऐसा कहना मिथ्या नहीं है; क्योंकि गाँव जगत्में ही है, अतएव वह जगत् ही है; परंतु यह वात नहीं कि जगत् वह गाँव ही है । फिर जगत्का तो वर्णन हो भी सकता है; क्योंकि वह प्राकृतिक, ससीम और सूक्ष्मबुद्धिके द्वारा आकलन करने योग्य है । परंतु अप्राकृतिक, असीम, अनन्त, अपार, अकल, अलौकिक परमात्माका वर्णन तो हो ही नहीं सकता; इसीलिये वेद उन्हें 'ने िनेति' कहकर चुप हो जाते हैं । निर्गुण अक्षरब्रह्म, विकारशीठ और जड अपरा प्रकृतिमें स्थित निर्विकार परा प्रकृतिरूप जीवात्मा, अपरा प्रकृति और उसके विकारसे उत्पन्न उत्पत्ति और विनाश धर्मवाले सब पदार्थ, भूतोंका उद्भव और अभ्युदय करनेवाला विसर्गरूप कर्म, व्यक्त जगत्का अभिमानी सूत्रात्मा अधिदैन और इस शरीरमें अन्तर्यामीरूपसे स्थित विष्णुरूप अभियज्ञ--ये सब उस नित्य-निर्विकार सिबदानन्दघन भगवान्के विशेष भाव हैं या उसके आंशिक प्रकाश हैं। अवश्य ही खभन्न ही पूँण हैंनिकें कारण आंशिक प्रकाश होनेपर भी भगवदृपमें सभी र्र्ण हैं । ऐसे सबमें स्थित, सर्वनियन्ता, सर्वाधार, सबको सत्ता और कि देनेवाले, सबके अद्वितीय कारण, सबसे परे और सर्वमय भगव्यका वर्णन कौन करारं सकता है।

भगवान्ने गीतामें कहा है—

ग्या ततमिदं सर्वे जगद्व्यक्तमूर्तिना। मत्स्यानि सर्वभूतानि न चाहं तेष्ववस्थितः॥ न च मत्स्थानि भूतानि पश्य मे योगमैश्वरम्। भूतभृद्य च भूतस्थो ममात्मा भूतभावनः॥

(918-4)

भुन्न अव्यक्तमूर्तिके द्वारा यह सारा जगत् व्याप्त हो रहा है; सब भूत मुन्नमें हैं, परंतु मैं उनमें नहीं हूँ। वे सब भूत भी मुन्नमें नहीं हैं; मेरा यह ऐश्वरयोग देखों कि सम्पूर्ण भूतोंका उत्पादक और धारण-पोषण करनेवाला होकर भी मैं खरूपतः उन भूतोंमें स्थित नहीं हूँ। भगवान्के इस कथनमें परस्पर-विरोधी बातें प्रतीत होती हैं। भें सबमें हूँ और किसीमें नहीं हूँ; सब मुझमें हैं और कोई भी मुझमें नहीं है'— इस कथनका कोई अर्थ सहज ही समझमें नहीं आता। इसीलिये परमार्थ और 'व्यवहार' का भेद करके इसकी व्याख्या की जाती है। परंतु यही तो भगवान्का 'ऐश्वरयोग' है, हमारी विपय-विमोहित जडबुद्धि इसे कैसे जान सकती है। हमारे लिये जो असम्भव है, भगवान्के लिये वह सब कुछ सम्भव है। भगवान्में परस्परिवरोधी गुण-धर्मोका युगपत् प्रकाश है तथा सब विरोधोंका समन्वय है। इसीलिये तो भगवान्का किसी भी प्रकारसे किया हुआ वर्णन भगवान्पर सल्यक्ष्पसे लागू होता है।

भगवान् निर्णुण भी हैं, सगुण भी; निराकार भी हैं, साकार भी; वे निष्क्रिय, निर्विशेष, निर्लिप्त और निराधार होते हुए ही सृष्टि-स्थिति-संहार करनेवाले, सिवशेष, सर्वव्यापी और सर्वाधार हैं। सांख्योक्त परस्पर-विलक्षण अनादि पुरुष और प्रकृति, चेतन और अचेतन दोनों शक्तियाँ, जिनसे सारा जगत् उत्पन्न होता है, भगवान् की ही परा और अपरा प्रकृतियाँ हैं। इन दो प्रकृतियोंके द्वारा वस्तुतः भगवान् ही अपनेको प्रकट कर रहे हैं। वे सबमें रहकर भी सबसे परे हैं। वे ही सबको देखनेवाले उपद्रष्टा हैं, वे ही यथार्थ सम्मित देनेवाले अनुमन्ता हैं, वे ही सबको सरण-पोषण करनेवाले भर्ता हैं, वे ही जीवरूपसे भोक्ता हैं, वे ही सबको मरण-पोषण करनेवाले भर्ता हैं, वे ही जीवरूपसे भोक्ता हैं, वे ही समस्त ऐश्वर्य-माधुर्यसे परिपूर्ण भगवान् हैं। वे एक होनेपर भी अनेक रूपोंमें विभक्त हुए-से जान पड़ते हैं। अनेक रूपोंमें व्यक्त होनेपर भी एक ही हैं। व्यक्त, अव्यक्त और अव्यक्तसे भी परे सनातन अव्यक्त वे ही हैं; क्षर, अक्षर और अक्षरसे भी उत्तम पुरुषोत्तम वे ही हैं। वे अपनी ही महिमासे महिमान्वित हैं, अपने ही गौरवसे गौरवान्वित हैं और अपने ही प्रकाशसे प्रकाशित हैं।

इन भगवान्का यथार्थ खरूपज्ञान या दर्शन इनकी कृपाके विना नहीं हो सकता । ये जिनपर अनुप्रह करके अपना ज्ञान कराते हैं, वे ही इन्हें

जान सकते हैं और कृपा भक्तोंपर ही व्यक्त होती है। भक्तिरहित कमसे, प्रेमरहित ज्ञानसे भगवान्का यथार्थ खरूप नहीं जाननेमें आता । निष्काम कमसे भगवान्का ऐश्वर्यरूप जाना जाता है और तत्त्वज्ञानसे उनका अक्षर परब्रह्मरूप; परंतु उनके मधुरातिमधुर पुरुषोत्तम भावका तो अनन्य प्रेमभक्तिसे ही साक्षात्कार होता है। वैधी भक्ति करते-करते जब वह दिव्य प्रेमरूपमें परिणत होती है; जब भगवान्की अचिन्त्य शक्ति और अनिर्वचनीय ऐश्वर्य-को जानकर भक्त केवल उन्हींको परम गति, परम आश्रय और परम शरण्य मानकर बुद्धिसे, मनसे, चित्तसे, इन्द्रियोंसे और शरीरसे सब भाँति सवया अपनेको उनके चरणोंमें निवेदन कर देता है; जब वह उन्हींको मन दे देता है, उन्हींमें बुद्धि लगा देता है, उन्हींको जीवन अर्पण कर देता है, उन्हींकी चर्चा करता है, उन्हींके नाम-गुणका गान करता है, उन्हींमें संतुष्ट रहता है और उन्हींमें रमण करता है; इस प्रकार जब देह-मन-प्राण, काल-कर्म-गुण, लौकिक और पारलौकिक भोग, आसक्ति, कामना, वासना—सब कुछ उनके अर्पण कर देता है, तब भगवान् उस प्रेमसे भजनेवाले भक्तको अपनी वह दिव्य बुद्धि दे देते हैं, जिससे वह अनायास ही उनको समप्र-रूपमें--पुरुषोत्तमरूपमें पा जाता है।

भगवान् ने घोषणा की है कि मैं जैसा भक्तिसे शीघ्र मिल्रता हूँ, वैसा अन्य किसी साधनसे नहीं मिलता—

न साधयति मां योगो न सांख्यं धर्म उद्धव। न स्वाध्यायस्तपस्त्यागो यथा भक्तर्ममोर्जिता॥

'जिस प्रकार मेरी अनन्य भक्ति मुझे वशमें करती है, उस प्रकार मुझको योग, ज्ञान, धर्म, खाध्याय, तप और त्याग—वशमें नहीं कर सकते।'

### दिव्य प्रेम

प्रेमकी सबसे पहली और एकमात्र मुख्य रार्त है—'खसुख-ताञ्छाकी कल्पनाका भी अभाव।' एक बड़ी सुन्दर निकुछालीला है। एक सखीने एक दिन ऐसा नख-शिख शृङ्कार किया कि जो प्राणिप्रयतम श्यासुन्दरको परम सुख देनेवाला था। उसने दर्पणमें देखा और वह चली श्यामसुन्दरको दिखाकर उन्हें सुखी करनेकी मधुर लालसासे। प्रियतम श्यामसुन्दर निमृत निकुञ्जमें कोमल कुसुम और किसलयकी सुरिभत राथ्यापर रायन कर रहे हैं। अलसायी आँखोंमें नींद लायी है; बीच-बीचमें पळक खुलती है, पर तुरंत ही बंद हो जाती है। प्रेममयी गोपी आयी है अपनी शृङ्कारसुप्रमासे श्यामसुन्दरको सुखी करनेके लिये। उसके मनमें ख-सुखकी तनिक भी वाञ्छा नहीं है। पर श्यामसुन्दर सो रहे हैं। वह चाहती है, एक बार देख लेते तो उन्हें बड़ा सुख होता। उसके हाथमें कमल था, उसके परागको वह उड़ाने लगी। सोचा, कोई परागकण प्रियतम श्यामसुन्दरके नेत्रोंमें पड़ जायगा तो कुछ क्षण नेत्र खुले रह जायँगे। इतनेमें वे मेरे शृङ्कारको देख लेंगे, उन्हें परम सुख होगा।

इसी बीचमें नित्यनिकु से भरी श्रीराधारानी वहाँ आ पहुँचीं। उन्होंने प्यारी सखीसे पूछा—'क्या कर रही हो !' सखीने सब बताया। श्रीराधारानी खयं खभावसे ही श्यामसुन्दरका सुख चाहती हैं। पर यहाँ सखीकी यह चेष्टा उन्हें ठीक नहीं छगी। उन्होंने कहा—'सखी! तुम्हारा मनोभाव वड़ा मधुर है; पर श्यामसुन्दरको जब तुम सुखी देखोगी, तब तुम्हें अपार सुख होगा न ! किंतु श्यामसुन्दरको इस सुखसे तुमको तभी सुख मिलेगा, जब उनकी सुखनिद्रामें विष्न उपस्थित होगा। इस आत्मसुखके लिये उनकी सुखनिद्रामें बाधा उपस्थित करना कदापि उचित नहीं है।' सखीने केवछ श्रीकृष्ण-सुखके लिये ही शृक्तार किया था; परंतु इसमें भी ख-सुखकी छिपी वासना थी, इस बातको वह नहीं समझ पायी थी। प्रेमतत्त्वका सूक्ष्म दर्शन करनेवाली प्रेमखरूपा श्रीराधिकाजीने इसको समझा और सखीको रोक दिया। सखी प्रेमतत्त्वका सूक्ष्म परिचय पाकर प्रसन्न हो गयी।

गोपियाँ चाहती हैं श्रीश्यामसुन्दरके चरणकमल हमारे हृदयको स्पर्श करें; उन्हें इसमें अपार सुख भी मिलता है और वे यह भी जानती हैं कि इससे प्रियतम श्यामसुन्दरको भी महान् सुख होता है। तथापि वे जितनी विरह्ण्यथासे व्यथित हैं, उससे कहीं अधिक व्यथित इस विचारसे हो जाती हैं कि हमारे वक्षोज में प्रियतमके कोभल चरणतलमें कहीं आघात न लग जाय। वे रासपञ्चाध्यायीके गोपीगीतमें गाती हैं—

यत्ते स्जातचरणास्तुरुहं स्तिषु
भाषाः शर्तैः शिय दधीमहि कर्कशेषु ।
नेनाटवीय,टिस तद व्यथते ः किंस्तित्
कृपीदिविदर्भेगति शीर्भवदायुषां नः॥
(श्रीमद्रा०१०।३१।१९)

'तुम्हारे चरण कमलसे भी अधिक कोमल हैं। उन्हें हम अपने कटोर उरोजोंपर भी बहुत ही डरते-डरते धीरेसे रखती हैं कि कहीं उनमें चोट न लग जाय । उन्हीं कोमल चरणोंसे तुम रात्रिके समय घोर अरण्यमें घूम रहे हो, यहाँके नुकीले कंकड़-पत्थरों आदिके आघातसे क्या उन चरणों-में पीड़ा नहीं होती ! हमें तो इस विचारमात्रसे ही चकर आ रहा है-हमारी चेतना छप्त हुई जा रही है; प्राणप्रियतम स्यामसुन्दर ! हमारा जीवन तो तुम्हारे लिये ही है। हम तुम्हारी ही हैं! ' अतः इस प्रेम-राज्यमें किसी भी प्रकारसे निज सुखकी कोई भी वाञ्छा नहीं होती। इसीसे इसमें 'सर्वत्याग' है --त्यागको पराकाष्ठा है । 'प्रेम' शब्द बड़ा मधुर है और प्रेमका यथार्थ खरूप भी सनस्त मधुरों में परम मधुरतम है । परंतु त्यागमय होनेसे पहले यह है---बड़ा ही कटू, बड़ा ही तीखा। इसमें अपनेको सर्वथा खो देना पड़ता है--तभी इसकी कटता और तीक्ष्णता महान् सुधामाधुरीमें परिणत होती है । गोपीमें वस्तुतः निज सुखकी कल्पना ही नहीं है, फिर अनुसंधान तो कहाँसे होता । उसके शरीर, मन, वचनकी सारी चेष्टाएँ और सारे संकल्प अपने प्राणाराम श्रीश्यामसुन्दरके सुखके छिये ही होते हैं, इसलिये उसमें चेष्टा नहीं करनी पड़ती। यह प्रेम न तो साधन है, न अखाभाविक चेष्टा है, न इसमें कोई परिश्रम है । प्रेमास्पदका सुख ही प्रेमीका खभाव है, खरूप है । 'हमारे इस कार्यसे प्रेमास्पद सुखी होंगे'—यह विचार उसे त्यागमें प्रवृत्त नहीं करता। सर्वसमर्पित जीवन होनेसे उसका त्याग सहज होता है। अभिप्राय यह कि उसमें श्रीकृष्ण-सुख-काम खाभाविक है, कर्तव्यबुद्धिसे नहीं है। उसका यह 'श्रीकृष्णसुखकाम' उसका खरूपभूत छक्षण है।

प्राणप्रियतम भगवान् स्यामसुन्दरका सुख ही गोपीका जीवन है, इसे चाहे 'प्रेम' कहें या 'काम'। यह काम परम स्यागमय सहज प्रेष्ठसुख-रूप होनेसे परम आदणीय है, मुनिमनोऽभिल्लित है । 'काम' नामसे डरनेकी आवश्यकता नहीं है। भगवान्ने धर्मसे अविरुद्ध कामको अपना खरूप बतलाया है—'धर्माविरुद्रो भूतेषु कामोऽस्मि भरतर्षभ'। भगवान्ने खयं कामना की---'मैं एकसे बहुत हो जाऊँ। 'एकोऽहं बहु स्याम् ।' इसी प्रकार 'रमण' शब्द भी भयानक नहीं है। भगवान्ने एकसे बहुत होनेकी कामना क्यों की ! इसीलिये कि अकेले 'रमण' नहीं होता—'एकाकी न रमते ।' यहाँ भी 'काम' और 'रमण' शब्दका अर्थ गंदा कदापि नहीं है, इन्द्रिय-भोगपरक नहीं है। मोक्षकी कामनावालेको 'मोक्षकाम' कहते हैं। इससे वह 'कामी' थोड़े ही हो जाता है। इसी प्रकार गोपियोंका 'काम' है---एकमात्र 'श्रीकृष्ण-सुख-काम ।' और यह काम उनका सहजखरूप हो गया है। इसलिये यह प्रश्न ही नहीं उठता कि गोपियाँ कहीं यह चाहें कि हमारे इस 'काम'का कभी किसी कालमें भी नाश हो। यह काम ही उनका गोपीख़रूप है । इसका नाश चाहनेपर तो गोपी गोपी ही नहीं रह जाती । वह अत्यन्त नीचे स्तरपर आ जाती है, जो कभी सम्भव नहीं है।

गोपीकी बुद्धि, उसका मन, उसका चित्त, उसका अहंकार और उसकी सारी इन्द्रियाँ प्रियतम स्यामसुन्दरके सुखके सहज साधन हैं; न उसमें कर्तव्यिनष्ठा है न अकर्तव्यका बोध, न ज्ञान है न अज्ञान, न वैराग्य है न राग, न कोई कामना है न वासना—वस, श्रीकृष्ण-सुखके साधन बने रहना ही उसका स्वभाव है। यही कारण है कि परम निष्काम, आत्मकाम, पूर्णकाम, अकाम, आनन्दवन श्रीकृष्ण गोपी-प्रेमामृतका रसाखादन करके आनन्द प्राप्त करना चाहते हैं। जो आनन्दके निस्य आकर हैं, आनन्दके अगाध

समुद्र हैं, आनन्दखरूप हैं जिनसे सारा आनन्द निकलता है—जो आनन्दके मूल स्नोत हैं, जिनके आनन्द-सीकरको लेकर ही जगत्में सब प्रकारके
आनन्दोंका उदय होता है, उन भगवान्में आनन्दकी चाह कैसी ! उनमें
आनन्द प्राप्त करनेकी इच्छा कैसी ! यह बात दार्शनिककी कल्पनामें नहीं आ
सकती । परंतु प्रेमराज्यकी बात ही कुछ विलक्षण है । यहाँ आनन्दमयमें
ही आनन्दकी चाह है । इसीसे भगवान् स्थामसुन्दर प्रेमियोंके प्रेमरसका
आखादन करनेके लिये व्याकुछ हैं । यशो रा मैथाका स्तन्य-पान करनेके लिये
भूखे गोपाल रोते हैं, गोपसखाओं और बछड़ोंके खो जानेपर कातर हुए
कन्हैया उन्हें वन-वन दूँ इते-फिरते हैं, बजसुन्दिरयोंका मन हरण करके उन्हें
अपने पास बुलानेके लिये गोपीजनवल्लम उनके नाम ले लेकर मधुर मुरलीकी
तान छेड़ते हैं । येममें यही विलक्षण महामहिम मधुरिमा है ।

प्रेम भगवान्का खरूप ही है। प्रेम न हो तो रूखे-सूखे भगवान् भाव-जगत्की वस्तु रहें ही नहीं। आनन्दखरूप यदि आनन्दके साथ इस प्रकार आनन्दरसका आखादन न करें, उनकी आनन्दमयी आह्वादिनी शिक उन्हें आनन्दित करनेमें प्रवृत्त न हो तो केवल खरूपसूत आनन्द बड़ा रूखा रह जाता है। उसमें रस नहीं रहता। इसिलये वे खयं ही अपने ही आनन्दका अनुभव करनेके लिये अपनी ही खरूपभूता आनन्दरूपा शिक को प्रकट करके उसके साथ आनन्द-रसमयी लीला करते हैं। यह आनन्द बनता नहीं। पहले नहीं था, अब बना—ऐसी बात नहीं है। प्रेम नित्य, आनन्द नित्य—दोनों ही भगवरल छप। आनन्दकी भित्ति प्रेम और प्रेमका विलक्षण रूप आनन्द! इस प्रेमका कोई निर्माण नहीं करता। जहाँ सर्व-त्याग होता है, वहीं इसका प्राकट्य—उदय हो जाता है। जहाँ त्याग, वहाँ प्रेम; और जहाँ प्रेम, वहीं आनन्द। कहीं भी देपसे, वैरसे आनन्दका उदय हुआ हो तो बताइये। असम्भव है। भगवान् प्रेमानन्दखरूप हैं। अतएव भगवान्की यह प्रेमलीला अनादिकालसे अनन्तकालनक चलती ही रहती है। न इसमें विराम होता है, न कभी कमी ही आती है। इसका खभाव ही वर्धनशील है।

समस्त जगत्के जीव-जीवनमें भी आंशिकरूपमें विभिन्न प्रकारसे प्रेम-की ही लीला चलती है। माता-पिताके हृदयका वात्सम्य-स्नेह, पत्नी-पतिका माधुर्य, मित्रका पित्र सख्यप्रेम, पुत्रकी मातृ-पितृ-भक्ति, गुरुका स्नेह, शिष्यकी गुरु-भक्ति—इस प्रकार विभिन्न विचित्र धाराओं में प्रेमका ही प्रवाह बह रहा है। यह प्रेम त्यागसे ही विकसित होता और फ्रन्ठता-फन्ठता है। जगत्में यदि यह प्रवाह सूख जाय, संतानको माता-पिताका वात्सल्य न मिले, पित-पत्नीका माधुर्य मिट जाय, मित्र-बन्धुओं के सखाभावका नाश हो जाय, गुरु-शिष्यकी स्नेह-भक्ति न रहे और माता-पिताको पुत्रकी विशुद्ध श्रद्धा-सेवा न मिले तो जगत् भयानक हो जाय, कदाचित् ध्वंस हो जाय या फिर जगत् क्रूर राक्षसोंकी ताण्डवस्थली बन जाय! अतएव त्यागमय प्रेमकी बड़ी आवश्यकता है। यही प्रेम जब सब जगत्से सिमटकर एक भगवान्में लग जाता है, तब वह परम दिव्य हो जाता है। इसी एकान्त, विशुद्ध प्रेमकी निर्मल मृति है—गोपी और उस प्रेमका पुद्धीभूत रूप ही हैं श्यामसुन्दर—'पुद्धीभूतं प्रेम गोपाङ्गनानाम्'।

जहाँ ख-सुखकी वाञ्छा है, वस्तु अपने लिये हैं, वहीं वह 'भोग' है। वहीं वस्तु भगवान्के समर्पित हो गयी तो 'सेवा' हं। 'ख-सुख-वाञ्छा'को लेकर हम जो कुछ भी करते हैं, सब भोग हैं। उसी कामको भगवत्-समर्पित करके हम सुखी होते हैं तो वह प्रेम है। घरकी कोई वस्तु, मनकी कोई वस्तु, जीवनकी कोई वस्तु जबतक 'ख-सुख'के लिये हैं, तबतक 'भोग' हैं; और जबतक भोग हैं, जबतक उनका इन्द्रियोंके साथ भोग्य-सम्बन्ध है, तबतक उनसे दुःख हो उत्पन्न होता रहेगा। भगवान्ने खयं कहा है——

ये हि संस्पर्शजा भोगा दुःखयोनय एव ते । आद्यन्तवन्तः कौन्तेय न तेषु रमते बुधः॥

(गीता ५। २२)

'जो भी संस्पर्शज भोग हैं, वे सभी दुःखकी उत्पत्तिके क्षेत्र हैं और आदि-अन्तवाले हैं; इसिंखये भैया अर्जुन ! बुद्धिमान् छोग उनमें प्रीति नहीं रखते ।'

पर ये ही सब भोग जब ख-सुखकी इच्छाका परित्याग करके पर-सुखार्थ—भगवदर्पित हो जाते हैं, तब इन्हींको 'भगवान्की सेवा' कहा जाता है। यही प्रेम है। गोपीप्रेम इसीसे ख-सुख-बाञ्छासे सर्वथा रहित परम उज्जवल है । यहाँ पूर्ण समर्पण हो चुकनेपर भी नित्य समर्पणकी लीला चलती रहती है, प्रतिक्षण समर्पण होता रहता है। यों समर्पण होते-होते समर्पणिक्रया भी विस्मृत होने लगती है और फिर 'प्रह्ण' भी समर्पणरूप, त्यागरूप बन जाता है; क्योंकि उसमें भी प्रियतमके सुखकी ही निर्मल वाञ्छा रहती है !

पर इस 'प्रह्णमें' प्रेमकी पहचान बहुत कठिन है । हम हलवा खा रहे हैं, इमें उसके मिठासका खाद आ रहा है तथा हमें सुख मिल रहा है । बह हरवा खाना तथा उसमें मिठास तथा सुखकी अनुभूति — ख-सुख फे लिये हो रही है, या प्रेमास्पदके सुखके लिये—-इसका परीक्षण बहुत कठिन है । इसका यथार्थ खरूप वे ही जानते हैं; जो प्रेमके इस स्तरतक पहुँच गये 👸 । प्रेमीको स्वाद आ रहा है; पर स्वादके सुखका ग्रहण वह तमी करता है, जब कि उससे प्राणधन प्रेमास्पद श्यामसुन्दरको सुख होता हो । स्वाद व्रेमीको आता है; परंतु यदि प्रेमास्पदको उसमें सुख नहीं है तो वह खाद कभी प्रेमीको इप्ट नहीं है। हलवेका मिठास लेते-लेते उसे यदि ज्ञात हो जाय कि प्रेमास्पद चाइते थे कि तुम मीठा इलवा न खाकर कडुवा नीम खाते तो तुरंत हळवा उसके लिये कडुवा हो जायगा, बुरी वस्तु बन जायगा और वह नीम खाने लगेगा। यहीं पता लगता है कि 'ग्रहण' ख-सुखकी वाञ्छासे था या प्रेमास्पदके सुखके लिये। यही बात कपड़े पहनने, सोने, जागने, जगत्-के सारे व्यवहार करनेमें हैं। प्रत्येक कियामें प्रेमास्पदका सुख ही एकमात्र इष्ट होना चाहिये । प्रेमीको यह पता लग जाय कि प्रेमास्पद हमारे मरणमें प्रसन है तो प्रेमीके लिये एक क्षण भी जीवन-धारण करना परम दुःखरूप हो जायगा ।

यों प्रेमास्पदके सुखका जीवन जिनका बन जाता है, उनको प्रेमास्पद प्रभुक मनकी बात खोजनी नहीं पड़ती । वह उसके सामने खयं प्रकट रहती है। प्रेमास्पदका मन उस प्रेमीके मनमें आ विराजता है। इसीलिये भगवान्-ने अर्जुनसे श्रीगोपसुन्दरियोंके सम्बन्धमें कहा है—

मन्माहात्म्यं भत्सपर्या मच्छ्रद्वां मन्मनोगतम् । जानन्ति गोपिकाः पार्थ नान्ये जानन्ति तस्यतः ॥ 'हे अर्जुन ! मेरी महिमा, मेरी सेवाका खरूप, मेरी श्रद्धाका खरूप तथा मेरे मनकी बात तत्त्वसे केवल गोपिकाएँ ही जानती हैं, दूसरा कोई नहीं जानता।'

इसिल्ये गोपीको यह पता नहीं लगाना पड़ता कि भगवान् किस बातसे प्रसन्न होंगे। उसके अंदर भगवान्का मन ही काम करता है। भगवान्ने खयं श्रीउद्धवजीसे कहा है——

> ता मन्मनस्का मन्त्राणा मद्ये त्यक्तदैहिकाः। (श्रीमद्भाव १०।४६।४)

'वे मेरे मनवाल हैं, मरे प्राणवाल हैं, मेरे लिये अपने दें हक वस्तुओं तथा कार्योका सर्वया परित्याग कर चुकी हैं। श्रीकृष्ण ही गोपियोंके मन हैं। श्रीकृष्ण ही उनके प्राण हैं। उनके सारे संकल्प तथा सारे कार्य सहज ही श्रीकृष्ण-प्रीत्यर्थ या श्रीकृष्ण-सुखार्थ ही होते हैं।

प्रेमकी बड़ी ही बिवित्र गति होती है। वह महागम्भीर है और महाचन्न्र है। प्रेमीमें प्रेमका अगाध समुद्र प्रशान्तभावसे। स्थर हो जाता है; परंतु जैसे पूर्ण चन्द्रभाको देखकर महासमुद्र नाचन लगता है, उसी प्रकार प्रेमास्पद भगवान्क प्रसन्न श्रीमुखको देखकर उनके सुखार्थ उस प्रेम-महासागरमें लहरें.—तरङ्गें उठने उगता हैं। ये तर्ज़ें ही प्रेमलील हैं।

गोपियों के जीवनमें इन ग्रेम-तरङ्गों के अतिरिक्त अन्य कोई भी किया नहीं है। प्रेमकी ही ये उच्छ्वसित कर्मियाँ हैं, जो नाच-नाचकर प्रेमसुधाका अधिकाधिक मधुर रसाखादन कराया करती हैं। ये तरङ्गें कभी अत्यन्त उत्ताल हो जाती हैं, कभी मृदु बन जाती हैं; कभी बहुत ऊपर उल्लिती हैं, कभी मन्द-मन्द उठती-बैठती हैं; कभी सीधी होती हैं, कभी दार्ये-बायें हो जाती हैं। प्रेममें दो तरहके भाव होते हैं—दक्षिण और वाम। दक्षिण भावसे भी और वामभावसे भी—परस्पर प्रेमलीलाएँ चलती रहती हैं। जहाँ प्रेमानन्दमयी श्रीराधारानी या गोपाङ्गनाओंका वामभाव होता है, वहाँ प्रियतम स्यामसुन्दर उन्हें मनाया करते हैं और उहाँ प्रेमधन श्रीश्यामसुन्दरका वामभाव होता है, वहाँ श्रीराधारानी या श्रीगोपाङ्गनाएँ उनको मनाया करती हैं। मधुर

मनोहर प्रेमसे समुद्रके 'विरह-तट' पर कभी 'विप्रलम्भ'रसका आखादन होता है तो कभी 'मिल्नतट' पर 'सम्भोग' रसका आखादन होता है। फिर कभी मिलनमें ही विरहकी स्फूर्ति हो जाया करती है, जिसे प्रेम-वैचित्त्य कहते हैं।

### प्रियस्य संनिकर्षेऽपि प्रेमोत्कर्षस्वभावतः। या विद्रलेषधियाऽऽर्तिस्तं प्रेमवैचित्त्यमुच्यते॥

'प्रेमके उत्कर्षके कारण प्रियतमके समीप रहनेपर भी उनके न रहनेके निश्चयसे होनेवाली पीड़ाका अनुभव होना — प्रेम-वं चित्रय सहलाता है। इस प्रकार प्रेमसागरमें अनन्त मधुरातिमधुर तरक्नें उठा करती हैं। इनका वर्णन कौन करे हैं जो तटपर खड़ा है, वह तो तरक्नोंके भीतरकी स्थिति जान नहीं सकता और जो तरक्नोंमें मिल गया, वह तरक्न ही बन जाता है। इसीसे प्रेमका खद्धप अनिर्वचनीय है— अनिर्वचनीयं प्रेमखद्धपम्। '

कभी-कभी ऐसा होता है कि प्रेमी और प्रेमास्पद अपने-आपको भूलकर एक-दूसरे बन जाते हैं। नटवर रिस प्रशेखर श्रीश्यामसुन्दर अपनेको राधा मान कर 'हा कुष्ण ! हा स्यामसन्दर ! हा प्राणवल्लम ! प्रकारने छगते हैं और रासेश्वरी नित्यनिकुञ्जेश्वरी श्रीराधारानी श्रीकृष्णके आवेशमें 'हा राधे ! हा प्राणेश्वरि प्राणाधिके ! हा मनमोहिनि ! पुकारा करती हैं । ये सभी प्रेम-समद्रकी पवित्रतम मधुर-मधुर तरक्षे हैं। यह श्रीराधा-माधवका ग्रेम, ग्रेमविहार, प्रेमलीला नित्य है और नित्य वर्धनशील है; इसीसे उनका अप्रतिम आनन्द भी नित्य और प्रतिक्षण वर्द्भनशील है। किसी-किसी युगर्ने कोई ऐसे प्रेमी संत होते हैं, जो इस प्रेमलीलाका दर्शन करना चाहते हैं। तब उनकी प्रीतिसे प्रेरित होकर भगवान् अपने दिव्यधाम तथा प्रेमी परिकरों, सखाओं, सिखयोंको लेकर, दिन्यधामके दिन्य चिन्मय पशु-पक्षियों और वृक्ष-ल्ताओंको लेकर इस मर्स्यभूमिपर अवतरित होते हैं। यही भगवान् श्रीराघवेन्द्रकी अवधलीला है और यही श्रीवजेन्द्रनन्दनकी व्रजलीला है। इस प्रेमराज्यमें उन्हींका प्रवेश है, जो अपनेको खोकर, ख-सुखकी समस्त व न्याओंको मिटाकर भगवान्क ही हो जाते हैं। इस प्रकार त्यागकी पराकाष्ट्रासे उदित दिव्य प्रेमको वैष्णवोंने 'पश्चम पुरुषार्घ' बताया है। अर्थ, धर्म, काम.

मोक्ष--चार पुरुषार्थ प्रसिद्ध हैं। प्रेम पद्मम पुरुषार्थ है, जहाँ मोक्षकी कामनाका भी परिस्याग हो जाता है। प्रेम-सेवाको छोड़कर प्रेमी भक्त देनेपर भी मुक्तिको खीकार नहीं करते---

## दीयमानं न गुह्बन्ति विना मत्सेवनं जनाः।

यहीं त्यागकी पराकाष्ठा है। इसमें अहंकी चिन्ता या अहंकी मङ्गळ-कामनाका सर्वथा अभाव है। जहाँ मोक्षकी कामना है, वहाँ बन्धनकी अपेक्षा है। वन्धन न हो तो मोक्ष— छुटकारा किससे ! और बन्धन किसको होता है। जो बँधा है, वही छुटकारा चाहता है। अतः बन्धनकी अनुभूति और बन्धनसे मुक्त होनेकी इच्छा— इसीका नाम 'मुमुक्षा' है और यह जिसमें है, उसीको 'मुमुक्षु' कहते हैं। छुटकारेकी इच्छामें ही बन्धनकी अनुभूति है और जिसको इस बन्धनकी अनुभूति है, वही बन्धनसे मुक्त होनेकी इच्छा करता है। हम उसको चाहे मुमुक्षु कहें चाहे जिज्ञासु या साधक — कुछ भी कहें, उसमें 'अहं' है और वह 'अहं'का मङ्गळ चाहता है। पर प्रेम-राज्यमें तो अहंकी चिन्ता ही नहीं है, 'ख' की सर्वथा विस्पृति है। प्रेमास्पदका सुख ही जीवन है। इसीसे यह 'पञ्चम पुरुषार्ध' है।

गीताके अन्तिम अध्यायका नाम 'मोक्षसंन्यासयोग' है । 'मोक्षसंन्यास' का यह अर्थ किया जाय कि इसमें 'मोक्षके भी परिस्याग' का विषय है । वहीं तो 'रारणागित' है। यह तो मानना ही चाहिये कि जिस अर्जुनको भगवान् ने रणाङ्गणमें प्रत्यक्ष समझाकर गीताका उपदेश किया, जिसको अपना अत्यन्त प्रिय, इष्ट और अधिकारी बताया, जिसके हितके छिये ही उपदेश किया—

## इष्टोऽसि मे दढमिति ततो वक्यामि ते हितम्॥

—उस अर्जुनने गीताको जितना अच्छा समझा है, उतना और किसने समझा होगा। अर्जुनका जीवन गीताके अनुसार जितना बना होगा, उतना और किसका बनेगा। अर्जुन तो खीकार करता है कि 'मेरा मोह नाश हो गया और मैं आपके वचनोंका पाछन करूँगा।' और यहींपर गीता समाप्त हो जाती है। इस प्रकार गीताका अर्थ समझनेवालेकी जो गति हुई होगी, बहो गीता-वक्ताके उपदेशका फल होना चाहिये। अब महाभारतमें देखिये—

#### भीरा० मा० चि० ५१-

अर्जुनको 'क्षायुज्य मोक्ष'की प्राप्ति हुई या और कुछ मिळा । महाभारत, खर्गारोहणपूर्वमें कथा है—

'देवताओं, ऋषियों और मरुद्गणोंके द्वारा अपनी प्रशंसा सुनते हुए
महाराज युधिष्ठिर भगवान्के दिन्य धाममें जा पहुँचे । वहाँ उन्होंने देखा कि
भगवान् श्रीकृष्ण अपना ब्राह्मित्रम्ह धारण किये विराजमान हैं । उनका खरूप
पूर्व देखे हुए विप्रहके ही सदश है, अतः वे भछीभाँति पहचाननेमें आ
रहे हैं । उनके दिन्य श्रीविप्रहसे दिन्य ज्योति फैल रही है । उनके
सुदर्शनचकादि आयुध देवताओंके शरीर धारण किये हुए उनकी
सेवामें लगे हैं । वहीं अत्यन्त तेजखी वीरवर अर्जुन भी भगवान्की सेवामें
संलग्न है । देवपूजित भगवान् श्रीकृष्ण और अर्जुनने भी युधिष्ठिरको आये
देख उनका यथारीति सस्कार किया । .....

इससे समझमें आ जाना चाहिये कि अर्जुनको 'सायुज्य मोक्ष' नहीं मिला । उन्हें भगवान्को 'प्रेम-सेवा' प्राप्त हुई ।

शरणागितसे अर्जुनका मोह नष्ट हो गया—'नष्टो मोहः।' अतएव संसारसे मुक्ति होनेका काम तो हो ही गया। बन्धन रह गया केबळ भगवान्की प्रेमसेवाका, जो शरणागत अर्जुन और गीतावक्ता खयं भगवान् श्रीकृष्ण दोनोंको ही इष्ट है। अर्जुनसे भगवान्ने मानो कह दिया—"तुम्हारा मोह नाश हो गया। तुम मेरे सेवक थे, सेवक ही रहोगे। मोहबश कह रहे थे—'मैं यह नहीं करूँगा, यह करूँगा।' अब तुम मेरे वचनोंका ही अनुसरण करोगे। बस, काम हो गया। तुम मेरे चिर-सेवक ही रहो। तुम्हें मोक्षसे क्या मतळब।'' यही मोक्ष-संन्यास है। प्रेमी मोक्षका भी संन्यास कर देता है—यह अभिप्राय है।

मोक्ष-संन्यासका यथार्थ अर्थ क्या है, मुझे पता नहीं; मुझे गीताका न अध्ययन है न ज्ञान । यह तो मैंने खान्त: मुखाय अपने मनका अर्थ कह दिया है । वैसे न मैं जानता हूँ, न शास्त्रार्थ करना चाहता हूँ, न विवाद; मैं तो सदा ही हारा हुआ हूँ । गीताममंज्ञ विज्ञ महानुमाव मेरी धृष्टताके छिये कृपया क्षमा करें !

इतना अवस्य ध्यानमें रखना चाहिये कि जबतक मोक्षकी इच्छा है, तबतक ख-सुख-बाञ्छा है ही; क्योंकि इसमें अपने बन्धनकी अनुभूति है। बन्धन दु:खरूप है, उससे मुक्ति प्राप्तकर वह मोक्ष-सुखको प्राप्त करना चाहता है। यही ख-सुखकी चाह है। अतः यहाँ भी सर्वत्याग—पूर्ण त्याग नहीं है; प्रेमीजन पूर्ण त्यागी होते हैं, अतः वे मोक्षका भी परित्याग करके केवछ प्रेमसेवामें ही सहज संख्या रहते हैं।

ऐसे प्रेमियोंकी तो बात ही दूसरी है, उनके तिक-से सङ्गके साथ भी मोक्षकी तुल्ना नहीं होती । श्रोमद्भागतर्मे कहा है—

> तुष्ठयाम स्रवेनापि न स्वर्गे नापुनर्भवम् । भगवत्सिन्नस्य मर्त्यानां किमुताशिषः॥ (१।१८।१३;४।३०।३४)

'भगवसङ्गी'का अर्थ है—भगवान्में अनुरक्त, आसक्त, मगवान्का सङ्गी, भगवान्का प्रेमी, गोपीभावापन्न । ऐसे भगवसङ्गी का सङ्ग यदि लव-मात्रके समयके छिये विछ्ता हो तो उसकी तुछना यहाँके मोगों की तो बात ही क्या है, खर्गसे भी नहीं होती, वर अपुनभव—मोक्षसे भी नहीं होती। 'अपुनभव'का अर्थ है—जिससे वापस नहीं छोटा जाता, वैसी 'सायुज्या मुक्ति' । इस मुक्तिकी भी छवमात्रके भगवसङ्गीके सङ्गसे तुछना नहीं होती। यह भगवस्त्रेमकी महिमा है । इसीसे इस नेमकी—इस दिव्य भगवस्त्रेमकी—अजरसकी वाञ्छा शिव-नारदादि, महान् मुनि-तपखो आदि करते हैं । खयं ब्रह्मविषा भी इस प्रेमके छिये छाछायित हैं—

जाबालि नामक ब्रह्मज्ञानी मुनिने एक बार विशाल वनमें विवरते समय एक विशाल बाबड़ीके तटपर वटबृक्षकी छायामें एक अनन्य-सुन्दरी परम तेजोमयी तरुणी देवीको कठोर तप करते देखा। चन्द्रमाकी शुभ्र ज्योस्नाके सदृश उसकी भामा चारों ओर छिटक रही थी। उसे देखकर मुनिको बड़ा भाश्चर्य हुआ और उन्होंने यह जानना चाहा कि ये देवी कौन हैं तथा क्यों तपस्या कर रही हैं। पूछनेपर पता लगा कि जिनकी शरण प्राप्त करने-पर अज्ञानान्धकार सदाके लिये नष्ट हो जाता है, दुर्लभ तत्त्वज्ञानकी प्राप्ति हो जाती है तथा जीव मायाके बन्धनसे मुक्त होकर ख-खरूप ब्रह्मको प्राप्त हो जाता है, वे खयं ब्रह्मविद्या ही ये हैं। नम्नताके साथ प्रश्न करनेपर तापसी देवीने कहा—

> ब्रह्मविद्याहमतुला बोगीम्द्रैयो च मृग्यते। साहं हरिपदाम्भोजकाम्यया सुचिरं तपः॥ ब्रह्मानन्देन पूर्णाहं तेनानम्देन तृप्तधीः। चराम्यस्मिन् वने घोरे ध्यायन्ती पुरुषोत्तमम्॥ तथापि शून्यमात्मानं मन्ये कृष्णरतिं विना।

> > (पद्मपुराण)

'मैं बह अतुल्नीया ब्रह्मविद्या हूँ, जिसको महान् योगिराज सदा ढूँदा करते हैं। मैं श्रीहरिके चरणकमलोंकी प्राप्तिके लिये उनका ध्यान करती हुई दीर्घकालसे यहाँ तन कर रही हूँ। मैं ब्रह्मानन्दसे पूर्ण हूँ, मेरी बुद्धि भी उसी ब्रह्मानन्दसे परितृप्त है। परंतु श्रीकृष्ण-विषयक रति (प्रेम) मुझे अभी नहीं मिली, इसलिये मैं अनको सदा सूनी देखती हूँ!

जिस अछौकिक प्रेमके लिये खयं ब्रह्मविषा कल्पोंतक तप करती हैं, जिस रसकी तिनक-सी प्राप्तिके लिये अर्जुन साधना करके अर्जुनी बनते हैं, वह कितना उज्ज्वल, कितना दिन्य, कितना पवित्र और कितना मधुरतम है—इसको कोन बता सकता है। वे गोपरमणियाँ धन्य हैं, जिन्होंने इस प्रेम-रसका आखादन किया और प्रेमास्पद स्यामहुन्दरको करबाकर उनकी परम प्रीति लाम की तथा जिनके सामने भगवान्ने अपना पूर्ण प्रकाश किया।

हम छोगोंके सामने भगवान् अपनेको पूर्णरूपसे प्रकट नहीं करते, 'योगमाया' (अपनी आत्ममाया ) से दका रखते हैं।

## नादं प्रकाराः सर्वस्य योगमायासमावृतः।

(गीता ७।२५)

भगवान्ने कहा-'मैं सबके सामने प्रकाशित क्यों नहीं होता, बोग मुझे पहचानते क्यों नहीं ! इसीलिये कि मैं योगमायासे अपनेको ढका रखता हूँ। परंतु प्रेमवती श्रीगोपाङ्गनाओंके साथ यह बात नहीं है। वहाँ भगवान् 'योगमाया-समावृत' नहीं हैं, वहाँ 'योगमायामुपाश्रित' हैं । अर्थात् अपनी अचिन्त्य महाशक्ति योगमायाको पृथक् प्रकट करके मानो कहते हैं---'मैं इस समव भनावृत हूँ; बेपर्द हूँ; तुम इस नाटककी सारी व्यवस्था करो, बीबाके सारे साज बनाओ । बोगमाबा काम करती हैं । भगवान तथा श्रीगोपाङ्गनाओंकी दिन्य रासकीका होती है। यहाँ कुछ भी गोपन नहीं है। भगवान्की अनावृत लीला है। गोपियोंका चीरहरण क्या है ! वह कोई गंदी चीज थोड़े ही है। गंदी चीज होती तो दुईत कामियोंको प्रिय होती और होती अनन्त काळतक नरकोंमें ले जानेवाळी ! शुक्रदेवजी परीक्षित्के सामने उसे कहते ही क्यों । पर यह तो सर्वथा कोकविकक्षण दिव्य भावमयी **परत है। मल, विक्षेप और आवरण—तीन बहे बाधक दोष हैं, जो आत्मा**-करपतक, भगवान्तक साधकको नहीं जाने देते । इनमें मछका नाश भजनसे या भगवत्प्राप्तिकी इच्छासे ही हो जाता है। विश्लेप दोष नष्ट हो जाता है भगषान्में मन बगानेसे । वहाँ चन्नक मन अचन्नरु हो जाता है । रह जाता है---आवरण-दोष । यह बड़ा व्यवधान बना रहता है ! ज्ञानके साधकोंका यह दोष ज्ञानी पुरुषोंके द्वारा किये हुए महान् अनुप्रहपूर्ण तत्त्वी-पदेशसे दूर होता है और प्रेमी भक्तोंके इस दोषको भगवान् खयं दूर कर देते हैं। वे अपने हार्यों 'आवरण भक्क' कर देते हैं, पर्दा फाड़ डाछते हैं। यह गोपियोंका चीर-हरण है। जिस प्रेममें भय, रुजा, संकोच तथा तनिक भी व्यवधान नहीं है, ऐसा बी-पुरुषका-पति-पत्नीका प्रेम हम जगत्में देखते हैं। वहाँ कुछ भी ऐसी वस्त नहीं रहती, जिसे गोपनीय कहा जा सकता है। यही छैकिक त्रेम जब अद्योक्तिक दिव्य भाव बनकर भगवान्के प्रति हो जाता है तथा पित-परनीके छौकिक सम्बन्धसे रहित, असम्बन्ध नित्य दिव्य सम्बन्धरूप' हो जाता है, तब वहाँ कुछ भी गोपनीय नहीं रहता। समस्त आवरणोंका विनाश हो जाता है। यौन-भाव तो वहाँ रहता ही नहीं। यही भगवान् तथा भक्तका अनावरण मिलन है। यहाँ मायाका आवरण हट गया। पृथक्ताका पदी फट गया। चीरहरण तथा रास-छीछाका अर्थ है—अनावृत ( योगमायाके पदेंसे मुक्त ), भगवान् और अनावृत ( अहंता-ममता-आसक्तिरूप मायाके, परेंसे स्था मृक्त ) गोपाङ्गनाओंका महाम्छन, जीव और परमात्माका, भक्त और अगवान्का घुल-मिल जाना—एक हो जाना!

यही दिव्य भगवत्येम है। इस प्रेम-राज्यमें जिनका प्रवेश है, उनकी चरण-रज भी परम पावनी है। ज्ञानिशिरोमणि उद्धवजी मोक्ष न चाहकर ऐसी प्रेमवती गेपियोंकी चरणधूलि प्राप्त करनेके लिये व्रजर्में लता-गुल्म-ओषि बनाना चाहते हैं। औरोंकी तो बात ही क्या—भगवान् खयं भी उनके चरण-धूलिकणसे अपनेको पवित्र करनेके लिये उनके पीछे-पीछे सदा घूमा करते हैं—

अनुव्रजाम्यहं नित्यं पूरेयेत्यङ्बिरेणुभिः॥ 'उसके पीछे पीछे मैं सदा इस विचारसे चला करता हूँ कि उसके चरमोंकी धूलि उड़कर मुझपर पड़ जाय और मैं पवित्र हो जाऊँ।'

प्रानधन सुंदर स्थाम सुनान !

छटपटात तुम बिना दिवस-निस्ति मेरे दुखिया प्रान ॥
बिदरत हियो दरस बिनु छन-छन दुस्सह दुखमय जीवन ।

अभिलन के अति घोर दाह ते दहत देह, हं दिय, मन ॥
कलपत-बिलपत ही दिन बीतत, बिसा बींद बाँहे आवै ।
सुपन-दरसह भयो असंभव कैसे मन सखु पावै ॥
अब जिन देर करो मनमोहन ! दया नैक हिय धारो ।
परम सुधामय दरसन दै निज उर की अगिनि निवारी ॥

## प्रेमका स्वरूप

प्रेम और परमात्मामें कोई अन्तर नहीं; जिस प्रकार वाणीसे ब्रह्मका वर्णन असम्भव है, वेद 'नेति-नेति' कहकर चुप हो जाते हैं, उसी प्रकार प्रेमका वर्णन भी वाणीद्वारा नहीं हो सकता । संसारमें भी हम देखते हैं कि प्रिय वस्तुके मिलनेपर, उसका समाचार पानेपर, उसके स्पर्श, आलिङ्गन और प्रेमालापका सुअवसर मिलनेपर हृदयमें जिस आनन्दका अनुभव होता है, उसका वर्णन वाणी कभी नहीं कर सकती । जिस प्रेमका वर्णन वाणीके ह्वारा हो सकता है, वह तो प्रेमका सर्वथा बाहरी रूप है । प्रेम तो अनुभवकी वस्तु है ।

प्रेमका अनुभव होता है मनमें और मन रहता है सदा अपने प्रेमास्पदके पास। फिर भला, मनके अभावमें वाणीको यित्किचित् भी वर्णन करनेका असली मसाळा कहाँसे मिले ! अतएव प्रेमका जो कुछ भी वर्णन मिलता है, वह केवल सांकेतिकमात्र है— बाह्य है। प्रेमकी प्राप्ति हुए बिना तो प्रेमको कोई जानता नहीं और प्राप्ति होनेपर वह अपने मनसे हाथ घो बैठता है। जलमें मुखसे शब्दका उच्चारण तभीतक होता है, जबतक मुख जलसे बाहर रहता है, जब मनुष्य अतलतलमें डूब जाता है, तब तो इबनेवालेकी लाशका पता लगना भी किंटन होता है। इसी प्रकार जो प्रेम-समुद्रमें डूब चुका है, वह कुछ कह ही नहीं सकता, और ऊपर-ऊपर इबिकयाँ मारने और इबने-उतरानेवाले जो कुछ कहते हैं, वह केवळ ऊपर-ऊपरकी ही बात होती है।

जैसे गूँगा गुड़ खाकर प्रसन्न होता है, हँसता है, परंतु गुड़का खाद नहीं बतला सकता, उसी प्रकार प्रेमी महात्मा प्रेमका अनुभव करके आनन्द-निमग्न हो जाते हैं, परंतु अपने उस अनुभवका खरूप दूसरे किसीको भी बतला नहीं सकते। इस प्रेममें तन्मयता होती है। इसिल्ये प्रेमी यह नहीं जानता कि मैं क्या हूँ और क्या जानता हूँ। इसीसे श्रीराधाने एक समय कहा है कि 'हे सिख! मैं कृष्णप्रेमकी बात कुछ भी नहीं जानती, नहीं समझती और जो कुछ जानती हूँ, उसे प्रकट करने योग्य भाषा मेरे पास नहीं है। मैं तो इतना ही जानती हूँ कि जब हृदय-के बंदर उनका स्पर्श होता है, तभी मेरा सारा ज्ञान चला जाता है।

यह तो निश्चित है कि वाणीद्वारा प्रेमका खरूप नहीं बतलाया जा सकता; परंतु जब कोई प्रेममदसे छके हुए भाग्यवान् महापुरुष तन-मनकी सुधि भुळाकर दिव्य उन्मत्तवत् चेष्टा करने ळगते हैं, तब प्रेमका कुळ-कुछ प्रकाश छोगोंको प्रकट दीखने लगता है। उस समय ऐसे महात्माकी केवल वाणीसे और नेत्रोंसे ही नहीं, शरीरके रोम-रोमसे प्रेमकी किरणें अपने-आप ही निकलने लगती हैं। यह प्रेमका प्राकट्य साक्षात् भगवान्का ही प्रकाश है। ऐसा प्रकाश किसी वरले ही प्रेमी महापुरुषमें होता है।

बास्तविक प्रेममें गुणोंकी अपेक्षा नहीं है। प्रेमीको अपने प्रेमास्पदमें गुण-दोष देखनेका अवकाश ही कहाँ मिल्रता है, वहाँ तो खाभाविक सहज प्रेम होता है। अथवा यों कह सकते हैं कि प्रेम गुणातीत होता है। वह तीनों गुणोंकी परिधिसे परेकी वस्तु है।

प्रेममें कुछ भी कामना नहीं होती; क्योंकि प्रेममें प्रेमास्पदको सुखी देखनेकी एक इच्छाको छोड़कर अन्य किसी खार्थकी वासना ही नहीं रहती। उसका तो परम अर्थ केवळ प्रेमास्पद ही है। जहाँ कुछ भी पाने की बासना है, बहाँ तो प्रेमका पवित्र आसन कुटिळ कामके द्वारा कळाइत हो रहा है। अतएव प्रेममें कामनाका लेश भी नहीं है।

सचा प्रेम कभी घटता तो है ही नहीं, वरं वह सदा बढ़ता ही रहता है। प्रेममें कहीं परिसमाप्ति नहीं है। प्रेमीका सदा यही भाव रहता है कि मुझमें प्रेमकी कमी ही है। किसी भी अवस्थामें उसे अपना प्रेम बढ़ा हुआ नहीं दीखता, अतएव उसकी प्रत्येक चेष्टा खाभाविक ही प्रेम बढ़ानेकी होती है। इस विच्छेदरहित प्रेमकी सतत वृद्धिका कम कभी टूटता ही नहीं। यह विद्युद्ध प्रेम दिन दूना, रात चीगुना बढ़ता ही रहता है।

परम प्रेमके दिव्य रसमें ड्वा डुआ प्रेमानन्दमय प्रेमी सर्वत्र अपने प्रेममय, रसमय प्रियतमको ही देखता है। उसे कहीं दूसरी वस्तु दीखती ही नहीं। उसके कानमें जो कुछ भी ध्विन आती है वह केवल प्रेममयके प्रेमसंगीतकी सारण्डरीकी ही होती है; वह सर्वदा उसकी मुर्जिकी मौठी तानमें मस्त रहता है। इसी प्रकार उसके मुखसे भी-प्रेममयको छोड़कर दूसरा शब्द नहीं निकलता। वह प्रेममयका गुण गातेगाते कभी थकता ही नहीं, बात-बातमें उसे केवल दिव्य प्रेमरसामृतका ही अनुपम स्वाद मिलता रहता है और वह अनुप्त रसनासे सदा उसी अमृत-रस्पानमें मन्त रहता है। उसके चिन्तमें तो दूसरेके लिये स्थान ही नहीं रह गया। वहाँ एकमात्र प्रियतमका ही अखण्ड साम्राज्य और पूर्ण अधिकार है। ऐसा योड़ा-सा भी स्थान नहीं, जहाँ किसी दूसरेकी करपनाकी स्मृति छायाक्रपसे भी आ सके। चिन्त साक्षात् प्रियतमके प्रेमका खकरण ही बन

जाता है; यही नहीं, समस्त अङ्ग केवल उसीका अनुभव करते हैं। सम्पूर्ण इन्द्रियाँ उसीको विषय करती हैं। आँखें अहर्निश सम्पूर्ण विश्वको स्याममय देखती हैं। कान सदा उसीकी मधुरातिमधुर शन्दब्रह्ममयी वेणुष्वनि सुनते हैं । नासिका नित्य-निरन्तर उसी नटवरके अक्सरीरमको ही सुँघती है । जिहा अविच्छिनरूपसे उसी प्रेमसुधाका आखादन करती है और शरीर सर्वदा उसी अखिल्सौन्दर्यमाधुर्यरसाम्बुधि रसराज परम सुखस्पर्श आनन्दकन्द श्रीनन्दनन्दनके अनुपम स्पर्श-सुखका अनुभव करता है। आकाशमें बही शन्द है, वायुमें वही स्पर्श है, अग्निमें वही ज्योति है, जलमें वही रस है और पृथ्वीमें वही गन्ध बना हुआ है। सबमें वही भरा है। सबमें वही अपनी अनोखी रूप-माधरीकी आँकी दिखा रहा है। सर्वत्र प्रेम-ही-प्रेम, आनन्द-ही-आनन्द है। समस्त विश्व प्रेममय, आनन्दमय, रसमय या श्रीकृष्णमय है । सब कुछ आनन्दसे और सौन्दर्य-माधुर्यसे भरा है । दृश्य-द्रष्टा सभी मधुर हैं: हम-तुम सभी मधुर हैं । उस परमानन्द-रस-सुधामय मधुराधिपतिका सभी कुछ सभी मधुर है--- 'मधुराधिपतेरखिलं मधुरम्।' 'मधु वाता ऋतायते मधु क्षरन्ति सिन्धवः, माध्वीर्नः सन्त्वोषधीः,· · मधुमत् पार्षिवं रजः' सर्वत्र मध-ही-मध है।

x x x x

भगवान्में अनन्य प्रेम ही वास्तवमें अमृत है, वह सबसे अधिक मधुर है और जिसको यह प्रेमामृत मिल जाता है, वह उसे पानकर अमर हो जाता है। लौकिक वासना ही मृत्यु है। अनन्यप्रेमी भक्तके हृदयमें भगवत्प्रेमकी एक नित्य नवीन, पित्र वासनाके अतिरिक्त दूसरी कोई वासना रह ही नहीं जाती। इसी परम दुर्लभ वासनाके कारण वह भगवान्की मुनिमनहारिणी लिलत लीलाका एक साधन बनकर कम-बन्धनयुक्त जन्म-मृत्युके चक्करसे सर्वथा छूट जाता है। वह सदा भगवान्के समीप निवास करता है और भगवान् उसके समीप! प्रेमी भक्त और प्रेमास्पद भगवान्का यह नित्य अटल संयोग ही वास्तविक अमरत्व है। इसीसे भक्तजन मुक्ति न चाहकर भक्ति चाहते हैं—

अस बिचारि हरि भगत सयाने । मुक्ति निरादर भगति छुमाने ॥

# भगवत्प्रेमसम्बन्धी कुछ बातें

"आपके तीन पत्र मिले । बदलेमें क्या लिखूँ, कुछ समझमें नहीं आया । अतः पत्रका उत्तर न लिखकर जो कुछ मनमें आता है, लिख रहा हूँ । मैं नहीं जानता आपकी आध्यात्मिक स्थिति कैसी है । ठीक अनुमान भी नहीं लगा सकता । मैं जो कुछ लिखता हूँ, वह यदि आपकी स्थितिसे निम्न स्तरके साधकोंके कामकी बात हो तो आप केवल पदकर छोड़ दें । आपके लिये उपयोगी हो तो उसपर विचार करें ।

यद्यपि मैंने बहुत ऊँची स्थितिका अनुभव नहीं किया है, तथापि भगवरोमके मार्गकी कुछ बातें सोचना-कहना किसी-न-किसी सूत्रसे मैं जान गया हूँ। उसीके आधारपर मेरा यह छिखना है। जहाँतक मेरा विश्वास है—मैं जो कुछ छिखता हूँ, वह ठीक है। भगवरोमके मार्गपर चलनेवाले इसपर विचार कर सकते हैं।

भगवत्प्रेमके पिथर्कोंका एकमात्र छक्ष्य होता है—भगवत्प्रेम । वे भगवत्प्रेमको छोड्कर मोक्ष भी नहीं चाहते—यदि प्रेममें बाधा आती दीखें तो भगवान्के साक्षात् मिछनकी भी अवहें छना कर देते हैं, यचि उनका हृदय मिछनके छिये आतुर रहता है । जगत्का कोई भी पार्यिव पदार्थ, कोई भी विचार, कोई भी मनुष्य, कोई भी स्थित, कोई भी सम्बन्ध, कोई भी अनुभव उनके मार्गमें बाधक नहीं हो सकता । वे सबका अनायास—बिना ही किसी संकोच, किठनता, कष्ट और प्रयासके त्याग कर सकते हैं । संसारके किसी भी पदार्थमें उनका आकर्षण नहीं रहता । कोई भी स्थिति उनकी चित्तभूमिपर आकर नहीं दिक सकती, उनको अपनी ओर नहीं खींच सकती । शरीरका मोह मिट जाता है । उनका स्वरा अनुराग, सारा ममत्व, सारी आसिक, सारी अनुभूति, सारी विचारधारा, सारी क्रियाएँ एक ही केन्द्रमें आकर मिछ जाती हैं; वह केन्द्र होता है केवछ भगवत्प्रेम—वैसे ही जैसे विभिन्न पर्थोसे आनेवाछी नाना नदियाँ एक ही समुद्रमें आकर मिछती हैं । शरीरके सम्बन्ध, शरीरका रक्षण-पोषणभाव, शरीरकी आसिक,

(अपने या पराये ) शरीरमें आकर्षण, (अपने या पराये ) शरीरकी चिन्ता—सब वैसे ही मिट जाते हैं जैसे सूर्यके उदय होनेपर अन्धकार । ये तो बहुत पहले मिट जाते हैं । विषय-वैराग्य, काम-क्रोधादिका नारा, विषाद-चिन्ताका अभाव, अञ्चानान्धकारका विनारा भगवत्प्रेम-मार्गके अवस्यम्भावी रुक्षण हैं ! भगवत्प्रेमका मार्ग सर्वथा पवित्र, मोहशुन्य, सत्त्वमय, अञ्यभिचारी, त्यागमय और विशुद्ध होता है। भगवरप्रेमकी साधना अत्यन्त बढ़े हुए सत्त्वगुणमें ही होती है। उसमें दीखनेवाले काम, कोध, विषाद, चिन्ता, मोह आदि तामसिक वृत्तियोंके परिणाम नहीं होते ने तो शुद्ध सत्त्वकी ऊँची अनुभूतियाँ होती हैं, जिनका स्वरूप नतकाना नहीं जा सकता । मूछसे छोग अपने तामस विकारोंको उनकी श्रेणीमें ले जाकर 'प्रेम' नामको कलक्कित करते हैं । वे तो बद्धत ही ऊँचे स्तरकी साधनाके फलखरूप होती हैं। उनमें—हमारे अंदर पैदा होनेवाली भोग-वासनाकी सूक्ष्म और स्थूछ तमोगुणी वृत्तियोंका कहीं लेश भी नहीं होता । बहुत ऊँची स्यितिमें पहुँचे हुए महात्माछोग ही उनका अनुभव कर सकते हैं, वे कथनमें आनेवाळी चीजें नहीं हैं—कहना-सुनना तो दूर रहा, इमारी मोहाच्छन बुद्धि उनकी कल्पना भी नहीं कर सकती। भगवत्क्रपासे ही उनका अनुमान होता है और तभी उनकी कुछ अस्पष्ट-सी ब्रॉकी होती द । इस अस्पष्ट झाँकीमें ही उनकी इतनी विळक्षणता प्रतीत होती 荱 कि जिससे यह प्रत्यक्ष हो जाता है कि ये चीजें दूसरी ही जातिकी हैं। नाम एक-से हैं--- बस्तुगत भेद तो इतना है कि उनसे हमारी जैकिक वृत्तियोंका कोई सन्त्रन्य ही नहीं जोड़ा जा सकता, तलना ही नहीं होती । भगवान्की कृपासे-इस प्रेममार्गमें कौन कितना आगे बढ़ा होता है, कौन किस स्तरपर पहुँचा होता है, यह बाहरकी स्थित देखकर कोई नहीं जान सकता: क्योंकि यह वस्त बाहर भाती ही नहीं । यह तो अनुभवरूप होती है। जो बाहर आती है, वह तो प्रायः नकठी होती है। जिसे हम अप्रेमी मानते हैं, सम्भव है वह महान् प्रेमी हो। जिसे हम दोषी समझते हैं, सम्भव है वह प्रेममार्गपर बहुत आगे बढ़ा हुआ महारमा हो; और जिसे इम प्रेमी समझ बैठते हैं, सम्भव है वह पार्थिव मोहमें ही फँसा हो।

भगवत्प्रेमियोंको कोटिशः नमस्कार है। उनकी गति वे ही जानें। सीधी और सरछ बातें जो करनेकी हैं, वे तो ये सात हैं—

- १-भोगोंमें वैराग्यकी भावना ।
- २-कुविचार, कुकर्म, कुसङ्गका स्याग।
- ३-विषय-चिन्तनका स्थान भगविचन्तनको देनेकी चेष्टा।
- ४-भगवानुका नाम-जप ।
- ५-भगवद्गुण-गान-श्रवण ।

×

- ६-सिस्ङ्ग-खाष्यायका प्रयत्न ।
- ७-भगवत्कृपामें विश्वास बढ़ाना ।

# × × ×

#### सचा एकान्त

प्रम आर विकार

....आप लिखते हैं, 'मैं प्रेम-धनसे शून्य हूँ। बिना प्रेमके जीवन

कैसा, वह तो बोझरूप है। यह आपका लिखना सिद्धान्ततः ठीक ही है। प्रेमशून्य जीवन शून्य ही है। परंतु वास्तवमें यह बात है नहीं। प्रेम सभीके इदयमें है, भगवान्ने जीवको प्रेम देकर ही जगत्में भेजा है। इमने उस प्रेमको नाना प्रकारसे इन्द्रियचरितार्थतामें लगाकर विकृत कर डाला है, इसीलिये उसके दर्शन नहीं होते — और कहीं होते हैं तो चहुत ही विकृतरूपमें होते हैं। विकृत खरूपका नाश होते ही मोहका पर्दा फट जाता है; फिर प्रेमका शास्त्रविक स्योतिर्मय खरूप प्रकट होता है, जिसके प्राकट्यमात्रसे ही आनम्दाम्बुधि उमङ् पड़ता है । प्रेम और आनन्दका नित्य-योग अनिवार्य है । भगवान् के आनन्दसे ही प्रेमकी सृष्टि हुई है और इस प्रेमसे ही आनन्दका विकाश और पोषण होता है। प्रेमकी कोई भी दशा ऐसी नहीं है, जहाँ आनन्दका अभाव हो और आनन्द भी कोई ऐसा नहीं, जिसमें कारणरूपसे प्रेम वर्तमान न हो । परंतु जहाँ प्रेमके नामपर कामकी क्रीड़ा होने लगती है, वहाँ प्रेम अपनेको छिपा लेता है। चिरकालसे मलिना मायाके मोहवश हम कामकी क्रीडामें लगे हैं, कामको ही प्रेम समझ बैठे हैं। इसीखिये प्रेम हमसे छिप गया है और इसीखिये प्रेमके अभावमें इम आनन्दरहित केवल 'चिन्तामपरिमेयां च प्रलयान्ता-मपाश्रिताः' और 'कामोपभोगपरमाः' (गीता १६। ११) होकर शोक-विप्रह बन गये हैं। इस कामकी कालिमाको धोनेके लिये आवश्यकता है किसी ऐसे क्षारकी, जो इसकी जड़तकका नाश कर दे; और वह क्षार बैराग्य है । गोविन्द-पदारविन्द-मकरन्द-मधुकर विषय-चम्पक-चञ्चरीक होता ही है । बार-बार उस परम प्रेमार्णव---अनन्त प्रेमरस-सुधासमुद्र श्यामसुन्दरका स्मरण करना और उसकी दिव्य पद-नख-ज्योतिके प्रकाशसे समस्त संचित मोहान्धकारका नाश करनेके निश्चयसे प्रत्येक क्षणके प्रत्येक चिन्तनमें अपार अछौकिक आनन्दका अनुभव करना ( अनुभव न हो तो भावना करना ) कर्तव्य है । उसके इस मधुर चिन्तनके प्रभावसे जगतके समस्त रस नीरस, कद् और त्याभ्य हो जायँगे । तब उस रस-विप्रहकी रिनयाँ हमारे ऊपर पर्डेगी जौर हमारे सुप्त प्रेमको जगाकर हमें उसके दिव्य दर्शन करायेंगी।

# प्रेम मुँहकी बात नहीं है

प्रिय महोदय ! सप्रेम हरिस्मरण | किसीके व्याख्यानको सुनकर ही उसे प्रेमी मान लेनेमें बड़ा घोखा हो सकता है । प्रेम वाणीका विषय ही नहीं है । जितना प्रेम यथार्थ और शुद्ध होता है, उतना ही उसमें त्याग अधिक होता है । वस्तुतः त्याग ही प्रेमका आधार है । प्रेममें अपने शुद्ध खार्थको, अपने व्यक्तिगत लाभको और अपनेको सर्वथा भूल जाना पड़ता है । प्रेमका प्रादुर्भाव होनेपर ये अपने-आप ही भूले जाते हैं । प्रेममें प्रेमास्पदसे इंड भी पानेकी आशा-आका हा नहीं रहती । वहाँ तो बस, देना-ही-देना

होता है—देह-प्राण-मन ले हो, धन-ऐश्वर्य-समृद्धि ले हो, मान-यश-प्रतिष्ठा ले हो, धर्म-अर्थ-काम-मोक्ष ले हो; जो चाह्रो सो ले हो और इस देनेमें ही परम सुख, परम संतोष मिळता है प्रेमीको । आत्मविसर्जन ही प्रेमका मूळ-मन्त्र है । प्रेमास्पदका हित और सुख ही प्रेमीका परम सुख है । इस प्रकार-की स्थित बातोंसे तो हो नहीं सकती। इसके छिये त्याग चाहिये। आपने व्याख्यान सुन लिया, प्रेमकी महिमा सुन की, कभी एक-दो बूँद आँस देख ब्हिये और किसीको प्रेमी मान ब्हिया । यह ठीक नहीं है । प्रेमका पता तो तब लगेगा, जब उसकी प्रत्येक क्रियामें आपको त्यागकी अनुभूति होगी। बहुत-से खार्थीलोग प्रेमकी व्याख्या इसीलिये किया करते हैं कि लोग उनके प्रेमी बनें और वे उनके प्रेमास्पद प्रियतम बनें, अर्थात लोग अपना सर्वख तन्हें अर्पण कर दें । यह प्रेमके नामपर छोगोंको ठगना है । यहाँ नीच काम ही प्रेमकी पोशाक पहनकर आता है। असलमें प्रेमका व्याख्यान नहीं होता, प्रेमका तो आचरण होता है और वह किया नहीं जाता, होता है-बरबस होता है: क्योंकि प्रेमीसे वैसा किये बिना रहा नहीं जाता । प्रेमास्पद उसे भले ही न चाहे, बदलेमें उससे प्रेम न करे, उसके प्रेमका तिरस्कार करे. उसे ठकरा दे: पर प्रेमीके पास इन सब बार्तोकी ओर देखनेके लिये चित्त ही नहीं है । उसका चित्त तो अपने प्रेमास्पदमें सहज ही लग है ।

'मैं किसीका प्रेमास्पद बनूँ—प्रेमीका उपास्य बनूँ, मेरे प्रेमीलोग मुझे अपना प्रेमदान देकर आप्यायित करें?—ऐसी यदि मनमें चाह है तो समज्ञना चाहिये कि हमारा मन नीच खार्थके—कल्झ्रह्रूप कामके बरा हो रहा है और भोले लोगोंको प्रतारित करना चाहता है । ऐसी स्थितिमें सावधान हो जाना चाहिये । प्रेमका कहीं यदि उपदेश होता है तो बहु अपने क्रिये ही होता है कि 'मैं ऐसा प्रेमी बनूँ, मैं ऐसा त्यागपूर्ण आचरण कहूँ, जिससे मेरा पवित्र प्रेम खिल उठे ।'×××××शेष भगवरकुरा ।

CHARLES TO SERVICE TO

# प्रियतम प्रभुका प्रेम

सादर जय श्रीकृष्ण ! आपका कृपापत्र मिला । जब उन 'प्रियतमने आप के मनसे संसारको निकाल दिया' तब फिर उसमें रहा ही क्या । वह सूना स्थान तो फिर उन्होंका है । वे दूसरे के साथ रहना पसंद नहीं करते; इसीसे जो उनको चाहता है, उसको अपने मनसे उनके अतिरिक्त समीको निकाल देना पड़ता है । आप के कथनानुसार तो उन्होंने ही आप के मनको संसारसे रहित कर दिया है । फिर घवरानेकी कोई बात नहीं है । प्रेम मिलेगा ही । वस्तुतः प्रेम न होता तो संसार निकलता ही कैसे । परंतु

भीरा० मा० चि० ५२---

प्रेमका खभाव ही ऐसा होता है कि उसमें होनेपर भी 'न होनेका' ही अनुभव हुआ करता है। नित्य संयोगमें वियोगकी अनुभूति प्रेम ही कराता है और वह 'वियोग' समस्त योगोंका सिरमोर होता है। यह बड़े सौभाग्यकी बात है कि आपके मनमें उनका प्रेम पानेके लिये इतनी तड़प है और आप इसके लिये बहुत दुखी हैं। इस 'तड़प' और इस 'दुःख' से बढ़कर उनके प्रेमकी प्राप्तिका और क्या उपाय हो सकता है! आप इस वियोगमय योगका आश्रय लिये रहि।। यही तो प्रेमास्पदकी प्रेमोपासना है—नित्य जलते रहना और उस जलनमें ही अनन्त शान्तिका अनुभव करना!

प्रेमास्पद और प्रेमीक वीचमें तीसरेका क्या काम ! मुझसे कोई प्राथना न करके आप सीचे उन्हींसे प्रार्यना कीजिये । फिर आपके पत्रके अनुसार तो आपमें-उनमें 'हजारों लड़ाइयाँ हो चुर्का हैं !' ऐसी लड़ाइयाँ वस्तुतः प्रार्थनाके स्तरसे बहुत ऊँचेपर हुआ करती हैं। उनपर जो गुस्सा आता है, यह भी तो प्रेमका ही एक अङ्ग है। फिर यह कैसे माना जाता है कि प्रेम नहीं है । 'वे प्रेम देखकर चाहे जितना जुल्म करें' जब यह आपकी अभिलाषा है, तब आप उनके जुल्ममें प्रेमका दर्शन क्यों न करें ! यदि जुल्ममें ही उन्हें मजा आता है, यदि तरसानेमें ही उन प्रियतमको सुख मिलता है तो बड़ी ख़ुशीकी बात है । वे पराये होते तो भला जुल्म करते ही कैसे ! प्रेम न होता तो तरसाते ही कैसे ? वहाँ तो यह प्रश्न ही नहीं होता । मेरी राय माँगी सो मेरी राय तो यहां है कि बस, उन्हींपर निर्भर कीजिये, उन्हींसे प्रार्थना कीजिये, उन्हींको कोसिये और उन्हींसे लड़िये। कभी हिम्मत न हारिये--कभी निराश न होइये । वे छिप-छिपकर यों ही 'श्रॉका' करते हैं, खयं पकड़में न आकर पहले यों ही 'फँसाया' करते हैं: वे 'लिया' ही करते हैं 'देते नहीं ।' परंत यह सच मानिये, उनका यह छिप-छिपकर झाँकना आपके हाथोंमें पड़नेके लिये ही होता है; वे फँसनेके लिये फँसाया करते हैं और अपना सर्वख़ देनेक लिये ही 'लिया' भी करते हैं। जय श्रीकृष्ण !

## श्रेय-प्रेय खरूप श्रीकृष्ण

जो सुख आत्माके लिये सुखकर हो, वही श्रेय है और जो इन्द्रियोंके लिये सुखकर हो, वही श्रेय है। भगवान् आत्माके भी आत्मा, परमात्मा हैं। उनकी प्रीतिके लिये जो सांसारिक भोगोंका ग्रहण होता है, वह वस्तुत: विषयोपभोग नहीं होता, वह तो विषयरूप सामग्रीके द्वारा भगवान्का पूजन होता है और इसीलिये उसका परम फल भी परम श्रेय—कल्याण ही है।

भक्ति-साम्राज्यकी सर्वोच्च सम्राज्ञी श्रीराधिकाजी एवं उनकी अभिन प्रतिमा त्रजाङ्गनाएँ इसी भावसे परम प्रियतम भगवान् श्रीकृष्णके लिये जीवनके समस्त कार्य करती थीं । उनका भगवान्के प्रति समर्पण और मनुर भाव इसी बुद्धिसे था । राजा परीक्षित्के यह पूछनेपर कि 'गोपियोंका अपने पित-पुत्रादिसे भी बढ़कर श्रीकृष्णमें प्रेम क्यों हुआ !' श्रीज्ञकदेवजीने कहा है—

तस्मात् प्रियतमः स्वात्मा सर्वेषामपि देहिनाम् । तद्र्थमेव सकलं जगच्चैतद्यराचरम् ॥ कृष्णमेनमवेहि त्वमात्मानमिखलात्मनाम् ।

( श्रीमद्भा० १०। १४। ५४-५५ )

'आत्मा ही सब प्रागियों के लिये प्रियतम है। यह सारा चराचर जगत् (पति-पुत्र, भूमि-भवन, साम्राज्य-सुख्याति आदि ) आत्माक सुखके लिये ही प्रिय हुआ करता है और श्रीकृष्ण ही अखिल आत्माओं के आत्मा हैं। (इसीलिये श्रीकृष्णके प्रति गोगियों का इतना स्नेह है।)' भगवान् श्रीकृष्णने गोपाङ्गनाओं के विषयमें खयं उद्धवजीसे कहा है—

ता मन्मनस्का मत्प्राणा मद्थें त्यक्तदैहिकाः।

( श्रीमद्भा० १० । ४६ । ४ )

'गोपियोंने मेरे मन और मेरे प्राणको ही अपने मन-प्राण बना लिया और मेरे लिये ही उन्होंने समस्त देह-सम्बन्धी कार्योका त्याग कर दिया है।'

इससे सिद्ध है कि यहाँ प्रेय और श्रेयमें कोई भेद नहीं रह गया है— श्रेय ही प्रेय है और प्रेय ही श्रेय है। श्रेयखरूप श्रीकृष्ण ही प्रियतम हैं और प्रियतम श्रीकृष्ण ही श्रेयखरूप हैं।



## प्रेमीका स्वरूप

जो सबसे बढ़कर प्रिय हो, जो प्राणोंका आधार हो, जो जीवनका एकमात्र अवलम्बन हो, जिसकी स्मृति और मिलनकी आशा ही जीवनमें प्रतिपल चेतना प्रदान करती हो, उसे क्षणभरके लिये भी कैसे मुलाया जा सकता है ! कोई कह सकता है कि 'दिन-रातमें दो घंटे भले ही उसे स्मरण कर लिया करों, शेष बाईस घंटे घरके दूसरे आवश्यक कामोंमें खर्च किया करों?; पर ऐसा करना उस प्रेमीके लिये कैसे सम्भव हो सकता है ! उसे कितने ही घंटे कुछ भी काम क्यों न करना पड़े, वह करेगा अपने प्रियतमका स्मरण करते हुए ही । उसे वह क्षणभरके लिये भी अपने हृदयमिदरसे अलग नहीं कर सकता । हृदयमें उसकी झाँकी सदा खुली रहेगी, वह उसके दर्शन करता हुआ ही यन्त्रकी भाँति शरीरसे कार्य करता रहेगा । ऐसे अनन्यचेता सतत और नित्य चिन्तनमें लगे रहनेवाले प्रेमीको भगवान् नित्य प्राप्त ही रहते हैं, वे उसकी अन्तर्दृष्टिसे कभी ओझल हो ही नहीं सकते । इसी स्थितिको प्राप्त भक्त सूरदासने कहा था—

### हाथ छुड़ाये जात ही, निवल जानि के मोहि। हिरदे ते जब जाहुगे, सबल बदौंगो तोहि॥

भगवान्को याद रखनेका उपदेश, घंटे-दो-घंटे याद अधिक नियमित कालके लिये नाम-जपकी आज्ञा, अथवा इतनी संख्या पूरी करनेपर सिद्धि हो जायगी—इस लोभसे संख्यायुक्त जप या संख्याकी गणनासे जप हो जाता है, अन्यथा भूल रह जाना सम्भव है, इसलिये संख्याकी अविधि बाँधकर जप करना चाहिये—यह आदेश तो उन आरम्भिक साधकोंके लिये हैं, जो भगवान्के प्रेमी नहीं हैं। न करनेकी अपेक्षा ऐसा करना बहुत उत्तम है। प्रेम प्राप्त होनेपर यह कहना नहीं पड़ता कि अमुक समयतक अमुक संख्यासे उन्हें याद किया करो। संख्या या समयका हिसाब कीन रकते हैं जब क्षणभरके लिये भी प्रियतमकी स्मृति चित्तसे नहीं हटती, तब हिसाब-िकताबकी बात ही कहाँ रह जाती है ! श्रीरामचिरतमानसमें भगवान् श्रीरामको सीताका संदेश छुनाते हुए श्रीहनुमान्जी कहते हैं कि "प्रभो ! सीता प्राण-त्याग करना चाहती हैं, परंतु प्राण निकल नहीं पाते । सीताजीने कहा है—

> नाम पाहरू दिवस निसि ध्यान तुम्हार कपाट। कोचन निज पर जंत्रित जाहि प्रान केहिं बाट॥

'प्राण कैंद हो गये। आठों पहर आपके ध्यानमें किवाइ लगे रहते हैं। आपका ध्यान कभी छून्ता नहीं, आपकी तमाल-स्याम-माधुरी मूर्ति कभी मनके नेत्रोंसे परे होती ही नहीं। यदि कभी किवाइ खोले भी जाय तो बाहर रात-दिन पहरा लगता है। पहरेदार कौन हैं! राम-नाम। श्वणभरके लिये राम-नाम लेनेसे जिह्ना विराम नहीं लेती। प्राण कैसे निकलें! ऐसी धिनिमें क्या सीताको इस उपदेशकी अपेश्ना थी कि 'तुम अशोकवाटिकामें अकेली रहती हो, समय बहुत मिलता है, इसके सिवा राश्नसियोंका डर रहता है; इसलिये कुछ देर रामको याद कर लिया करो। यह उपदेश या तो अभक्तोंके लिये है या प्रेमहीन रँगरूटोंके लिये।

प्रेमीजनोंको तो अपने प्रेमास्पदका नाम इतना प्यारा होता है कि खयं तो ने उसे कभी भूल ही नहीं सकते, दूसरेको कभी भूले-भटके उच्चारण करते छुन लेते हैं तो उसकी चरण-धूलि लेने दौड़ पड़ते हैं। प्रियतमका नाम लेनेवाला, प्रियतमका गुण गानेवाला, प्रियतमका प्रेमी हृदयसे उनके आदरका पात्र—प्रेमका पात्र न हो तो कौन होगा ! प्रियतमका चिह्न ही हृदयमें हुई पैदा कर देता है। गोपियाँ स्थाम मेघोंको देखकर श्रीकृष्णका स्मरण करती हुई मेघोंका दीर्घजीवन मनाती हैं—

खामघन ! जीवत रही सदाय । तुम्ह देखत घनस्याम हमारे मनमंदिर प्रगटाय ॥

भरतजी श्रीरामके पदचिह और कुशशप्याके तृणोंको देखकर वहाँकी

ध्लिको और तृणोंको सिर-माथेपर चढ़ाने छगते हैं, \* श्रीराम-सीताके वस्त्रको इदयसे छगाते हैं, † महामुनि वसिष्ठ ‡ और भरतजी । गुहको अपने रामका प्रिय सखा समझकर उसपर रामके सदश स्नेह और प्रेम दिख्लाते हैं। सीता-संदेश सुनानेवाले हनुमान्के प्रति श्रीराम और श्रीरामका आगमन-संवाद सुनानेवाले हनुमान्के प्रति श्रीभरत ऐसी कृतज्ञता प्रकट करते हैं कि जिसका वर्गन नहीं हो सकता। दोनों ही अपनेको हनुमान्का चिरऋगी घोषित करते हैं—

श्रीरामके वचन---

सुनु किप तोहि समान उपकारी। निर्दं कोउ सुर नर मुनि तनुधारी॥
प्रति उपकार करीं का तोरा। सनमुख होइ न सकत मन मोरा॥
सुनु सुत तोहि उरिन मैं नाहीं। देखेउँ किर विचार मन माहीं॥
श्रीभरतके वचन---

पृह्वि संदेस सरिस जग माहीं। करि विचार देखेउँ कछु नाहीं॥ नाहिन तात उरिन मैं तोही। अब प्रभु चरित सुनावहु मोही॥

भगवान् श्रीकृष्णका संदेश लेकर जब उद्धवजी वजमें पधारे, तब श्रीकृष्णके-से वेषमें देखकर गोपियोंने उन्हें घेर लिया और यह जानकर कि ये भगवान् श्रीकृष्णका संदेश लेकर आये हैं, गोपियोंके हर्षका पार न रहा —

> तं प्रश्रयेणावनताः सुसत्कृतं सम्बीडहासेक्षणसूनृतादिभिः । रहस्यपृच्छन्तुपविष्टमासने विश्वाय संदेशहरं रमापतेः॥ (श्रीमद्रा०१०।४७।३)

- कुस सौंथरी निहारि सुह।ई । कीन्दि प्रनामु प्रदिच्छिन जाई ॥
   चरन रेख रज आँखिन छाई । बनइ न कहत प्रीति अधिकाई ॥
- 🕇 पट उर लाइ सोच भति कीन्हा ।
- ‡ राम सला रिषि बरबस भेंटा। जनु महि छुठत सनेह समेटा॥
  एहि सम निपट नीच को उ नाहीं। बद्द बसिष्ठ सम को खग माहीं॥
  § भेंटत भरतु ताहि अति प्रीती। छोग सिहाहिं प्रेम के रीती॥

—और उन्होंने विनयावनत होकर प्रेमभरी लजापूर्ण दृष्टिसे और मधुर वचनोंसे उनका सत्कार किया ।

जबतक भगवान् हमारे परम प्रेमास्पद नहीं हैं, तभीतक उनके स्मरण-चिन्तनका अभ्यास करना है। जिस शुभ क्षणमें हम अपने आपको उनके चरणोंपर न्योछावर कर देंगे, मन उनके मनमें मिळा देंगे, तबसे तो हर घड़ी हमें उन्हींकी प्राणाधिक प्रिय छवि दिखळायी देगी; फिर गोपियोंकी भाँति कविवर 'देव' की भाषामें हम भी यह कह सकेंगे—

जौ न जीमें प्रेम तौ कीजै व्रत नेम; जब
कंजमुख भूळे, द्वित संजम बिसेखिये।
आस नहीं पी की, तब आसन ही बाँधियत;
सासन कै, साँसन को मूदि, पति पेखिये॥
नक्ष तैं सिखा छौं सब खाममयी बाम भई,
बाहर औ भीतर न दूजौ देव छेखिये।
जोग किर मिळें, जो वियोग होड व्रजपति कौ;

जो न हरि होचँ, तौ ध्यान धरि देखियै॥ योग कहते हैं अप्राप्तकी प्राप्तिको और प्राप्तके अभावको कहते हैं वियोग। यहाँ प्राणप्यारे नन्दनन्दनका नित्य संयोग है, फिर योग किसिलिये सार्थे ! वियोग ही नहीं, तब योग कैसा !

x x x x

प्रियतम अनेक नहीं हो सकते । वह एक ही होता है । जगत्के समस्त प्रिय और प्रियतर पदार्थ परम प्रियतमके चरणोंपर सह ज ही न्योछावर कर दिये जाते हैं । कोई भी वस्तु ऐसी नहीं होती, जो प्रियतमकी प्रतिद्वन्द्वता कर सके। जबतक हृदयमें प्रियतमभावका कोई प्रतिद्वन्द्वी पदार्थ या भाव रहता है, तबतक वास्तविक प्रियतमभावकी स्थापना ही नहीं हुई। प्रियतमभावके प्राप्त हो जानेपर उसके सामने सभी पदार्थ तुष्छ और नगण्य प्रतीत होने छगते हैं । देविष नारदने इस प्रियतम-भावके उपासकोंमें भाग्यवती श्रीकृष्ण-प्रिया वजगोपियोंका उदावरण दिया है—'यथा वजगोपिकानाम् !'

कविवर रत्नाकरजीने गोपियोंके अति सुन्दर भावका वर्णन किया है—

सरग न चाहैं, अपवरग न चाहैं, सुनी,
अिन-मुक्ति दोऊ सौ विरिक्ति उर आने हम।
कहै रतनाकर तिहारे जोग-रोग मःहिं
तन-मन साँसनि की साँसित प्रमाने हम॥
एक मजचंद कृपा मंद्र मुसकानि ही मैं
छोक-परछोक को अनंद जिय जाने हम।
जाके या वियोग, दुखहू मैं सुख ऐसी कहू,
जाहि पाइ महा-सुखहू मैं दुख माने हम॥

फिर उसके लिये प्राणाधार परम प्रियतम साँवरेके बिना जगत्में और कोई रह ही नहीं जाता।

रहीमने कहा है---

प्रीतम छवि नेनन बसी, परछवि कहाँ समाय। भरी सराय रहीम छखि पथिक आपु फिरि जाय॥

यह बड़ी ऊँची उपासना है। यहाँ केवल इस दश्य जगत्से ही बैराग्य नहीं है, प्रियतमके सिवा किसी भी पदार्थमें राग रह ही नहीं जाता।

× × × ×

प्रेमीके लिये प्यारेकी प्रत्येक वस्तु प्यारी होती है, कहीं-कहीं तो उससे बढ़कर प्यारी होती है। लेकिक सम्बन्धमें भी हम देखते हैं कि जब किन्हीं लड़के-लड़वीका सम्बन्ध हो जाता है, तब घरमें किसीसे एक-दूसरेका नाम सुनकर या उनके विषयमें कोई बात सुनकर वे अपने हृदयमें एक प्रकारकी गुरगुदी-सी अनुभव करने लगते हैं। प्यारेका वख, प्यारेका भोजन —यहाँतक कि प्यारेकी फटी जूती भी प्यारी होती है। जब लैकिक प्रेमकी ऐसी बात है, तब भगवत्प्रेमके विषयमें तो कहना ही क्या है। शृङ्कवेरपुरमें भरतजी भगवान् श्रीरामचन्द्रके श्रयनके स्थानमें उनके अन्नसे स्पर्शित 'कुश-साथरी' को देखकर प्रेमानन्दमें मग्न हो गये थे। अन्नर्जी भगवान्के चरणचिन्नोंको देखकर तन-मनकी सुधि भूल गये थे। आज भी जब हम बजभूमिको देखते हैं, तब खतः ही हमें भगवान् श्रीकृष्णकी स्पृति हो आती है और उसमें एक अनोखा आनन्द मिलता है। प्रेम और आनन्दका अवनाभाव-सम्बन्ध है; जहाँ प्रेम है, वहाँ आनन्द है ही।

इसीसे गोपियोंके प्रेमका महत्त्व है। भगवान् श्रीकृष्ण और श्रीमती राधारानी इसी प्रेम और आनन्दके मूर्तिमान् रूप हैं। भगवान्का जो आनन्दखरूप है, वही श्रीमती राधा हैं। राधारानीके प्रेमास्पद भगवान् हैं और भगवान्की प्रेमास्पदा श्रीराधा हैं। प्रेमका खभाव है 'तत्सुखसुखित्वम्'—प्रेमास्पदके सुखमें सुखी होना; यही काम और प्रेमका अन्तर है। काममें अपने सुखकी हुन्छा है और प्रेममें प्रियतमके सुखकी! राधाजी श्रीकृष्णको सुख पहुँचानेके लिये ही प्रकट हुई हैं और अपनी सेवासे श्रीकृष्णको आनन्द होता देखकर परम सुखी होती हैं। इधर राधाजीको सुखी देखकर श्रीकृष्णके सुखकी वृद्धि होती हैं। इस प्रकार एक-दूसरेके आनम्दसे दोनोंका आनन्द उत्तरोत्तर बदता रहता है। यह उत्तरोत्तर बदनेवाला आनन्द ही भगवान्का नित्यरास है। प्रेममें यही तो विलक्षणता है। इसमें कहीं अलम् नहीं होता। प्रेमका खरूप ही है 'प्रतिक्षणवर्धमानम्'। प्रेमास्पदका सुख ही प्रेमीका सुख है, चाहे उसका वह सुख प्रेमीके लिये लोक-दृष्टिसे कितना ही कप्टकर क्यों न हो।

हम जो संसारके दुःखोंसे घवरा उठते हैं, इसका कारण क्या है ! यही कि हम उनमें प्रेमास्पद भगवान्की रुचिको, उनके विधानको नहीं देखते, कठोर आघातमें उनके सुकोमल करकमलका स्पर्श नहीं पाते । परंतु भगवान्का प्रेमी भक्त किसी कप्टसे नहीं घवराता, क्योंकि वह प्रत्येक वस्तुमें भगवान्का स्पर्श पाता है । वास्तवमें भगवान्का प्रेमी भक्त सब कष्टोंसे परे पहुँचा हुआ होता है, उसका जीवन भगवत्सेवामय होता है । वह सेवाको छोड़कर मुक्ति भी नहीं चाहता । मुक्ति तो वह चाहता है, जो किसी बन्धनका अनुभव करता हो । भगवत्प्रेमका बन्धन तो सारे बन्धनोंके छूट जानेपर होता है और इस प्रेमबन्धनसे भक्त कभी मुक्त होना चाहता नहीं । जो इस प्रेमबन्धनसे मुक्ति चाहता है, वह भक्त कसा ! इसीसे कहा गया है—

> दीयमानं न गृह्वन्ति बिना मत्सेवनं जनाः॥ (भीमद्रा०३।२९।१३)

अर्थात् भक्तजन देनेपर भी मेरी सेवाको छोड़कर मुक्ति आदिको स्वीकार नहीं करते।

× × × ×

एक वैष्णव-प्रन्थमें श्रीमती राधाजी कहती हैं कि 'ऐसा मन होता है. मेरे लाखों आँखें हों तो श्यामसुन्दरके दर्शनका कुछ आनन्द आये । लाखों कान हों तो श्यामनामके श्रवणका सुख मिले ।' यह कोई कल्पना नहीं है । प्रेम वस्तु ही ऐसी है । जिस दिन हमारा भगवान् में प्रेम हो जायेगा, उस दिन उनका नाम हमें इतना प्यारा होगा कि वह हमारे जीवनकी सबसे बदकर आवश्यक वस्तु बन जायगा । जबतक हमारा भगवानमें प्रेम नहीं होता, तभीतक हमें माला आदिकी आवश्यकता है । प्रेम होनेपर तो प्रियतमके नामोचारणमात्रसे हमारी नस-नस नाच उठेगी । हम अपने प्रियतमके प्रेममें इतने उन्मत्त हो जायँगे कि हमारे रोम-रोमसे भगवनामकी ध्वनि होने लगेगी ।

× × × ×

अनन्य प्रेमीजन जब एकत्रित होकर अपने प्रागखरूप प्रियतमकी चर्चा करते हैं, उस समय उनका प्रेमसागर उमड़ पड़ता है। तब वे चेष्टा करनेपर भी नहीं बोल सकते, उनका कण्ठ रुक जाता है, शरीर पुलकित हो जाता है, रोम-रोमसे प्रेमकी किरणधाराएँ निकलकर उस स्थानमें निमल प्रेमज्योति फैला देती हैं। वहाँका वातावरण अत्यन्त विशुद्ध और प्रेममय हो जाता है। उस समय वे प्रेमी भक्त प्रेमविह्नल होकर आँखोंसे प्रेमके आँखुओंकी धारा बहाते हुए परमानन्दमें मग्न हो जाते हैं। यह स्थित बहुत ही दुर्लभ और परम पवित्र होती है; जिन भाग्यवानोंको यह अवस्था प्राप्त हो जाती है, उन सबके कुल तो पवित्र होते ही हैं, उनके अस्तित्वसे पृथ्वी भी पवित्र हो जाती है। उस समय उन पवित्र प्रेमखरूप भक्तोंके तनसे स्पर्श की हुई तिनक-सी वायु जिसके शरीरको स्पर्श कर लेती है, वह भी पवित्र हो जाता है।

## प्रेमीके काम-क्रोधादिके पात्र--प्रियतम भगवान्

xxxxप्रियतम भगवान जैसे अपने प्रेमी भक्तके प्रेमके पात्र हैं, वैसे ही उसके काम-क्रोधादिके पात्र भी वे ही हैं। दूसरा तों कोई उसके मन है ही नहीं, तब इनका पात्र और कौन हो ? इसका अर्थ यह नहीं कि भगवान्के प्रेमी भक्तोंमें भी विषयी पुरुषों-जैसे ही काम, क्रोध, अभिमान रहते हैं। प्रेमी भक्त महारमाओंमें यह दूषित काम कहाँ । उनमें विषयासक्ति, हिंसा, द्वेष और कोध कहाँ । उन अमानियोंमें मानकी गन्ध भी कहाँ । इनका तो उनमें बीज ही नहीं है ! अपने सुखकी जब कोई वासना ही नहीं, तब ये दोष कहाँसे आर्ये ! उन भक्तोंके जीवनका उद्देश्य तो बस, एक प्रियतमको सुखी करना ही है--- 'कृष्णसुखेकतात्पर्य गोपीभाववर्य ।' उनके चित्तमें जगत्का संस्कार ही नहीं है; वे तो लजा, घृणा, कुल, शील, मान, देह, गेह, भोग, मोक्ष सबकी सुधि मुलाकर केवल अपने प्रियतम भगवान् पर ही न्योछावर हो चुके हैं। अतएव जैसे ये भक्त खयं दिग्य भाववाले होते हैं, वैसे ही इनके काम, क्रोध, अभिमान भी दित्र्य होते हैं। इसीलिये परम विरागी जीवन्मुक्त मुनियोंने इस प्रकारके भगवत-रंग-रँगीले प्रेमियोंकी ऐसी लीलाएँ गाने और सुननेमें अपनेको कृतार्थ माना है । जिनका चित्त सब ओरसे इट गया है, एकमात्र भगवान ही जिनकी कामनाकी वस्तु रह गये हैं, वे भक्त अपने उन भगवान्के दर्शनकी कामनाके बेगसे पीड़ित होकर रो-रोकर प्रकारते हैं---

> हे देव हे द्यित हे भुवनैकवन्धों हे कुष्ण हे चपछ हे करणैकसिन्धों। हे नाथ हे रमण हे नयनाभिराम हा हा कदा जुभवितासि पदं हशोर्मे॥ (भीकृष्णकर्णामृत)

'हे देव ! हे प्रियतम ! हे विश्वके एकमात्र बन्धु ! हे हमारे मनोंको अपनी ओर बरबस खींचनेवाले ! हे चपल ! हे करुणाके एकमात्र सिन्धु ! हे नाथ ! हे रमण ! हे नयनाभिराम ! हा ! हा ! तुम कब हमारे दृष्टिगोचर होंगे ?'

श्रीकृष्णगतप्राणा श्रीरुक्मिणीजी कहती हैं—

श्रुत्वा गुणान् भुवनसुन्दर श्रुण्वतां ते कर्णविवरैर्हरतोऽक्रतापम । निर्विदय दशां दशिमतामिकलार्थलाभं त्वय्यच्युताविशति चित्तमपत्रपं मे ॥ का त्वा मुकुन्द महती कुलशीलकप-विद्यावयोद्धविणधामभिरात्मत्रस्यम् धीरा पति कुलवती न वृणीत कन्या काले नृसिंह नरलोकमनोऽभिरामम्॥ × × महान्तो यस्याङ्घिपङ्क जरजःस्नपनं वाञ्छन्त्युमापतिरिवात्मतमोऽपद्दत्ये । यह्यम्बुजाक्ष न लभेय भवत्रसादं जह्यामसन् वतकृशाञ्छतजन्मभिः स्यात्॥ (श्रीमद्भा० १० । ५२ । ३७-३८, ४३ )

'हे अन्युत! हे त्रिमुवनसुन्दर! जो कानोंके द्वारा इदयमें प्रवेश करके सुननेवालोंके अङ्गतापको हरण कर लेते हैं, वे आपके दिन्य गुण और जो नेत्रधारियोंकी दृष्टिका सबसे परम लाभ है, वह आपका दिन्य रूप—इनकी प्रशंसा सुनकर मेरा चित्त सारी लोकलाजको छोड़कर आपपर अत्यन्त आसक्त हो गया है। हे मुकुन्द! कुल, शील, रूप, विद्या, वय, द्रव्य और प्रभावमें आपके समान बस, आप ही हैं। हे पुरुषोत्तम! आप नरलोकके मनको मोइनेवाले हैं। हे पुरुषसिंह! विवाहकाल (आपसे मिलनका अवसर) उपस्थित होनेपर ऐसी (कौन प्रेमी भक्तरूपी) कुलवती, गुणवती और बुद्धिमती कन्या है, जो आपके साथ गठजोड़ा करनेकी इच्छा न करेगी! हे कमललोचन! उमापित शंकरके समान महान् देव अपने इदयका तम दूर

करनेके लिये आपकी जिस चरणधूलिमें स्नान करनेकी प्रार्थना करते रहते हैं, यदि वह चरणधूलि मुझे प्रसादरूपमें नहीं मिली तो यह निश्चय समिश्चये कि मैं व्रतादिके द्वारा शरीरको सुखाकर इन व्याकुल प्राणोंको त्याग दूँगी और ऐसा करते-करते कभी सौ जन्मोंमें तो आपका प्रसाद मुझको प्राप्त होगा ही।

भगवान् श्रीकृष्णकी पटरानियाँ द्रौपदीसे कहती हैं—

न वयं साध्वि साम्राज्यं साराज्यं भौज्यमण्युत । वैराज्यं पारमेष्ठयं च आनन्त्यं वा हरेः पदम् ॥ कामयामह पतस्य श्रीमत्पादरजः श्रियः । कुचकुङ्कमगन्धात्व्यं मूर्ध्नो वोद्धं गदाशृतः ॥ (श्रीमद्रा०१०।८३।४१-४२)

'हे साध्व ! हमें पृथ्वीके साम्राज्य, इन्द्रके राज्य अथवा इन दोनोंके भोग, अणिमा आदि ऐश्वयं, ब्रह्माके पद, मोक्ष या वैकुण्ठकी भी इच्छा नहीं है । हम तो केवल यही चाहती हैं कि प्रियतम श्रीकृष्णकी कमल-कुच-कुङ्कमकी सुगन्धसे युक्त चरणधूलिको ही सदा अपने मस्तकोंपर लगाती रहें।' मुक्ति तो ऐसे भक्तोंके चरणोंपर लोटा करती है—

#### यि भवति मुकुन्दे भक्तिरानन्दसान्द्रा विल्रुटति चरणाग्रे मोक्षसाम्राज्यलक्ष्मीः॥

'जिसकी श्रीमुकुन्दके चरणोंमें परमानन्द रूपा भक्ति होती है, मोक्ष-साम्राज्यश्री उसके चरणोंमें लोटती है।'

आदर्श प्रेममयी भक्तशिरोमणि गोपियाँ प्रियतम भगवान्के आँखोंसे ओक्सल हो जानेपर विलाप करती हुई कहती हैं—

विरिचताभयं वृष्णिधुर्य ते चरणमीयुषां संस्तेर्भयात्। करसरोरुद्दं कान्त कामदं शिरिस धेद्दिनः श्रीकरश्रद्दम्॥ वजजनार्तिद्दन् वीर योषितां निजजनसम्पर्ध्वसनस्मित। भज सक्षे भवत्किकरीः स नो जलब्दाननं चाद दर्शय॥ प्रजतकामदं पद्मजाचितं धरिजमण्डनं घ्येयमापि । चरजपङ्कजं दांतमं च ते रमज नः स्तनेष्वर्पयाधिद्दन् ॥ (भीमद्रा०१०।३१।५-६,१३)

'हे यदुकुलिशरोमणि! जो छोग संसारके भयसे तुम्हारे चरणोंकी शरण लेते हैं, तुम्हारे करसरोज उन्हें अभय देकर उनकी अभिलाषाओंको पूण करते हैं। हे प्रियतम! अपने उन्हीं करकमर्लोको, जिनसे आपने लक्ष्मीका हाथ पकड़ा है, हमारे सिरपर रिखये। हे बजवासियोंके दुःखको हरनेवाले वीर! आपकी मन्द मधुर मुसकान भक्तोंके गर्वका खण्डन करनेवाली है। हे सखे! हम आपकी किंकरी हैं, कृपा करके हमें खीकार कीजिये और अपना सुन्दर मुखकमल हमें दिखाइये। हे रमण! हे आर्तिनाशन! तुम्हारे चरणारिवन्द प्रणत जनोंकी कामना पूरी करनेवाले हैं, लक्ष्मीजीके द्वारा सदा सेवित हैं, पृथ्वीके आभूषण हैं, विपत्तिकालमें ध्यान करनेसे कल्याण करनेवाले हैं; हे प्रियतम! उन परम कल्याणमय सुशीतल चरणोंको हमारे तम हृदयपर स्थापित कीजिये।

इस प्रकार प्रेमी भक्त श्रीकृष्णके कामसे पीड़ित हुए सदा उन्हीं के लिये रोया करते हैं और उन्हें पुकारा करते हैं; और आँखिमिचोनीकी-सो लीला करनेवाले लीलाविहारी भगवान् जब उनकी प्रेम-पुकार सुनकर त्रिभुवन कमनीय, योगिजनदुर्लभ, देवदेवप्रत्याशित, ऋषि-मुनि-महापुरुष-चित्ताकर्षक, निख्लि-सोन्दर्य-माधुर्य-रसामृतसारभूत, आनन्दकन्द मदनमोहन मन्मथमन्मथ-रूपमें मन्द-मन्द मुसकाते हुए और मुरलीमें अपना दिल्य मोहन सुर भरते हुए सहसा प्रकट होकर अपनी प्रेमानन्द-रस-माधुरी चारों ओर बिखेर देते हैं, जब अपने सौन्दर्य-माधुर्य-सुधा-सुशीतल बदनविधुकी शुक्रज्योत्स्ना चारों ओर छिटका देते हैं, तब वहाँ उन माग्यवान् दिल्य बक्षु दिल्यभावापन्न भक्त महात्माओंके चित्तोंकी क्या अवस्था होती है— इसका बर्णन करनेकी शक्ति किसीमें भी नहीं है। यह अनिर्वचनीय रहस्य है।

उस समय भक्तका अपना सब कुछ उनके चरणोंमें खयमेव न्योछवर

हो जाता है और वह आनन्दोल्लासमें मत्त होकर सारे जगत्की परवा छोड़कर पुकार उठता है——

चर तजों, बन तजों, नागर नगर तजों,
बंसीबट तट तजों, काहू पै न लजिहों।
देह तजों, गेह तजों, नेह कही केंग्रें तजों,
आज राजकाज सब ऐसे साज सजिहों॥
बावरी भयो है लोक, बावरी कहत मोकों,
बावरी कहे ते मैं काहू ना बरजिहों।
कहैया-सुनैया तजों, बाप और मैया तजों,
दैया तजों मैया, पै कन्हेया नाहिं तजिहों॥

'जीना और मरना तुम्हारे ही लिये होगा और तुम्हारे ही चरणोंमें होगा । मेरे हृदयकी यही एकमात्र कामना है । जब सब कुछ न्योछाबर हो गया, तब फिर मरनेके बाद शरीरके ये पाँचों भूत अलग-अलग बिखरकर भी तुम्हारी ही सेवा करेंगे ।'

कहीं ये पश्चभूत जब मुझे छोड़कर अलग हों, तब प्रियतमकी सेवासे हट न जायँ, इसीलिये विह्वलचित्तसे भक्त विधातासे प्रार्थना करता है—

> पञ्चत्वं ततुरेतु भूतिनवहाः खांशे विशन्त स्फुटं धातारं प्रणिपत्य हन्त शिरसा तत्रापि याचे वरम् । तद्वापीषु पयस्तदीयमुकुरे ज्योतिस्तदीयाङ्गन-च्योम्नि ब्योम तदीयवर्त्मनि धरा तत्तालवृन्तेऽनिल्हः॥

इसीका अनुवाद करते हुए एक कविने कहा है---

मरिवे दर्शे न विधिष्टिं बस, पंचभूत करि बास। पी बापी, मारग, मुकुर बीजन, अँगन अकास॥

'पाँचों तस्व तो अलग-अलग होंगे ही; हे प्रभो ! आप इतना कर दीजिये कि जलका भाग उस सरोवर या बावड़ीमें जाकर मिल जाय, जिसके जलको मेरे प्रियतम नहाने और पीनेके काममें लेते हों; अग्नितस्व उस दर्पणमें जा मिले, जिसमें प्रियतम अपना मुख देखते हों; पृथ्वीतस्व उस मार्गमें मिल जाय, जिस मार्गसे प्रियतम आते-जाते हों; वायुतस्व उस भाग्यवान् पंखेमें जा मिले, जिससे

प्रियतम इवा लेते हों और आकाशतत्त्व उस ऑगनके आकाशमें जाकर मिछ जाय, जिसमें प्रियतम बैठते हों।

और जीव ! वह तो प्रभुके चरणोंसे कभी अलग हो ही नहीं सकता। उसको तो वे अपने इदयमें ही लिया रक्खेंगे! यह है भक्तोंके 'काम' का एक छोटा-सा दश्य! अब उनका कोध देखिये!

एक दिन श्रीकृष्णकी किसी खिश्चानेवाळी चाळसे श्रीराधाजो खोश्च गर्यी। सखी समझाने छगी तो कोधमें भरकर कहने छगी—त् उनका नाम भी मेरे सामने मत ले; उनकी तो बात ही क्या है, मैं काले रंगकी वस्तुमात्रका त्याग कर दूँगी। जोवनभर उनके विरहतापसे जलती रहूँगी, परंतु उनसे मिळूँगी नहीं।

मिलों न तिन सौं भूक, अब जौलों जीवन जियों। सहीं बिरह की सूल, वरु ताकी ज्वाला जरीं॥ मैं अब अपने मन यह ठानी। उनके पंथ पिऊँ निर्ह पानी॥ कबहूँ नैन न अंजन लाऊँ। मृगमद भूलि न अंग चदाऊँ॥ सुनों न स्नवननि अलि पिक बानी। नील जक्षज परसीं निर्ह पानी॥

तनिक ध्यान देकर देखिये, इस खीझमें कितनी रीझ भरी है।

एक दिन छीछामयने भक्त सखाओं के प्रणयकोपका आनन्द छु उने के छिये खेळमें गड़बड़ मचाकर सखाओं को खिझा दिया। सखाओं ने मिलकर निश्चय किया कि 'इस नटखटको खेळसे अछग कर दो।' श्यामपुरदरका वियोग तो क्षणभरके छिये भी सहने को उनमें से एक भी तैयार नहीं था; क्यों कि उसे अछग करते ही प्राण अछग हो जाते हैं। परंतु ऊपरसे बात गाँठकर उन्हों ने कहा—'कन्हैया! तुम खयं ही गड़बड़ मचाते हो और फिर तनकर रूठ जाते हो; हटो यहाँ से, हम तुम्हें अपने साथ नहीं खेरने रेंगे।' बस, जहाँ फटकार मिली कि प्राणधन श्यामपुन्दर ढीले पड़ गये। लगे पैरों पड़ने और शपय खा-खाकर क्षमा माँगने। सूरदासजीने गाया है—

खेलन मैं को काकी गुसैयाँ। इति दारे जीते श्रीदामा, बरबस ही कत करत रुसैयाँ॥ जाति-पाँति इसते बढ़ नाहीं, ना इस बसत तुम्हारी छैयाँ। अति अधिकार जनावत ताते, जाते अधिक तुम्हारे नैयाँ॥ रूठ करे ता सँग को खेले, हा हा खात परत तब पैयाँ। 'सूरदास' प्रभु खेल्पोई चाहैं, दाँव दियो करि नंद हुहैयाँ॥

#### यह है उनका कोध !

अब रही मानकी बात, सो दूषणरहित मान तो इस प्रेमाभक्तिका एक भूषण ही है। एक समय श्रीराधारानी रूठ गयीं, मान कर बैठीं और सिखियोंसे बोर्डी—

सिंब नँदछाल न भावन पार्वे । भीतर चरन भरन जिन दीजी, चाहे जिते ललचार्वे ॥ ऐसन की बिस्सास कहा री, कपट बैन बतरार्वे । 'नारायन' इक मेरे भवना त्रजि भनत चहे जहुँ जार्वे ॥ भगवान् मनाते-मनाते थक गये और शेषमें बोले—

इती सम नाहिंन तबहिं भयी।

सुनि राधिके ! जिती सम मोकों तें इहिं मान दयी॥
घरनी घरि विधि वेद उधारयी, मधु-सो सन्नु हयी।
द्विज नृप कियी, दुसह दुस मेठ्यी, बिल की राज लयी॥
तोरयी धनुष, स्वयंबर कीन्ही, रावन अजित जयी।
अघ बक बच्छ अरिष्ट केसि मिथ, दावानल अँचयी॥
गुरुसुत मृतक ज्यायवे कारन सागर सोध लयी।
तिय बपु धरयी, असुर सुर मोहे, को जग जो न द्वयी॥
जानी नहीं कहा या रस मैं, सहजिहें होत नयी।
'स्र' सो बक अब तोहि मनावत मोहि सब बिसरि गयी॥

'धन्य तेरा मान ! बड़े-बड़े काम किये; कहीं हार नहीं मानी, कहीं यकावट नहीं प्रतीत हुई । आज तुझे मनानेमें मेरा सारा बल बिला गया ।' यह भक्तोंकी और भगवान्की प्रणय-लीला है—इस लीलामें राग, काम, कोध, मान—सभी हैं; परंतु सभी दूसरे रूपमें हैं । सभी पवित्र प्रेमके नामान्तरमात्र हैं, यहाँका यह सर्वधर्मस्याग ही परम धर्म है । यहाँकी अविधि ही सर्वोपिर प्रेमकी विधि है ।

~1<del>9010E</del>~

# भगवत्रेमकी प्राप्तिके साधन

सचमुच मनुष्य, जो अपने जीवनको भगवान्से विमुख बिता देता है, बड़ी भारी भूछ करता है। जीवन बीत जानेपर बड़ा पश्चात्ताप होता है—हाय! जीव-जीवनमें मिछा हुआ सुअवसर बड़ी बुरी तरह खो दिया। मनुष्य-जीवनका एकमात्र प्रयोजन होना चाहिये भगवान्की या भगवरप्रेमकी उपछब्धि। गङ्गाकी धारा जैसे निरन्तर अनवरतरूपसे समुद्रकी ओर जाती है—सारी विन्न बाधाओंको हटाती हुई, एक छन्नयसे, वैसे ही हमारी चित्त-वृत्तियाँ, हमारी चेटाएँ, हमारी चिन्तनाएँ, हमारी क्रियाएँ, हमारे अनुभव—सब जाने चाहिये केवल भगवान्की ओर!

यह सत्य है, भगवत्प्रेमकी प्राप्तिके लिये अन्य सारे प्रेमोंका त्याग कर देना पड़ेगा। सब कुछ उस प्रेमकी आगमें जला डालनेके लिये हँसते-हँसते तैयार हो जाना पड़ेगा और मौका पाते ही बिना चूके इन सब कुछको वैसे ही जला डालना होगा, जैसे बिना विलम्ब तत्परतासे हम मुदेंको इँक देते हैं। मुदेंको इँककर तो आत्मीयताके सम्बन्धसे हम रोते हैं; परंतु भगवत्प्रेमकी आगमें जब विषयोंका मुद्दी फुँक जाता है, तब तो रोनेके—विषादसे और शोकसे रोनेके मूल कारण ही नष्ट हो जाते हैं। फिर कभी रोना भी होता है तो वह बड़े ही आनन्दका कारण होता है; क्योंकि उसकी उत्पत्ति आनन्दसे ही होती है।

इसिलये केवल भगवान्का ही चिन्तन कीजिये। भगवान्से प्रार्थना कीजिये, हमारा सारा जीवन—जीवनकी क्षुद्र-से-क्षुद्र चेष्टा भगवान्के लिये ही हो। सम्पूर्ण हृदयसे हम भगवान्को ही भजें। दूसरेके लिये न मनमें स्थान हो और न दूसरेकी सेवामें कभी तन लगे। तन, मन, वचन, धन— जो कुछ है, उन्हींका तो है। उनकी वस्तु उन्हींके अपण हो जाय। जो वस्तु उनके अपण हो जाती है, वही बचती है; वह हो जाती है अनमोल और वह हमें विपत्तिके अथाह समुद्रोंसे तार देती है।

प्रममें खोना और अलग होना नहीं होता, खोने और अलग होनेमें भी पाना ही होता है। यही तो प्रेमका रहस्य है।

## भगवत्रेमकी अभिलाषा

अंदर जबतक दोष हैं, तबतक अपनेको कभी उत्तम नहीं समझना चाहिये। सारे दोशोंका मिर जाना प्रतीत होनेपर भी दोशोंकी खोज करनी चाहिये तथा थोड़ा-सा भी दोष शूलकी तरह इदयमें चुमना चाहिये। जबतक किंचिन्मात्र भी दूषित भाव इदयमें रहे, तबतक सूरदासजीकी माँति अपनेको महान् पानकी ही मानकर प्रभुक्ते सामने रोना चाहिये। अन्तर्यामी प्रभुसे अपने इदयकी बात आर्त भाषामें कइनी चाहिये। मनुष्य कदाचित् न सुने, किसीकी भाषाका मम न समझ सके, समझकर भी लापरवादी कर दे और समझ भी ले किंतु शक्ति न होनेसे कुछ भी सहायता न कर सके; परंतु भगवान्में इन सब बातोंमेंसे कोई-सी नहीं है। वे सुनते हैं, सबके इदयकी भाषाका रहस्य समझते हैं। लापरवाही भी नहीं करते और सब प्रकार दोष-दुःख दूर करनेकी उनमें पूर्ण सामर्थ्य भी है; इसलिये मनुष्यको

अपने दोष-दुःखोंका नाश करनेक लिये प्रभुसे ही प्रार्थना करनी चाहिये । प्रभु अन्तर्यामी हैं, सब कुछ जानते हैं; परंतु प्रार्थना किये बिना, हमारे चाहे बिना, उनके द्वारा सदा किया जानेवाला उपकार इमपर प्रकट नहीं होता। तथा ऐसा विशेषरूपसे अद्भत कार्य भी नहीं होता जैसा चाहनेपर होता है । इसमें कोई संदेह नहीं कि चींटीकी चालके बदलेमें भगवान् इच्छागति गरुइकी चालसे ही आते हैं: परंतु चींटीकी चालसे भी उनकी ओर चल पड़ना तो हमारा ही कार्य है । 'ये यथा मां प्रपद्यन्ते तांस्तर्थय मजाम्यहम् (गीता ४ । ११ ) का यही रहस्य है कि मनुष्य उन्हें चाहने लगे, उनकी ओर अपनी ही चालसे चलना प्रारम्भ कर दे: फिर भगवान् अपनी चालसे चलकर उसके पास बात-की-बातमें पहुँच जायँगे । हमारी मन्द गतिके बदलेमें वे अपनी तेज चाल नहीं छोड़ेंगे। परंतु उनकी ओर चलना, उन्हें चाहना होगा पहले हमें। आप चल पड़े हैं तो प्रमुके वास्योंपर विश्वास रखिये, वे आपकी ओर दूत गतिसे आपके मनकी गतिक अनुसार ही अपनी तीव्र गतिसे आ रहे हैं; यदि नहीं चले हैं तो सब कुछ भूलकर चल पड़िये और फिर देखिये कितनी जल्दी वे आते हैं । भगवान्में अनन्य प्रेमकी भिक्षा अनन्य प्रेमी भगवान्से ही भाँगनी चाहिये। यदि हमारी अभिलाया सच्ची होगी तो अनन्य प्रेम अवस्य मिलेगा । अनन्य प्रेमकी आपको अभिलाषा है, यह बड़े ही सौभाग्य और आनन्दकी बात है । भगवान्में विशुद्ध और अनन्य प्रेम होनेकी अभिलापासे बदकर कोई सौभाग्यभरी उत्तम अभिलापा नहीं है। यह सर्वोच अभिलाषा है, जो मोक्षतककी अभिलाषाको लात मार देनेके बाद उत्पन्न होती है । भगवत्प्रेम पञ्चम पुरुषार्थ है, जो मोक्षकी इच्छाके भी त्यागसे सिद्ध होता है और जिसके परे श्रीभगवान्के सिवा और कुछ भी नहीं है । बल्कि भगवान् भी उस पेमकी डोरमें बँघकर प्रेमीके नचाये नाचते, बाँधे बँघते, जन्माये जन्मते और मारे मरते हुए-से प्रतीत होते हैं । विशुद्ध और अनन्य . प्रेमकी महत्ता और कौन कहे, यह प्रेम प्रेमार्णव भगवान्से ही मिलता है। दसरे विसमें शक्ति है, जो इसका व्यापार करे।

## भगवत्रेमकी प्राप्तिका साधन-उत्कट चाह

श्रीभगवान् के प्रेमकी प्राप्ति बहुत ही दुर्छम होनेपर भी भगवत्कृपासे उसीको हो सकती है और सहज ही हो सकती है, जो वास्तवमें उसे चाहता है। चाहता वही है, जो प्रेमके मूल्यमें सर्वस्न अपण करनेको तैयार है—यद्यपि भगवत्येम किसी कीमतपर नहीं मिलता; क्योंकि वह अमूल्य है।

'कैवल्य'की कीमत भी उसे खरीदनेके लिये पर्याप्त नहीं है। यों कहना चाहिये कि भगवत्त्रेम खरीदा ही नहीं जा सकता । वह उसीको मिलता है, जिसको कृपा करके भगवान् देते हैं और देते उसको हैं जो सर्वख उनके चरणोंपर न्योळावर करके भी अपनेको प्रेमका अपात्र मानता है और पल्ल-पलमें प्रेमास्पद प्रभुके प्रेमपर मुग्ध होता रहता है। प्रेम न तो किसी भी उपायसे मिलना है और न उसके लिये समयकी ही रात है। प्रेमके मार्गमें किसी भी रातके लिये गुंजाइश नहीं है। यहाँ तो बिना शर्तका समर्पण है। सब कुछ दे डाले, तन-मन अर्पण कर दे।
मुरलीकी माँनि इत्यको शून्य कर दे और बदलेमें कुछ भी न चाहे। चाहे
तो यही चाहे कि 'इस शून्य इदयका भी उस प्रेमास्पदको पता न लग
जाय; क्योंकि शून्य होनेपर भी यह पेमके योग्य नहीं है। उसका पित्र
प्रेम यहाँ आयेगा, इस इत्यमें उसका प्रवेश होगा तो इस प्रेमकी प्रतिष्ठा
ही घर जायगी। प्रेमके लिये सर्वथा अयोग्य मुझको प्रेम न देनेमें प्रभुके
प्रेमकी शोभा है, परंतु वह परम प्रेमास्पद इननेपर भी न जाने क्यों मुझसे
प्रेम करता है। क्या वह खयं अपनी प्रेमप्रतिष्ठाको मूल गया है, जो मुझसरीखे त्यागकी स्मृति रखनेगले त्यागाभिभानियोंकी ओर निरन्तर प्रेमदृष्टिसे
देखता है और मुझमें भी प्रेमका अस्तित्व मानता है।

स्वाभाविक ही सर्वापणके पश्चात् जब इस प्रकारका भाव होता है, तब भगवानके प्रेमका पवित्र प्रादुर्भाव इदयमें होता है। प्रेम तो प्रत्येक जीवके अन्तरमें भगवान्का दिया हुआ है ही, वह विषयानुरागके दृढ़ और मोटे भाष्ट्रादनसे आवृत है--विषयासिक, ममता और भ्रष्टंकारके काले पर्देसे दका है । इस आवरण और आच्छादनके हरते ही वह निर्मल और पवित्र रूपमें प्रकट हो जाना है । यह प्राकटन ही प्रेमका उदय है । अनएन जनतक विषयासक्ति, ममता और अहंकार दूर न हों, तबतक भगवान्के गुण-माहास्य, सौन्दर्य-माधुर्य, कारुण्य आदिके श्रवण-मननसे विषयासक्तिको, परम आत्मीय-भावके निरन्तर अनुचिन्तन और निश्वयसे विषय-ममत्वको और शरणागतिके भावके अहंकारको हटाते और मिटाते रहना चाहिये । साथ ही भगविन्तनका सतत अभ्यास करना चाहिये । प्रेम कितने दिनमें मिल सकेगा, इस बातकी चिन्ता छोडकर उनका निरन्तर चिन्तन कैसे होता रहे—इसीकी चिन्ता करनी चाह्निये। नाम-जप, गुणानुवाद,श्रवण-मनन, खरूपका ध्यान--ये सभी इसमें सहायक हैं । परंतु निर्भरताका भाव बहुत अधिक सहायक होता है । निर्भरताका अर्थ प्रेमप्राप्तिकी उत्कण्ठाका हास नहीं है। उत्कण्ठा बढती रहे, भगवान् के पेमके लिये प्राण तड़पते रहें, हृदयमें विरहानिकी ज्वाला धधक उठे; परंतु साधन एकमात्र निर्भरता हो । अपने पुरुषार्थका बल कुछ भी न रहे । प्राणोंकी आकुल तहप, हृदयकी प्रदीत अग्नि ही निरन्तर तड्याती और जलाती रहे तथा वह तड्यन और ताप ही जीवनका आधार भी रहे। रक्त-मांसको खा डालनेवाली यह आग ही प्राणोंकी रक्षा करती रहे। बड़े सौभाग्यसे इस आगमें जलते हुए, इसी आगको प्राणाधार बनानेका सुअवसर प्राप्त हुआ करता है। उस समय यही चाह हुआ करती है कि प्राणाधार ! यह आग कभी न बुझे और उत्तरोत्तर बढ़ती रहकर, मुझे जला-जलाकर सुख पहुँचाती रहे। प्रेमकी प्राप्तिका तो मुझे अधिकार ही नहीं। मेरा तो अधिकार बस जलनेका है। जलता ही रहूँ।

#### सची चाहका खरूप

२—सबी चाह निष्काम होनी चाहिये—इसमें तो कहना ही क्या है। यदि हममें भगवान्से उनके सिवा कुछ और लेनेकी लालसा होगी तो वे उसे ही देंगे, अपनेको क्यों देने लगे। पूर्वकालमें सकाम उपासना करने-वालोंको भी भगवान के दर्शन हुए हैं, परंतु इस प्रकार के दर्शन भगवत्येमकी तत्काल वृद्धि नहीं करते। उन्हें दर्शनानन्दकी यथार्थ प्राप्ति प्रायः नहीं होती। वे केवल भोग या मोक्ष ही पा सकते हैं, प्रेम नहीं।

३—चाइको बढ़ानेका एक सफल उपाय यह है कि भोगोंको अनित्य और दु:खोत्पादक समझकर उनकी सारी इच्छाएँ छोड़ दी जायँ। जबतक दूसरी कोई भी कामना रहेगी, तबतक भगवत्प्राप्तिकी उत्कण्ठा तीव नहीं हो सकती। ×××

# भगवद्विरहकी दुर्लभ स्थिति

\* \* \* अगर्वाहरह एक ऐसी दुर्लभ स्थिति है, जो परम सौभाग्यसे किन्दी उत्कट प्रेमियोंको खतः ही प्राप्त होती है। इसमें विधि-निषेधकी गति नहीं है। प्रेमीका काम तो प्रियतमकी स्मृति बढ़ाते हुए उसके विरह्मी बेदनाको तीव व रना ही है। जब वह वेदना असहा हो जाती है, तब प्रियतमके किये भी दूर रहना कठिन हो जाता है। उन्हें या तो खयं आना पड़ता है या वे उसे ही अपने पास बुला लेते हैं। प्रियतमके उस मधुर आवाहनसे प्रेमी शर्र रकं तृणवत् त्यागकर भगवद्धाममें प्रवेश कर जाता है। इसे आत्महत्याका नाम देना तो भारी अपराध ही है। यहाँ न कोई मरनेवाला है न मारने गला। यह तो प्रियतम और प्रेमीका मधुर मिलन है। \* \* \*

#### विरह-सुख

××× श्रीश्रीगौरा**ङ्ग**देवने कहा था---

युगायितं निमेषेण चक्षुषा प्रातृषायितम् । शून्यायितं जगत्सर्वे गोविन्दविरहेण मे ॥

'गोविन्दके विरहमें मेरा एक निमेष भी युगोंके समान छंबा हो रहा है। ये दोनों आँखें सावनकी जलधाराके समान सर्वदा बरस रही हैं और सारा जगत् मेरे लिये सुना हो रहा है।'

इस दुःखपूर्ण विरहमें कितना असीम सुख है, इस बातका प्रेमशून्य इदयसे कैसे अनुमान लगाया जाय ! विरही जलता है, पर इस जलनमें ही महान् शान्तिका अनुभव करता है । वह कभी इस जळनको मिटाना नहीं चाहता । वह मिळनमें उतना सुख नहीं मानता, जितना विरहकी आळामें जळते रहनेमें मानता है । वह कहता है—'हा प्राणनाथ ! हा प्रियतम ! हा श्रीकृष्ण ! इस तरह रोते-कराहते मेरे जन्म-जन्मान्तर बीत जायँ । मैं तुमसे मिळना नहीं चाहता, चाहता हूँ तुम्हारे विरहमें जी भरकर रोना और तुम्हारे वियोगकी आगमें जळते रहना । मुझे इसमें क्या सुख है, इसको मैं ही जानता हूँ ।'

वना रहे हमेशा यह विरह-हुल दिवाना,

मैं जानता हूँ इसमें कितना मजा सुसे है।

× × × ×
सुदा करे कि मज़ा इंतज़ारका न मिटे।

मेरे सवाकका वह दे जवाब बरसोंमें॥

भगवरप्रेमका पागल वह विरही अपने प्रियतम श्रीकृष्णके सिवा और किसीको जानता ही नहीं, वह तो अपनेको सदाके लिये उनकी चरणदासी बनाकर उन्हींकी इच्छापर छोड़ देता है और वियोगकी ज्वालामें जलता हुआ ही उन्हें सुखी देखकर परम सुखका अनुभव करता है। महाप्रभु कहते हैं—

> आहिलन्य वा पादरतां पिनन्दु मा-मदर्शनान्ममहतां करोतु वा। यथा तथा वा विदधातु लम्पदो मत्प्राणनाथस्तु स एव नापरः॥

'वह लम्पट मुझ चरणदासीको प्रिय समझकर चाहे गले लगा ले, चाहे अपने पैरोंसे रींद डाले और चाहे दर्शन न देकर विरहकी आगसे मेरे प्राणोंको जलाता रहे—जो चाहे सो करे; परंतु मेरा तो प्राणवळ्ळभ वही है, दूसरा कोई नहीं।'

आपको यदि भगवान्के विरहमें कुछ रस आता है तो यह बड़े ही सौभाग्यकी बात है। रोनेमें आनन्द आता है—यह भी बहुत उत्तम है। बस, रोते रहिये और प्रेमके ऑसुओंसे सींच-सींचकर विरहकी बेडको सारे तन-मनमें फैळाते रहिये। उसकी जड़को पातालमें पहुँचा दीजिये और फिर उसीकी सबन ळायामें उसीसे उलझे बैठे रहिये। देखिये, आपका मजा कितना बढ़ता है।

श्रीसूरदासजीने रोते-रोते गाया था---

मेरे नैना बिरह की बेक बई। सींचत नीर नैन की सजनी ! मूळ पताक गई॥ बिगयत कता सुभाय आपने छाया सघन भई। अब कैसें निरुवारी सजनी ! सब तन पसर गई॥

यह सच है कि ऐसा विरही मिलनसे विश्वत नहीं रहता। सची बात तो यह है कि वह नित्यमिलनमें ही इस विरह-सुखका अनुभव करता है। भगवान् उससे कभी अलग होते ही नहीं।

फिर प्रेमीजनोंका बड़ा विलक्षण भाव होता है । वे मिलनकी अपेक्षा वियोगमें अधिक सुखानुभूति करते हैं । मिलन तो एक ही देशमें एक कालमें होता है । मिलनमें प्रियतम स्यामसुन्दर केवल बाहर ही दीखते हैं; परंतु वियोगमें वे सर्वत्र, सदा तथा अंदर-बाहर सबमें भरे तथा निस्संकोच मिलते-बोलते दीखते हैं—

है अति युक्कर मिकन मधुर, जिसमें होता प्रियका संयोग।

मृतुक मधुर मुसुकान मनोहर, अनुपम दिग्य सुधा-रय-भोग॥

पर वह होता एक देशमें, एक काळमें, एक प्रकार।

अन्तर्दृष्टि न रहती, होती वृत्ति सर्वधा बाद्याकार॥

किंतु परम उन्कृष्ट नित्य सुक देता प्रियका विषम वियोग।

दिग्दिगन्तमें मिछता उनका निक्कि-दिन मधु दर्शन-संयोग॥

देश-काळका कभी न रहता कुछ भी वहाँ तनिक स्यवधान।

प्रति पदार्थमें मिछते प्रियतम हरदम करते सुक्का दान॥

नित्य स्पर्शसे पुरुकित रहता रोम-रोम, खिछते सब अंग।

विषयोग इससे अति उत्तम, खिछते जहाँ नित्य नव रंग॥

## प्रेमीकी तल्लीनता

×××भक्तका मन सदा प्रभु-प्रेममें ऐसा तल्लीन हो जाता है कि आचे क्षण-के लिये भी अन्य किसी पदार्थमें नहीं रमता। गोपियाँ उद्धवजीसे कहती हैं—

कथी, मन न भए दस-बीस।

एक हुतौ सो गयौ स्थाम सँग, को अवराधे ईस ॥

मन अपने पास रहता ही नहीं, तब वह दूसरेमें कैसे रमे ! इसीलिये तो प्रेमियोंके भगवान्का नाम 'मनचोर' है—

> मधुकर स्नाम इमारे चीर। मन इरि कियौ माधुरी मूरति, निरख नयन की कोर॥

वे प्रेमी भक्तके चित्तको ऐसी चातुरीसे चुराकर अपनी सम्पित्त बना लेते हैं कि उसपर दूसरेकी कभी दृष्टि भी नहीं पड़ सकती। दूसरा कोई दीखे, तब न कहीं उसमें आसिक्त या प्रीति हो; जहाँ मनमें दूसरेकी कल्पनातकको स्थान नहीं मिलता, वहाँ किसमें कैसे आसिक्त या रित हो ! प्रेममयी गोपियोंने कहा है—

स्थाम तन, स्थाम मन, स्थाम है हमारी धन,
भाठो जाम ऊषी हमें स्थाम ही सी काम है।
स्थाम हिए, स्थाम जिए, स्थाम बिनु नाहिं तिए,
भाँधे की सी काकरी भषार स्थाम नाम है।
स्थाम गति, स्थाम मति, स्थाम ही है प्रानपति,
स्थाम सुसदाई सीं मकाई सोमाधाम है।
कवी तम भए बीरे, पाती कैकें आए दीरे,

धा तुम भए बार, पाता इन्ह आए दार, जोग कहाँ राखैं, यहाँ रोम रोम स्थाम है।

जब एक प्रियतम श्रीकृष्णको छोड़कर दूसरेका मनमें प्रवेश ही निषद है, तब दूसरे किसीकी प्राप्तिक लिये उत्साह तो हो ही कैसे ! कोई किसीको देखे, सुने, उसके छिये मनमें इच्छा उत्पन्न हो, तब न उसके छिये प्रयत्न किया जाय ! मन किसीमें रमे, तब न उसे पानेके लिये उत्साह हो । मन तो पहलेसे ही किसी एकका हो गया; उसने मनपर अपना पूरा अधिकार जमा छिया और खयं उसमें आकर सदाके छिये बस गया—दूसरे किसीके छिये कोई गुंजाइश ही नहीं रह गयी; यदि कोई आता भी है तो उसे दूरसे ही लीट जाना पड़ता है! क्या करे जगह ही नहीं रही । ×××

## प्रियतमका नित्य-स्मरण

परमात्माको 'प्रियतम' जान लेनेपर वास्तवमें एक भी क्षण ऐसा नहीं बीतेगा, जिसमें उनका समर्ण न हो । भूल इसीलिये होती है कि हम उन्हें प्रियतम नहीं मानते । उन्हें प्रियतम माना था गोपरमणियोंने, जो आधे क्षणके लिये भी श्यामसुन्दरको इदय-मन्दिरसे दूर नहीं कर पाती थीं। स्यामसुन्दरको बाध्य होकर गोपियोंकी दृष्टिके सामने ही सदा थिरक-थिरककर नाचना पड़ता था । इसी सत्य तथ्यके आधारपर यह कहा गया है--- वृन्दावनं परित्यज्य पादमेकं न गच्छति । ( श्यामसुन्दर वृन्दावनको छोड़कर एक पग भी कहीं नहीं जाते।) जाते हों, गये हों; परंतु गोपियोंकी दृष्टिमें तो नहीं गये । उनके श्यामसन्दर तो नित्य उनके साथ हैं, चौबीसों घंटोंके उनके सहचर हैं। इसका कारण क्या था ! यही कि गोपियोंने उन्हें 'परम प्रियतम' मान लिया था, उनके लिये वे इहलोक-परलोक—सबका सारा सम्बन्ध त्याग कर चुकी थीं, अपनी प्यारी-से-प्यारी सभी वस्तुएँ वे श्रीकृष्णके चरणोंमें सदाके लिये समर्पण कर चुकी थी; फिर वे उन्हें कैसे मलाती १ 'प्रियतम'---अहा ! कितना प्रिय शब्द है ! प्रियतम तो कभी चित्तसे विसारा ही नहीं जा सकता। यह सिद्धान्त है कि तीनों लोकोंके वैभवकी प्राप्तिका लालच मिळनेपर भी प्रभुको 'प्रियतम' माननेवाले उनके प्रियजन आधे निमेषके लिये भी प्रभुके चरणकमळोंको नहीं भूल सकते।

'प्रियतम'के प्यारे जन सब जगह उसीकी झाँकी देखते हैं, उसीके शब्द धुनते हैं, उसीसे बातें करते हैं और उसीका चिन्तन करते हैं। उसके सामने जगत्की या जगत्के किसी पदार्थकी याद उन्हें कभी मूल्क्कर भी नहीं आती।

भगवान्को 'प्रियतम' बनानेभरकी देर है, फिर तो जगत्का मूल्य कुछ रह ही नहीं जायगा। राज-पाट, धन-दौरुत, स्नी-पुत्र, मान-इजत, जीवन-मरण, छोक-परछोक, खर्ग-मोक्ष⊸सभी कुछ उस प्रियतमके प्रेम-प्रवा**हमें** बह जायँगे । फिर वह श्रीश्रीचैतन्यके शब्दोंमें गा उठेगा——

> न धनं न जनं न सुन्दरीं कवितां वा जगदीश कामये। मम जन्मनि जन्मनीश्वरे भवताद्भक्तिरहैतुकी त्वयि॥

जिसमें प्रेम होता है, उसमें चाहे एक भी सद्गुण न हो, बाहे वह दुर्गुणोंकी खानि हो, प्रेमीका हृदय उसके गुणोंको नहीं देखता; वहाँ नाप-तौछ नहीं होता, वहाँ तो हृदय सदाके छिये निछावर किया हुआ रहता है। जब सद्गुणहीन और दुर्गुणीके प्रांत भो सब्चे प्रेमीका प्रेम अट्ट और सतत वर्धमान ही रहता है, तब भगवान्को—जो सर्वसद्गुणोंके आधार हैं, ऐश्वर्य, सौन्दर्य, माधुर्य, प्रेम आदिकी अशेप खानि हैं—प्रेमास्पद बना लेनेपर उनका निरन्तर चिन्तन हुए बिना कैसे रह सकता है ! बुरे विचारसे पर-पुरुषका पर-स्त्रीमें या पर-स्त्रीका पर-पुरुषमें प्रेम हो जाता है, (जो वास्तवमें प्रेम नहीं है ) तो उसमें भी एक दूसरेका स्मरण कभी नहीं छूटता; उठते-बैठते, सोते-जागते स्मृति बनी ही रहती है । जब छोभी आदमी भगवान्के मन्दिरमें बैठकर गीता छुनता हुआ भी मन-ही-मन धनकी टोहमें रहता है, तब भछा, परम प्रेमाणव, परम छोमनीय भगवान्को प्रियतम बना लेनेपर वे कैसे मुछाये जा सकते हैं !

भगवान् के स्मरणका तार कभी न टूटे, इसके छिये हमें भगवान्को प्रियतम बनाना चाहिये। जबतक जगत्की बस्तु प्यारी छगती है, जगत्के पदायों के छिये हम भगवान्को भूछते हैं, तबतक हमारे मन भगवान् 'प्रियतम' नहीं हैं। उन्हें प्रियतम बनाने के साधन हैं— उनके प्रभावको सुनना-जानना; उनकी दिन्य मधुर छीछाओं का निरन्तर श्रवण, मनन और गान करना; उनके परम पावन नामका जप करना, उनके सर्वोपिर सर्वधार दिन्य खरूप, गुण, धाम, ऐश्वर्य, माधुर्य, सौन्दर्य, कारुण्य, सम्हय, वारसल्य, खामिख, प्रेम आदि महान् गुणों का बारं बार चिन्तन करना और उनकी कृपापर परम और अटल विश्वास रखना!

# भगवत्कृपासे ही भगवत्र्येमकी प्राप्ति

सप्रेम इरिस्मरण । आपका कृपा-पत्र प्राप्त हुआ । धन्यवाद । भगवान् अथवा भगवान् के प्रेमकी प्राप्त कोई दूसरा करा दे—यह सम्भव नहीं । भगवान् न तो किसीके वशमें हैं और न तो भगवान् किसी मूल्यपर मिछते ही हैं । दर्शनकी अनन्य छाछसा मनमें उत्पन्न कीजिये और अत्यन्त आतुर हो जाइये अथवा दर्शनकी एकान्त छाछसाको मनमें रखकर अपनेको उनकी कृपापर छोड़ दीनिये । वे जब उचित समझेंगे, तब अपने-आप ही अपना या अपने प्रेमका दान आपको कर देंगे । दूसरा कोई साधन नहीं । में तो सभीके छिये इदयसे चाहता हूँ कि सब छोग भगवान् के अपने बनें और सबपर भगवान् की कृपा हो । कृपा तो है ही, उसे पहचान छिया

जाय । भगवान्की कृपाका दर्शन भगवर्शनसे भी अधिक महत्त्व रखता है । आप उनकी कृपापर विश्वास करके बिना किसी शर्तके उनके हो जायँ तो सम्भव है, आपकी इच्छा (यदि वह सन्धी, अनन्य और तीव होगी तो ) दूसरे किसी भी उपायकी अपेक्षा शीव्र पूरी होगी । न किसी साधनसे यह होगा, न किसी मनुष्यके किये होगा—यह होगा भगवत्कृपासे ही और भगवत्कृपाके दर्शन होंगे अनन्य विश्वास और उनके चरणोंकी शरणागितसे ही । शेष भगवत्कृपा ।

× × × × × ×

प्रभुप्रेमका परमामृत एकमात्र प्रभुके कृपाकटाक्षका ही प्रसाद है। जिस परम सौभाग्यशाली जीवपर उनकी कृपा प्रकट होती है, उसीको यह अमृत प्राप्त होता है । उनकी कृपा उन्होंके अधीन है । उसे किसी साधनद्वारा प्राप्त नहीं किया जा सकता। बल्कि जीवको जबतक अपने साधनोंका भरोसा रहता है, तबतक तो वह अधिकतर दुखी ही रहता है। उसे पानेका यदि कोई उपाय है तो यही कि जीव निरुपाय हो जाय। सारे साधनोंका आश्रय छोड़कर एकमात्र कृपाकी ही उपासना करे, कृपाकी ही बाट जोहा करे। साधनोंका आश्रय छोड़नेसे यह अर्थ नहीं है कि सत्पथको छोड़कर कुपथमें चलने छगे। इसका तात्पर्य केवल इतना ही है कि अपने सत्कर्मीके मूल्यमें प्रभुकृपाको पानेकी आशा न रक्खे । सत्कर्म साधनके रूपमें नहीं, खभावसे हों । साधन तो एकमात्र प्रभुकी उच्छाका अनुवर्तन हो । वे जैसे रक्कें, उसीमें संतुष्ट रहे और केवल प्रभुवमकी प्यास बढ़ाता रहे । इस प्यासकी पीड़ा जितनी बढ़ेगी, उतनी ही प्रभुकुपा युलम होती जायगी । अतः प्रभुप्रेम हो प्रभुप्राप्तिका एकमात्र उपाय है । प्रभ खयं कृपा करके ही किसी जीवको अपनाते हैं। वह कृपा प्रभक्ती इन्डासे कभी-कभी किसी भगवदीयके रूपमें आती है। किंत भक्त केवल यन्त्रवत उसके प्रकट होनेका निमित्तमात्र होता है; वास्तवमें तो उसके द्वारा भगवान् ही अपने शरणापनपर द्रवित होते हैं। xxxx

# प्रेममें विषय-वैराग्यकी अनिवार्यता

स्त्री हो या पुरुष—यदि किसीका किसीमें सन्ता प्रेम है, काम-गन्धका लेशमात्र भी दोष नहीं है, यदि प्रियतमसे आत्मसुखकी कामना न होकर, अपने महान् दुःखोंकी तनिक भी परवा न करके प्रियतमके सुखके लिये व्याकुलतापूर्ण प्रयास है तो वही पिवत्र जीवन है। पिवत्र भावना, पिवत्र विचार, पिवत्र वाणी और पिवत्र शरीर वे ही हैं, जिनमें आत्मसुखकी इच्छा सर्वथा प्रियतमके सुखकी इच्छामें पिरणत हो जानी है और भावना, विचार, वाणी और शरीर—सभी खाभाविक ही आत्मसुखका बिख्दान करके सतत प्रियतमको सुखी करनेके अखण्ड प्रयत्नमें लग जाते हैं। ऐसे पिवत्र भाव, विचार, वाणी और शरीरवाला प्रेमी ही यथार्थ प्रेमी है। इस प्रेममें जगत्के भोगोंसे खाभाविक ही वैराग्य है; क्योंकि यहाँ काम-गन्धका लेश भी नहीं है। प्रेम ऐसा पिवत्र पदार्थ है कि यह जिससे प्राप्त होता है, उसके लिये यह समस्त विश्व ही प्रियतम बन जाता है। विश्व नहीं रहता, प्रियतम ही रह जाता है। विश्व नहीं रहता, प्रियतम ही रह जाता है। विश्व नहीं कह सकता है—'जित देखीं तित स्याममई है।' उसके नेत्रोंमें विश्वके चित्र नहीं आते। उसके चित्तपरपर जगत्का चित्र अङ्कित नहीं होता। यदि कभी किसीके प्रेरणा करनेपर उसे विश्वकी स्मृति होती है तो दूसरे ही क्षण वह देखता है कि अने प्रियतममें ही विश्वका भास हो रहा है। भगवान्ने जो कहा है—

यो मां परयति सर्वेत्र सर्वे च मिय परयति। (गीता६।३०)

'जो सर्वत्र मुझको देखता है और सबको मुझमें देखता है।' इसका यही गम्भीर रहस्य है।

प्रेमियोंका यह प्रेम—यह प्रियतमानुराग जगत्के समस्त विषया-नुरागको खा-पीकर पचा जाता है, फिर उसका बीज भी नहीं रहने पाता उनके हृदयमें । छोग उन्हें पागळ बताते हैं । ये परम रागमय गरम विरागी पुरुष बड़े ही विळक्षण होते हैं । श्रीचैतन्य महाप्रभुकी जीवन-छीछाके अन्तिम वर्ष इसी विळक्षण विरागमय रागका प्रत्यक्ष करानेवाले थे। वे धन्य हैं, जो इस प्रकारके प्रेमकी कल्पना भी कर पाते हैं ।

OF MAN

# प्रियतमकी प्राप्ति कण्टकाकीर्ण मार्गसे ही होती है

 ख़ुशी सब कुछ सह लेते हैं और उन आपत्ति-विपत्तियोंको वे अपने प्रियतमकी छेड़खानी समझकर किसी प्रकार उनपर खीझते भी नहीं।

यह तो हुई सिद्धान्तकी बात । सच्चे प्रेमीक लिये दो ही मार्ग हैं—वह या तो सब कुछ सहन करे या सबको त्याग दे । यदि ऐसा करनेकी अपनी शक्ति न हो तो युक्तिसे काम लेना चाहिये । इसका उपाय है—नाम-जप, सत्सङ्ग, भगवत्सेवाक भावसे जीवमात्रकी प्रेमपूर्वक सेवा, भगवान्की दया एवं करुणासे प्रेरित लीलाकथाओंका अवण-पठन आदि । यदि बाह्य पूजा-पाठसे घरवालोंको अप्रसन्तता होती है तो न सही, आपके हृदयमें भगवान्के प्रति जो प्रेम है, उसे कौन छीन सकता है । आप हृदयसे ही उनका चिन्तन करें और जब अवकाश मिले, तब कातर कण्ठसे प्रार्थना करें ।××××

#### 

चुनरीके किए ट्रक, ओढ़ लई छोई। मोती-मूँगे उतार बनमाला पोई॥

ग्रेमके पथपर वहीं पग रख सकता है, जो प्रेम-मार्गकें काँ ग्रेंको फ्लोंकी शय्या, प्रेमास्पदके किये हुए तिरस्कारको पुरस्कार, महान् विपत्तिको सुख-सम्पत्ति, अपमानको सम्मान और अयशको यश समझता है। उसका पथ ही उलटा होता है। वह कोई ऐसा घृणित कार्य कभी नहीं करता, जिससे उसका

अपमान, तिरस्कार हो या उसपर विपत्ति आये; तथापि वह अपमान, तिरस्कार और विपत्तिको प्रेमास्पदके मिळनका मार्ग समझकर उनका खागत करता है, उनसे चिपटे रहता है। प्रेमपंथियोंको प्रेमियोंके निम्नळिखित शब्द याद रखने चाहिये—

नारायन घाडी कठिन, जहाँ प्रेम की धाम । विकल मूरला सिसकिवो, ये मग के विस्नाम ॥ सीस काटि के भुहुँ धरै, ऊपर राखे पाँच । इस्कचमनके बीचमें ऐसा हो ती आव ॥ सिर काटी, छेदी हियो टूक-टूक करि देहु । पे यांक बद्रले विहास वाह वाहकी लेहु ॥ पीया चाहै प्रेमरस, राखा चाहै मान । एक म्यान मैं दो खडग देखी, सुनी न कान ॥ प्रेमपंथ अतिही कठिन, सब पे निबहत नाहिं । चिह के मोम तुरंग पे चिलवो पावक माहिं ॥ नारायन प्रीतम निकट सोई पहुँचनहार । गेंद बनावे सीस की खेले बीच बजार ॥ ब्रह्मादिक के भोग सब बिषसम लागत ताहि । नारायन अजसंद की लगन लगी है जाहि ॥

ऐसे प्रेमी भक्त शीश उतारकर मरते नहीं । शीश उतारे फिरते हैं, परंतु प्यारेक लिये जीवन रखते हैं । मर जायेँ तो प्यारेको दुःख हो, इसिटिय जीते हुए ही मर जाते हैं अथवा मरकर भी जीते हैं । जिनकी ऐसी स्थित हो गयी है, उनको धन्य है, उनके पिता-माताको धन्य है, उनके देशको धन्य है । उन्हींका जन्म सफल होता है । ऐसा करनेपर जब उन्हें प्रियतम मिल जाता है, जब प्रियतमके साथ धुल-मिलकर वे अपने आपको खो देते हैं, तब तो वे प्रियतमका खरूप ही बन जाते हैं—

त् त् करते त् भया, मुझमें रही न हूँ।

× × × ×

जब 'मैं' था तब 'हरि' नहीं, अब 'हरि' है 'मैं' नाहिं।
प्रेमगली अति साँकरी, तामें दो न समाहिं॥

# प्रेम और विधि-निषेध

चित्तं सुखेन भवतापद्दतं गृहेषु
यित्रविंदात्युत कराविष गृह्यकृत्ये।
पादौ पदं न चळतस्तव पादमूलाद्
यामः कथं व्रजमथो करवाम किं वा॥

(श्रीमद्भा० १०। २९। ३४)

'प्रियतम! हमारा चित्त आनन्दसे घरके कामोंमें आसक्त हो रहा था, उसे तुमने चुरा लिया । हमारे हाथ घरके कामोंमें लगे थे, वे भी चेष्टाहीन हो गये और हमारे पैर भी तुम्हारे पादपग्नोंको छोड़कर एक पग भी हटना नहीं चाहते । अब हम घर कैसे जायँ और जाकर करें भी क्या !?

जगत्का चित्र चित्तसे मिट जानेके कारण वह प्रेमी भक्त किसी भी छौकिक (स्मार्त) अथवा वैदिक (श्रौत) कार्यके करनेलायक नहीं रह जाता।

प्रेमकी प्राप्ति होनेपर लौकिक और वैदिक कर्म छूट जाते हैं, जान-बूझकर उनका खरूपसे त्याग नहीं करना पड़ता। समर्पणका अर्थ उनका मनसे समर्पण ही है। फिर जब प्रेमकी उच्च दशा प्राप्त होती है, तब विधि-निषेधके परे पहुँच जानेके कारण ये सब कर्म खतः ही उसे विधिके बन्धनसे मुक्तकर अलग हो जाते हैं। उस स्थितिका यही नियम है; परंतु जो जान-बूझकर प्रेमके नामपर शास्त्रविधिका त्याग करता है, उसे मिक्तकी सिद्धि सहजमें नहीं होती। ××××

......विध-निषेधके ऊपर उच स्तरमें पहुँच जानेपर परमात्माके सत्य-खरूपमें इतनी प्रगाढ़ तल्लीनता हो जाती है कि समस्त नियमोंके बन्धन अपने-आप टूट जाते हैं; वहाँका नियम ही खाभाविक खन्छन्दता है। परंतु उस श्वितिके पहले जान-बूझकर शाख और सदाचारके आवश्यक बन्धनोंको तोइनेवालेकी तो वही दशा होती है, जो नदीके उस पार भूमिपर उतरे हुए पथिककी देखा-देखी नदीकी बीच धारामें नौकाको छोड़ देनेवालेकी होती है। संतशिरोमणि प्रेममयी गोपियोंके सम्बन्धमें उद्धवजी कहते हैं—

> आसामहो चरणरेणुजुषामहं स्यां चुन्दावने किमपि गुस्मलतौषधीनाम्। या दुस्त्यजं स्वजनमार्थपथं च दित्वा भेजुर्मुकुन्दपदवीं श्रुतिभिर्विमृग्याम्॥ (श्रीमद्भा०१०।४७।६१)

'अहो ! इन गोपियोंकी चरणरजका सेवन करनेवाली वृन्दावनमें उत्पन्न हुई गुल्म, लना और ओषधियोंमेंसे मैं कुछ भी हो जाऊँ (जिससे इन महाभागाओंकी चरणरज मुझे भी प्राप्त हो ); क्योंकि इन गोपियोंने बहुत ही कठिनतासे त्याग किये जानेवाले खजनोंको और आयपथको त्यागकर भगवान् मुकुन्दके मार्गको पाया है, जिसको श्रुतियाँ अनादिकालसे खोज रहीं हैं (परंतु पातीं नहीं)।'

यह 'आर्यपथत्याग' उन कृष्णमयी गोपिकाओंके द्वारा ही हो सकता है, जो घर-संसारकी दुस्त्य न ममताको सर्वथा छोड़कर, समस्त मोहके परदोंको फाड़कर अनन्यरूपसे सर्वथा, सर्वदा और सर्वत्र मुरलीमनोहर श्रीकृष्णमें ही रमण करती थीं। जिनके जीवनका प्रत्येक क्षण भगवान्में रमण करनेके लिये ही सुरक्षित था, उन नित्य परमात्मयोगमें अखण्ड रूपसे स्थित श्रीगोपीजनोंकी दिव्य लीलाओंकी नकल करनेवाले विषयी मनुष्य तो

गहरे पतनक समुद्रमें गिरकर डूबते ही हैं!

# बिखरे सुमन

१—प्रेम एकमें ही होता है और वह भगवान्में ही होना सम्भव है। प्रेमका वास्तविक अर्थ ही है—भगवत्प्रेम।

२-वस्तुतः 'प्रेम' शब्द तभी सार्थक होता है, जब वह श्रीभगवान् में होता है।

३-विशुद्ध प्रेम, निःखार्थ प्रेम, उज्जवल प्रेम जब होगा, तव भगवान्में ही होगा और ऐसा होनेपर सारा ममत्व सब ओरसे सिमटकर एक भगवान्में ही लग जाता है।

४—जब भगवान्के प्रति प्रेम होने छगता है, तब दूसरी समस्त वस्तुओंसे प्रेम हटने लगता है—यह नियम है। और प्रेम हो जानेपर तो प्रेमी सबकी सुधि ही भूल जाता है। वह तो प्रेम ही कहता है, प्रेम ही सुनता है, प्रेम ही देखता है और चारों ओरसे प्रेम-ही-प्रेमका अनुभव करता है।

५-प्रेमकी पूर्णता कभी होती ही नहीं। मुझे पूर्ण प्रेम प्राप्त हो गया, इस प्रकारका अनुभव प्रेमी कभी करता ही नहीं।

६--प्रेमीको अपने प्रेममें सदा कमीका अनुभव होता है।

७--प्रेमकी कोई सीमा नहीं है।

८-प्रेम प्रतिक्षण बढ़ता है, निरन्तर बढ़ते रहना उसका खरूप है।

९--प्रेम कहीं भी रुकता नहीं।

१० - प्रेममें सब कुछ अपण हो जाता है, यहाँतक कि प्रेमी खयं भी प्रेमास्पदके अर्पित हो जाता है। सम्पूर्ण त्याग या सम्पूर्ण समर्पण ही प्रेमका खभाव है।

११—जो प्रेम दूसरी-दूसरी वस्तुओं में बँटा हुआ है, वह प्रेम वस्तुतः प्रेम ही नहीं है ।

१२-- प्रेम वाणीका विषय नहीं है।

१३-प्रेम रहता है मनमें और मन अपने वशमें रहता नहीं, वह रहता है प्रेमास्पदके वशमें । प्रेमका यह साधारण नियम है । १४—प्रेमीके मनपर उसका कोई अधिकार नहीं रहता । मन, बुद्धि, प्राण, आमा—सबपर अधिकार हो जाता है प्रेमास्पद श्रीभगवान्का ।

१५-प्रेम उत्पन्न हो जानेपर मन, बुद्धि अर्पण करने नहीं पड़ते; ये खतः अर्पण हो जाते हैं।

१६—प्रेम बड़ी दुर्लभ वस्तु है, यह सहजमें नहीं मिलता; और जिसे मिल जाता है, उसके समान भाग्यशाली कोई नहीं।

१७—प्रेममें वस्तुतः भगवान्का कभी वियोग नहीं होता । भगवान् श्रीकृष्ण वृन्दावनको छोड़कर एक पग भी बाहर नहीं जाते । श्रीगोपीजनोंको छोड़कर किसी समय भी कहीं नहीं जाते । श्रीगोपीजनोंने उद्भवको दिखला दिया था कि श्रीकृष्ण गोपीजनोंके पास ही निरन्तर रहते हैं; क्योंकि वे खयं प्रेमी बनकर श्रीगोपीजनोंको प्रेमास्पद समझते हैं ।

१८—प्रेमास्पद प्रेमीका ही बन जाता है। श्रीकृष्ण भी गोपिकाओंके ही बन गये। उन्होंने कहा है—गोपिकाओ ! देवताओंकी-जैसी आयु भारण करके भी मैं तुम्हारा यह प्रेम-ऋण चुका नहीं सकता।

१९—प्रेमका ऋण चुकानेके लिये भगवान्के पास कुछ भी नहीं रहता, पर प्रेमी उन्हें ऋणी नहीं बनाता ! उन्हें ऋणी मानकर उनसे कुछ चाहे, ऐसा प्रेमी कभी नहीं करता ।

२०-जहाँ कुछ भी अपनी चाह है, वहाँ प्रेम नहीं है।

२१—येमीका सुख इसीमें है कि उसका प्रेमास्पद सुखी रहे— 'तत्सुखसुखित्वम् ।

२२—हमारे दुःखसे यदि प्रेमास्पद सुखी होता हो तो वह दुःख हमारे लिये सुख है— यह प्रेमीका हार्दिक भाव होता है। ऐसे दुःखको, ऐसी विपत्तिको वह परम सुख— परम सम्पत्ति मानता है। मानता ही नहीं, सर्वया ऐसा ही अनुभव करता है।

२३—प्रेमका स्वभाव विचित्र है, इसमें स्थाग-ही-स्थाग——देना-ही-देना है।

२४—प्रेमी प्रेमास्पदको अखण्ड सुखी देखना चाहता है, उनको सुखी देखकर ही वह सुखी होता है। प्रेमीके सुखका आधार है—प्रेमास्पदका सुख। इसी भावका जितना विकास इस जगत्में जहाँ-कहीं भी होता है, वहाँ उतना ही पवित्र भाव होता है।

२५—भगवान् जिसे अपना प्रेम देते हैं, उसका सब कुछ हर लेते हैं। किसी भी वस्तुमें उसकी ममता नहीं रह जाती, समस्त ममता भगवान्में जुड़ जाती है और इसे लेकर वह एक ही बात चाहता है— कैसे मेरे प्रेमास्पद सुखी हों।

२६—भगवान् जब अपने-आपको किसीके हाथ बेच देना खीकार कर लेते हैं, तभी किसीको अपना प्रेम देते हैं।

२७—भगवान् प्रेमके साथ ही अपने-आपको भी दे डालते हैं। यह सौदा महँगा नहीं, बड़ा ही सस्ता है। हमारा सब कुळ जाय और बदलेमें भगवान् मिल जायँ, इसके समान कोई लाभ नहीं—यह परम लाभ है।

२८-बुद्धिमान् जन प्रेमके लिये मोक्षको भी भगवचरणोंमें समर्पित कर देते हैं।

२९—भगवान् मोक्ष देना चाहते हैं, पर प्रेमीजन उसे स्तीकार ही नहीं करते।

३०—जिसे प्रेम प्राप्त हो जाता है, उसके ऊपर और कोई बन्धन तो रहता ही नहीं। रहता है केवल एकमात्र प्रेमका वन्धन। भला, प्रेमी प्रेमके बन्धनसे कभी छूटना चाह सकता है ! यह बन्धन तो उसके परम सुखका आधार है। जो इस बन्धनसे मुक्त होना चाहता है, वह तो प्रेमी ही नहीं है।

३१—इस प्रेमके बन्धनमें जो आनन्द है, उसकी तुलना लाख मुक्तियोंसे भी नहीं हो सकती। प्रेमानन्द बड़ा ही विलक्षण आनन्द है। इसका एक कण प्राप्त करके ही मनुष्य निहाल हो जाता है।

३२—प्रेमका विकास और तुच्छ खार्थबुद्धिका नाश—दोनों साथ-साथ होते हैं। ३३—जबतक खार्थका त्याग नहीं है, तबतक भगवान्में प्रेम नहीं है। ३४—भगवान्में प्रेम त्यागसे होता है, त्यागसे पवित्रता आती है। ३५—जितना-जितना भोगोंसे प्रेम हटता जायगा, उतनी-उतनी पवित्रता आती जायगी।

३६—भगवत्येमका प्रादुर्भाव होनेपर प्रेमकी बाहरी दशा दोमेंसे एक होती है—या तो जगत्से सर्वथा निवृत्ति हो जाती है या जगत्में प्रवृत्ति हो जाती है । पहली अवस्थामें वह उन्मत्तकी तरह प्रतीत होने लगता है, दूसरीमें सम्पूर्ण जगत्का भगवान्के रूपमें दर्शन करता हुआ सबकी सेवा करता है, सबकी पूजा करता है। दोनों ही अवस्थाओंमें जगत्के पहलेबाले रूपसे तो उसकी निवृत्ति ही रहती है, जगत्के पहलेवाले रूपको तो वह भूल ही जाता है।

३७—जहाँ देखता है, वहीं स्थाम—एक तो यह अवस्था होती है। दूसरे प्रकारकी अवस्था यह है कि स्थामके सिवा और कुछ सुहाता ही नहीं। दोनों ही अवस्थाएँ पवित्रतम हैं, पर बाहरी छीछामें मेद होता है।

३८—कहीं तो स्थामसुन्दर नहीं दीखते और उनके लिये अभिसार होता है तथा कहीं यह भाव होता है----यहाँ भी वही, वहाँ भी वही-----एक किन देखूँ तित स्थाममयी है'। ये दोनों भाव वस्तुतः दो नहीं----एक ही भगवत्प्रेमकी दो अवस्थाएँ हैं।

३९-भगवत्य्रेममें एक वात तो निश्चय ही होगी कि प्रेमास्पद भगवान् और प्रेमीके बीचमें किसी दूसरेके छिये स्थान नहीं रहेगा।

४०-प्रेम दोमें नहीं होता । वह एकमें ही होता है और एक ही प्रेमास्पद सब जगहसे प्रेमीकी दिको छा लेता है। एक ही प्रेमास्पद सर्वत्र फैळ जाता है।

४१--प्रेमका विकास होनेपर सर्वत्र भगवान् दीखते हैं।

४२—प्रेमास्पद भगवान्का रूप अनन्त होनेसे प्रेमीकी प्रेममयी अवस्था भी अनन्त है। प्रेमियोंकी न जाने क्या-क्या अवस्थाएँ होती हैं।

४३-प्रेम अखण्ड होता है।

४४-भगवान् प्रेम हैं और प्रेम ही भगवान् है।

४५-प्रेम भगवरखरूप है, मन-वाणीका विषय नहीं । इसकी व्याख्या हो ही नहीं सकती । यह तो अनुभवकी वस्तु है ।

४६-जहाँसे स्वार्थका त्याग होता है, वहींसे भगवछोमका आरम्भ होता है। स्वार्थ और प्रेम—दोनों एक साथ रह ही नहीं सकते।

४७-सांसारिक प्रेममें भी यह निश्चित है कि जहाँ त्याग नहीं है, वहाँ प्रेम नहीं है। जहाँ प्रेम है, वहाँ त्याग होगा ही।

४८—जैसे-जैसे भगवान्के प्रति प्रेम बढ़ता जायगा, वैसे-वैसे स्वार्यका स्याग होता चला जायगा।

४९—जहाँ अपनी चाह है, परवाह है, त्यागकी तैयारी नहीं है, वहाँ प्रेम कहाँ ?

५०—साधारण किसी मनुष्यसे प्रेम कीजिये; उसमें भी त्यागकी आवश्यकता होगी।

५१—माँका अपने बन्चेके लिये प्रेम रहता है। देखिये, वह बन्चेके लिये कितना त्याग करती है। इसी प्रकार गुरु-शिष्य, पति-पत्नी—जहाँ कहीं भी प्रेमका सम्बन्ध है, वहाँ त्याग है ही।

५२—प्रेम हुए बिना वास्तविक त्याग नहीं होता और त्यागके बिना प्रेम नहीं होता ।

५२—सब प्रकारका सहन (तितिक्षा) प्रेममें होता है। प्रेम करना आरम्भ कर दें, फिर तितिक्षा तो अपने-आप आ जायगी। माँ बीमार है, पर बच्चा परदेशसे आ गया; माँ उठ खड़ी होगी, उस बीमारीकी अवस्थामें ही बच्चेके लिये भोजन बनाने लगेगी। यह तितिक्षा प्रेमकी ही उत्पन्न की हुई है।

५४ —यह सत्य है कि प्रेमका वास्तविक और पूर्ण विकास भगवरप्रेममें ही होता है; पर जहाँ कहीं भी इसका आंशिक विकास देखा जाता है, वहाँ वहाँ ही त्याग साथ रहता है । गुरु गोविन्दसिंह के बच्चोंमें धर्मका प्रेम था, उन्होंने उसके लिये हँसते-हँसते प्राणोंकी बलि चढ़ा दी । सतीत्वमें प्रेम होनेके कारण अनेक आर्य-रमणियोंने प्राणोंकी आहुति दे दी ।

५५-प्रेम होनेपर त्याग करना नहीं पड़ता, अपने-आप हो जाता है और उसीमें आनन्दकी उपलब्धि होती है।

५६-प्रेममें पवित्रता भी अपने-आप आ जाती है; क्योंकि छल, कपट, बेईमानी आदि स्वार्थमें ही रहते हैं और प्रेममें स्वार्थ रहता नहीं।

५७-जहाँ विशुद्ध प्रेम है, वहाँ मन विशुद्ध है ही।

५८-भगवान्के प्रति प्रेम वढ़ाइये, अपने-आप अन्तःकरण शुद्ध होगा।

५९-सच्चे प्रेममें पाप नहीं रह सकता । पाप होते हैं कामनाके कारण और प्रेममें कामना रहती नहीं । जब कामना ही नहीं, तब पाप कैसे रहें ।

६०-प्रेम परम तपरूप है।

६१—जो दे नहीं सकता, वह प्रेमी नहीं । उत्सर्ग प्रेममें खभावसे ही रहता है ।

६२-भगवत्य्रेम अन्तिम-चरम और परम पुरुषार्थ है ।

६३-चिषयोंका प्रेम प्रेम नहीं है।

६ ४—मोक्षका परित्याग विषयकामी भी करता है और भगवत्प्रेमी भी; परंतु दोनोंके त्यागमें महान् अन्तर है।

६५—विषयकामीको मोक्ष मिळता नहीं, पर भगवत्प्रेमीको त्याग देनेपर भी मोक्ष नित्य प्राप्त रहता है । वह जगत्के बन्धनसे नित्यमुक्त रहता है ।

६६—भगवरप्रेम अत्यत्त दुर्लभ होनेपर भी सहज ही प्राप्त हो सकता है, यदि कोई अनन्य उत्कण्ठाके साथ इसके लिये भगवान्पर निर्भर हो जाय ।

६७—प्रेम प्राप्त करनेके लिये त्याग आवश्यक है। बिना त्यागके प्रेम नहीं मिलता।

६८—यदि हम सचमुच चाहें तो भगवान् कृपा करके अपने-आप त्याग करवा देते हैं। पर सच्ची बात यह है कि हम त्याग (जागतिक विषयों के प्रेमका त्याग) करना नहीं चाहते।

६९-हम चाहते हैं हमें प्रेम मिल जाय, पर विषय छोड़ना चाहते नहीं । विषयोंमें सुखकी श्रान्ति ही इसका कारण है । ७०-वित्रयासिक प्रेममें बड़ी वाधक है।

७१—बास्तविकरूपमें देखें तो समस्त वस्तुएँ भगवान्की है, इनपर उन्हींका अधिकार है । हमको तो मिथ्या ममत्व त्यागना है । वस्तुएँ भगवान्की होकर हमारे पास ही रहेंगी ।

७२—जो विषय, जो पदार्थ अभी जलाते हैं, वे ही भगवान् के बना दिये जानेपर, उनमेंसे आसक्ति निकल जानेपर सुम्य देनेवाले हो जायँगे। उनमें ममता और आसक्ति ही हमें जलाती हैं।

७३-भगवत्प्रेम प्राप्त होनेपर मनुष्य जहां भी रहे, सुखी ही रहता है।

७४—प्रेमीका अपना कुछ रहता नहीं, सब भगवान्का हो जाता है। पुत्र, धन, प्रतिष्ठा ज्यों-के-त्यों रहते हैं, कहीं चले नहीं जाते; पर ममताका स्थान बदल जाता है। समस्त जगत्से ममता निकलकर एक स्थानमें—केवल भगवान्में जाकर ठहर जाती है।

७५-प्रेमीकी दृष्टिमें सब कुछ प्रेमास्पद ही हो जाता है; उसकी दृष्टि जहाँ जाती है, उसे प्रेमास्पद ही दीखते हैं।

७६—प्रेमीके लिये सदा-सर्वत्र आनन्द-ही-आनन्द है ।

७७-जहाँ 'खं' भगवान्में जाकर मिला कि प्रेमी वन गये।

७८-यह नियम है-जहाँ प्रेम रहता है, वहाँ सुख है ही तथा जहाँ द्वेष है, वहाँ दुःख रहेगा ही।

७९-प्रेमीके लिये वैरका स्थान, वैरका कोई पात्र रहता ही नहीं। अब हों कासों वैर करों।

कहत, पुकारत प्रभु निज मुख ते, हों घट-घट बिहरों ॥ उसके मनकी ऐसी दशा हो जाती है ।

८०-प्रेमका उत्तरोत्तर विकास होना ही मनुष्यकी वास्तविक उन्नति है ।

८१—आज जगत्में 'ख' इतना संकुचित हो गया है कि प्रायः 'परिवार'का अर्थ किया जाता है हम और हमारी स्त्री । इससे ठीक विपरीत, भारतवर्षके ऋषियोंका सिद्धान्त तो अत्यन्त विशाङ है—'वसुधैव कुटुम्बकम् ।' खयं भगवान् 'सर्वभूतस्थमारमानं सर्वभूतानि चात्मनि' इस प्रकारका अनुभव करनेकी प्रेरणा करते हैं ।

८२—भगवत्य्रेमके लिये साधना करनी चाहिये—जैसे भी हो, इसकी उपलब्धि करनी चाहिये ।

८३-जिस दिन मनुष्य सब भूतोंमें भगवान्को तथा सब भूतोंको भगवान्में स्थित देख लेता है, फिर भय-संकोच सब नष्ट हो जाते हैं। उसके लिये केवल आनन्द-ही-आनन्द रह जाता है।

८४—प्रेमकी महिमा अद्भुत है। इतने बड़े भगवान् इतने छोटे हो जाते हैं कि बच्चों में आकर बच्चे बनकर खेळते हैं। एक बार खेळ हो रहा था; खेळकी यह शर्त थी कि जो हारे, वह घोड़ा बने। भगवान् हारे तथा घोड़ा बने—

उवाह कृष्णो भगवान् भीदामानं पराजितः। वृषभं भद्रसेनस्तु प्रलम्बो रोहिणीसुतम्॥ (भीमद्रा०१०।१८।२४)

८५-भगवान् प्रेमके वश होकर क्या नहीं करते—सब कुछ करते हैं।

८६-विश्वम्भर होकर भगवान् माँसे कहते हैं कि 'हमें भूख लगी है, दूध पिलाओ !' यह है प्रेमकी महिमा।

८७-जिस प्रेममें भगवान् मित्र, पुत्र, पति बनकर खेलने लग जाते हैं, उस प्रेमके सामने मोक्ष क्या वस्तु है !

८८—भगवत्त्रेम बहुत ऊँची वस्तु है, पर कम-से-कम इसकी प्राप्तिकी इच्छा तो होनी चाहिये। इच्छा होगी तो इसके लिये प्रयत्न भी होगा।

८९—भगवरप्रेमकी बात सुनकर मनुष्य डरने लगता है कि कही सब कुछ चला न जाय । होता भी यही है, अपना प्रेमदान करनेके पहले भगवान् और सबसे प्रेम हटा देना चाहते हैं; इसीलिये लोग डर जाते हैं। एक गुजराती कविने कहा है— प्रेम पंथ पावकनी ज्वाळा भाळी पाछा भागे जोने। माँहि पङ्या ते महारस माणे देखनारा दाझे जोने॥

- —प्रेमका मार्ग धधकती हुई आगकी ज्वाला है, इसे देखकर ही लोग वापस भाग जाते हैं; परंतु जो उसमें कूद पड़ते हैं, वे महान् आनन्दका उपभोग करते हैं। देखनेवाले जलते हैं।
- ९०-वह प्रेम प्रेम नहीं है, जिसका आपार किसी इन्द्रियका विषय है। ९१-नियमोंके सारे बन्धनोंका अनायास आप-से-आप टूट जाना ही प्रेमका एकमात्र नियम है।
- ९२—जबतक नियम जान-बूझकर तोड़े जाते हैं, तबतक प्रेम नहीं है, कोई-न-कोई आसक्ति हमसे बैसा करवा रही है। प्रेममें नियम तोड़ने नहीं पड़ते, परंतु उनका बन्धन आप-से-आप टूट जाता है।
- ९३—प्रेममें एक विलक्षण मत्तता होती है, जो नियमोंकी ओर देखना नहीं जानती ।
- ९४-प्रेममें भी सुखकी खोज होती है; परंतु उसमें विशेषता यही है कि वहाँ प्रेमास्पदका सुख ही अपना सुख माना जाता है।
- ९५—प्रेमास्पदके सुखी होनेमें यदि प्रेमीको भयानक नरकयन्त्रणा भोगनी पड़े तो उसमें भी उसे सुख ही मिळता है; क्योंकि वह अपने अस्तित्वको प्रेमास्पदके अस्तित्वमें विळीन कर चुका है।
- ९६—अपना सुख चाहनेवाली तो वेश्या हुआ करती है, जिसके प्रेमका कोई मूल्य नहीं । पतित्रता तो अपना सर्वेख देकर भी पतिके सुखमें ही सुखी रहती है; क्योंकि वह वास्तवमें एक पतिके सिवा अन्य किसी पदार्थको 'अपना' नहीं जानती ।
- ९७-प्रेमास्पद यदि प्रेमीके सामने ही उसकी सर्वथा अवज्ञा करके किसी नवीन आगन्तुकसे प्रेमालाप करे तो इससे प्रेमीको क्षोभ नहीं होता, उसे तो सुख ही होता है; क्योंकि उस समय उसके प्रेमास्पदको सुख हो रहा है।

९.८-जो वियोग-वेदना, अपमान-अत्याचार और भय-भत्सेना आदि सबको सहन करनेपर भी सुखी रह सकता है, वही प्रेमके पाठका अविकारी है ।

९९—प्रेम वाणीका विषय नहीं; जहाँ छोक-परछोकके अर्पणकी तैयारी होती है, वहीं प्रेमका दर्शन हो सकता है।

१००-प्रेमके दर्शन बड़े दुर्लभ हैं; सारा जीवन केवल प्रतीक्षामें विताना पड़े, तब भी क्षोभ करनेका अधिकार नहीं।

१०१--ग्रंम खिलोना नहीं है, परंतु धधकती हुई आग है । जो सब कुछ भुलाकर उसमें कूद पड़ता है, वही उसे पाकर कृतार्थ होता है ।

१०२ —प्रेमका आकार असीम **है**; जहाँ संकोच या सीमा है, वहाँ प्रेमको स्थान नहीं।

१०३—प्रेम प्रेमके लिये ही किया जाता है और इसकी साधनामें बिना विरामके नित्य नया उत्साह बढ़ता है।

१०४-ग्रेम अनिवचनीय है, प्रेमका खरूप केवल प्रेमियोंकी हृदय-गुफाओंमें ही छिपा रहता है। जो बाहर आता है, वह तो उसका कृत्रिम खरूप होता है।

१०५—जिस प्रेममें भोग-सुखकी इच्छा है, संयमका अभाव है, कर्तन्यिवमुख होकर केवल पास रहने या देखते रहनेकी ही चेष्टा है, थोड़ा भी मानसिक विकार है, खार्थ-साधनका प्रयास है और परस्पर पिवत्रता बद्दानेकी जगह इन्द्रिय-तृप्तिकी सुविधा खोजी जा रही है, वह प्रेम कदापि पिवत्र नहीं हो सकता।

प्रेमका प्रधान खरूप है—निज-सुखकी इच्छाका सर्वथा त्याग।
भोगप्रधान पाराविक इन्द्रिय-सुखका प्रयास तो पिवत्र प्रेमके नामको कलिङ्कत करनेवाला पाप है। प्रेम सदा देता ही रहता है, तिनक भी बदला नहीं चाहता। वस्तुतः जिस प्रेमके आधार भगवान् नहीं हैं, वह यथार्थ प्रेम नहीं है। प्रेम सदा खार्थशून्य है, इन्द्रियविकाररिहत पिवत्र है, भोगेच्छाके लिये उसमें स्थान नहीं। आजके मनुष्यने तो मोहको ही प्रेमका नाम दे रक्खा

है और इसीका फल है महान् मानसिक अशान्ति और दारुण दुःखभोग।

१०६ —बाहरी ज्ञान बना रहनेकी स्थितिमें प्रेमी भक्त अपने प्रियतमके प्रिति अनन्य भाव रखता हुआ उसके प्रितिकृत कार्योंसे सर्वया उदासीन रहता है। प्रेमी भक्तके द्वारा होनेवाला प्रत्येक वेटा अपने प्रियत्मक अनुकृत होती है और अनन्य भावसे उसोका सेवाके लिये होतो है। प्रितिकृत वेष्टा तो उसके द्वारा वैसे ही नहीं होतो, जसे सूयके द्वारा कहाँ अवेरा नहीं होता या अमृतके द्वारा मृत्यु नहीं हो सकती।

१०७-प्रेमके मार्गमें क्रियाका विरोध नहीं है, अपितु उसमें क्रिया और भी सुन्दर ढंगसे होता है। हमारो क्रियासे प्रेमास्पदको सुख पहुँचता है—इस भावसे तो क्रियामें और भी रस, माधुर्य, संन्दर्य, उत्साह और भाव बढ़ जाता है।

१०८—अलग-अलग भावोंसे और अलग-अलग प्रयोजनोंसे हम बहुतोंसे प्रेम करते हैं; किंतु अपने प्रति जा प्रेम होता है, उसमें प्रयोजनका अन्तर नहीं, भावका अन्तर नहीं। श्रीकृष्ण आत्माक आत्मा हैं। अतः उनमें जो प्रेम होता है, उसमें न तो अतन्त्र भाव है, न तो अतन्त्र प्रयोजन

१०९—जो श्रीकृष्णसे प्रेन करते हैं, उनका जो जगत्से प्रेम होता है, वह श्रीकृष्णको लेकर ही। यह नियम हैं—आत्मसम्बन्धश्रम्य प्रेम कहा नहीं होता। श्रीकृष्ण आत्माके आत्मा हैं। अतएव जो श्रीकृष्णके प्रेमी हैं, वे यदि दूसरोंसे प्रेम करते हैं तो श्रीकृष्णको लेकर ही।

११०-जगत्में जितना प्रेम है, वह न चिरस्थायी है, न एक समान है और न एकमें है। पर भगवान्का प्रेम चिरस्थायी, एक समान तथा एकमें है। श्रीकृष्णमें जिसका एक बार प्रेम हो गया, वह एकमें हो गया, स्थायी हो गया तथा एक-सा हो गया। फिर वह श्रीकृष्णको छोड़कर अथवा अछग किसी प्रयोजनसे किसीसे प्रेम नहीं करता।

१११—भगवान्को प्राप्त करनेका सबसे सरल साधन है —तीव्र व्याकुलता । उनके लिये इमारे प्राण जितना ही अधिक करुण-क्रन्दन करेंगे, उतना ही वे इमारे समीप आयेंगे ।

भीरा॰ मा॰ चि॰ ५५--

११२—हमारा काम है, एकमात्र कर्तव्य है—व्याकुल हृदयसे निस्य उनका स्मरण करना, उन्हें प्रकारना ।

११३—सचमुच जिनका मन श्रीकृष्णको प्राप्त करनेके लिये व्यप्न हो जाता है, जो श्रीकृष्णको पानेके लिये पागल हो जाते हैं और उनकी ओर दोड़ पड़ते हैं, जिनमें श्रीकृष्णप्राप्तिको लालमा आत्यन्तिक रूपसे जाग्नत् हो जाती है, वे पर-अपथ क्या देखते हैं ! वे कब हिसाब लगाते हैं कि उस सस्तम कितना क्लेश है ! उनको कौन रोक सकता है ! उनकी उदामगतिमें कौन बाधक हो सकता है ! उनको कोई दुःख रोक नहीं सकता । दुः । उनके ध्यानमें आता ही नहीं; स्रो-पुत्र, धन-मान, कीर्ति आदिकी लालमा उनको मोहित नहीं कर सकती । हजारों, लाखों दुःखोंको भी वे दुःख नहीं मानते ।

११४-ग्रंम होना चाहिये; जिस वस्तुमें ग्रेम होता है, उसके सेवनमें नींद नहीं आती, जी नहीं ऊबता। xxx मगवान्की सेवाका समय उपिस्यत होनेपर प्रेमीके सामने जितने भी प्रतिबन्ध हों, वे अपने-आप हट जाते हैं।

१२५ -अन्यान्य साधनोंद्वारा भगवान् अन्यान्य रूपोंमें प्राप्त होते हैं, परंतु प्रेनक द्वारा तो वे 'प्रियतम' रूपमें भिलते हैं । यह प्रेम ही चरम या पञ्चम पुरुषार्थ है, जिसमें मोक्षका भी संन्यास हो जाता है । यही जीवनका परम फल है ।

११६—माधुर्य-भावके उपासकको लोकिक विषय-सुख और धुविधाओंसे परम विरक्त होकर ही प्रिया-प्रियतमके चरणोंमें परम अनुरक्त होना चाहिये। उनके विरहमें रोना, उन्हींको आर्तभावसे पुकारना उनकी प्राप्तिका सर्वोत्तम उपाय है। अपना जीवन, अपना सर्वेख उनपर निछावर करके उन्हींका होकर रहना और उन्हींक लिये जीवन धारण करना चाहिये।

## प्रेम-एकादशी

अति निर्मल, अति ही मधुर, दिब्य सुधा रस धाम । भोग कामना बासना रागरहित अभिराम ।। निज सुख इच्छा तें रहित, बिरत भोग संसार। मन-इंद्रिनके मिटत सब बिषय-भोग-ज्यापार ।। अति बिरक्त मन भोग तें, मुक्ति-कामना-हीन। चित्त-बुद्धि सब ह्वै रहैं प्रियतम-प्रेम-बिलीन ।। रहत न रंचकहूँ तहाँ अधजुत कर्म-बिचार। प्रगटत पावन प्रेम जहँ परम सुद्ध अबिकार ॥ चिंता-भय-माया-रहित, सहित सांतिमय त्याग। अनु-अनु में छायौ रहत नित बिसुद्ध अनुराग ॥ कामासक्ति-बिहीन सब पावन भाव-सुकर्म। केवल प्रियतम-सुख अमल एक प्रेम कौ धर्म ।। प्रश्च-महत्त्व, सेवा परम प्रश्चके मनकी बात। जानि तत्त्वतः रहत प्रिय-सेवा-रत दिन-रात ॥ प्रियतम प्रभू को प्रेम ही जहँ जीवन को रूप। प्रियतम के गुन बिसद तहँ प्रगटित रहैं अनूव।। बढ़त, घटत, बदलत सतत, होत जगत को अंत। बढत रहत पै त्यागमय पल-पल प्रेम अनंत ।। कळ्य-रहित, उज्ज्वल, अकल, अनुपम, परम अमान । प्रेमरूप हरि ही स्वयं. प्रेम स्वयं भगवात।। सोइ प्रेम नित मूर्त है बन्यो राधिका-रूप। बिलसत संतत स्याम सँग, प्रगटत सुधा अनूप।।

### प्रेमका नेम

प्रेम की एक मधुर यह नेम ।

जो प्रिय के मन भावे, सोई धर्म, जोग अरु छेम ॥
जो नित प्रेम-सुधा-रस-पूरित, भूल्यो सब संसार ।
निज विस्मृति सीं भए धर्म विस्मृत, कछु रही न सार ॥
धर्मी विना धर्म कहँ केसें रहें पृथक रिव टेक ।
घुल-मिल भयो नित्य प्रियतम के मन सीं प्रेमी एक ॥
नहीं कामना, तृष्ता, आसा, निहं निज-पर को भाव ।
एकमात्र प्रियतम कर की पुतरी, यह सहज सुभाव ॥
नहीं नेक निज दुख-सुख की नुधि, नहीं राग निहं रोष ।
नहीं अहित-हित की चिंता कछु, निहं विराग लिख दोष ॥
सर्व-त्याग अति सहज, नहीं कछु मद-ममता-अभिमान ।
तन-मन प्रान-बुद्धि सब प्रियतम, जीवन-मरन समान ॥
विधि-निषेध को निहं विवेक कछु, नहीं बोध आचार ।
प्यारो जो करवावे सोई करें, न अन्य विचार ॥



#### 11-441 (012)



न्तापुर्व के विकास होता होता दिस्स क्रिक्स सम्बद्धि स्टब्स्टिंड - के के पूर्व के के पुष्टक्त विकास सम्बद्धिक नहिस्सा प्र - क्षा को के के के कि प्रकार पुरुष विवास सम्बद्धिक ने अपन्ति के स्टब्स सम्बद्धिक हो के कि के स्टिक्टक प्रकारित स्थित प्रदेशका व

# श्रीगोपाङ्गना

### वन्दना

बंदौं गोपी-जन-हृद्य, जो हरि राखे गोय। पलकहुँ निहं निकसत कबहुँ, मानि परम सुख सोय ॥ बंदौं गोपी-मन सरस, मिल्यौ जो हरि-मन जाय। हरि-मन गोपी मन बन्यों करत निःय मनभाय॥ बंदौं गोपी-राग सुचि, जाके बस इरि होय। नित्य रिनी बनि परम सुख लहत, ईसता खोय॥ गोपी-नेष्ठ, जो हरि-पद-रज कीं भगवत-रूप प्रकास तैं बिनसे सब रज हेय॥ बंदों गोपी-भाव, जो नित प्रियतम-सुख हेतु। बढ़त पल**हिं परू भंग करि** सब मरजादा-सेतु॥ बंदौं गोपी-ब्रत परम स्व-सुख-बासना हीन। सती परम, जिन मन सतत रहत सुसेवा छीन॥ गोपी-प्रनय, जो हरि आकर्षत आकरषत जो ध्यान मैं बरबस मुनि-मन निश्य॥ बंदौं गोपी-नाम, जे हरि मुरली महँ टेर। सुल पावत इरि स्वयं करि कीर्तन वेरिह वेर ॥ बंदौं गोपी-रूप, जो हरि-रग रहा समाय। निकसत नेकु न नयन तें छिन-छिन अधिक लुभाय ॥

# मोक्ष-संन्यासिनी गोपियाँ

काम्योपासनयार्थयन्त्यनुदिनं किंचित्फलं स्वेप्सितं केचित् स्वर्गमथापवर्गमपरे योगादियशादिभिः। अस्माकं यदुनन्दनाङ्चियुगलभ्यानावधानार्थिनां किं लोकेन दमेन किं नृपतिना स्वर्गापवर्गेश्च किम्॥

---श्रीशंकराचार्य

'कुछ लोग प्रतिदिन सकामोपासना करके मनोवाञ्चित फल चाहते हैं, दूसरे कुछ लोग यज्ञादिके द्वारा खर्गकी तथा (कर्म और ज्ञान-) योग आदिके द्वारा मुक्तिकी प्रार्थना करते हैं; परंतु हमें तो यदुनन्दन श्रीकृष्णके चरणयुगलोंके ध्यानमें ही सावधानीके साथ लगे रहनेकी इच्छा

है । हमें उत्तम लोकसे, दमसे, राजासे, खर्गसे और मोक्षसे क्या प्रयोजन है !

सिचदानन्दघन परमात्मा भगवान् श्रीकृष्णकी वृन्दावनलीला अति मध्र है, आकर्षक है, अद्भुत है और अनिवचनीय है। वहाँ सभी कुछ विचित्र है, चराचर सभी प्राणी श्रीकृष्णप्रेममें निमग्न हैं, उनमें भी गोपियोंका प्रेम तो सर्वथा अलौकिक और अचिन्त्य है। वहाँ वाणीकी गति ही नहीं है, मन भी उस प्रेमकी कल्पना नहीं कर सकता। करे भी कैथे, उसकी वहाँतक पहुँच ही नहीं है। मनुष्य प्रेमकी कितनी ही ऊँची से-ऊँची कल्पना क्यों न करे, वह उस कल्पनातीत भगवत्-प्रेमके एक कणके बरावर भी नहीं है। उस गुणातीत अप्राकृत 'केवल प्रेम' की कल्पना गुणोंसे निर्मित प्राकृत मन कर ही कैसे सकता है। इस अवस्थामें सिचदानन्दधन भगवान श्रीकृष्णका सम्बदानन्दमयी गोपिका-नामधारिणी अपनी ही छायामूर्तियोंसे जो दिव्य अप्राकृत प्रेम था, उसका वर्णन कौन कर सकता है। अबतक जितना वर्णन हुआ है, वह प्रायः अपनी-अपनी विभिन्न भावनाओं के अनुसार ही हुआ है। इस प्रेमका असली खरूप तो यित्किचित् उसीकी समझमें आ सकता है, जिसको प्रेमघन श्रीकृष्ण समझाना चाहते हैं; पर जो उसे समझ लेता है, वह तत्क्षण गोपी बन जाता है, इसलिये वह फिर उसका वर्णन कर नहीं सकता। वास्तवमें वह वर्णनकी वस्तु भी नहीं है। वे दोनों एक दूसरेका रहस्य समझते हैं और मनमानी छीछा करते हैं। गोपियोंके प्राण और श्रीकृष्णमें तथा श्रीकृष्णके प्राण और गोपियोंमें कोई अन्तर नहीं रह जाता—वे परस्पर अपने-आप ही अपनी छायाको देग्वकर विमुग्ध होते हैं और सबको मोहित करते हैं । श्रीकृष्ण और गोपी दो खरूपोंमें वस्तुतः एक ही तत्त्व हैं । कवि कहता है---

> कान्ड भए प्रानमय प्रान भए कान्हमय, हिय मैं न जानि पर कान्ह है कि प्रान है॥

भगवान् अपने इस तरहके भक्तके लिये कहते हैं कि वह तो मेरा आत्मा ही है—-'आत्मेव मे मतम् ।' आत्मा क्या है, वह उससे भी अधिक प्यारा है— न तथा मे प्रियतम आत्मयोनिर्न रांकरः। न च संकर्षणो न श्रीनैंवात्मा च यथा भवान्॥ (श्रीमद्भा०११।१४।१५)

'उद्भव ! मुझे ब्रह्मा, शंकर संकर्षण, लक्ष्मी एवं अपना आत्मा भी उतने प्रिय नहीं हैं, जितने तुम-जैसे भक्त प्रिय हैं (क्योंकि मेरा ऐसा भक्त मुझमें ही संतुष्ट है । उसे मेरे सिवा और कुछ भी नहीं चाहिये )'

> न पारमेष्ठयं न महेन्द्रधिष्ण्यं न सार्वभौमं न रसाधिपत्यम्। न योगसिद्धीरपुनर्भवं वा मय्यपिंतात्मेच्छति मद्विनान्यत्॥ निरपेक्षं मुनिं शान्तं निर्वेरं समदर्शनम्। अनुव्रजाम्यहं नित्यं पूर्येयेत्यङ्च्रिरेणुभिः॥ (श्रीमद्वा० ११।१४।१४,१६)

'इस प्रकारका मेरा प्रिय भक्त अपने आत्माको मुझमें अर्पित कर देता है; वह मुझको छोड़कर ब्रह्माके पद, इन्द्रके पद, चक्रवर्तीके पद, पाताल आदिके राज्य और योगकी सिद्धियों आदिकी तो बात ही क्या है, मोक्ष भी नहीं चाहता। ( ऐसे मोक्ष-संन्यासी भक्तोंको जो सुख मिलता है, उसे वे ही जानते हैं ') ऐसे इच्छारहित, मद्गतचित्त, शान्त, निर्वेर और समदर्शी भक्तोंकी चरण-रजसे अपनेको पिवन्न करनेके लिये मैं सदा उनके पीछे-पीछे पूमा करता हूँ।

यहाँ गह स्मरण रखना चाहिये कि उद्भवजीको यह दुर्लभ पद गोपियोंका शिष्यत्व प्रहण करनेके बाद ही मिला था। जब उद्भवको भगवान् ऐसा कहते हैं, तब गोपियोंका तो कहना ही क्या। श्रीकृष्ण और गोपियोंके सम्बन्धमें जो कुछ भी ऊँची-से-ऊँची स्थित अनुभवमें आती है, वही आगे चलकर बहुत नीची प्रतीत होने लगती है।

जो भगवद्गीता आज संसारका सर्वमान्य प्रन्थ है, भगवान्की दिव्य वाणीमें परमोपयोगी उपदेश होनेके कारण जो सबका पूज्य है, उसमें जो कुछ करनेके लिये कहा गया है, गोपियोंके जीवनमें वे सब बातें खाभाविक वर्तमान थीं।

भगवान्ने श्रीमद्भगवद्गीतामें प्रिय सखा भक्त अर्जुनको जो परम रहस्यमय सार उपदेश दिया है, वह इस प्रकार है—

'जो सर्वत्र मुझको व्यापक देखता है और सबको मुझमें देखता है, उससे मैं कभी अदृश्य नहीं होता और वह मुझसे कभी अदृश्य नहीं होता ।' (गीता ६ । ३०) '(मेरे) दृहनिश्चयी भक्त निरन्तर मेरे नाम-गुणका कीर्तन करते हुए, मेरे ही लिये चेष्टा करते हुए तथा बारंबार मुझको ही प्रणाम करते हुए, नित्य मुझमें मन लगाकर अनन्य भक्तिसे मेरी उपासना करते हैं।' (गीता ९ । १४) 'वे निरन्तर मुझमें मन लगानेवाले तथा मुझमें ही प्राणोंको अपण करनेवाले मेरे भक्त परस्पर मेरी ही चर्चा करते हैं, मेरी ही लीला गा-गाकर संतुष्ट होते हैं और मुझमें ही रमण करते हैं; इस प्रकार भेमपूर्वक नित्ययुक्त होकर मुझे भजनेवाले भक्तोंके साथ अपनी ईश्वरीय बुद्धिका योग मैं करा देता हूँ, जिससे वे मुझको ही प्राप्त होते हैं।' (गीता १०। ९-१०)

इसके बाद गीताका परम तत्त्व, परम गोप्य रहस्य बतलाते हुए भगवान् अर्जुनसे कहा था—

> मन्मना भव मद्भक्तो मद्याजी मां नमस्कुरु। मामेवैष्यसि सत्यं ते प्रतिजाने प्रियोऽसि मे॥ सर्वध्यमान् परित्यज्य मामेकं शरणं व्रज। अहं त्वा सर्वपापेभ्यो मोक्षयिष्यामि मा शुचः॥ (गीता १८। ६५-६६)

'तू केवल मुझमें ही मन अर्पण कर दे, मेरा ही भक्त हो, मेरी ही पूजा कर, मुझको ही नमस्कार कर; फिर तू मुझको ही प्राप्त होगा, यह मैं तुझे सत्य प्रतिज्ञा करके कहता हूँ; क्योंकि तू मेरा अति प्रिय सखा है। सब धर्मोंको छोड़कर तू केवल एक मेरे ही शरण हो जा, मैं तुझे सब पापोंसे छुड़ा दूँगा, तू चिन्ता न कर।' गोपियोंके आचरणोंमें ये सारी बातें ओतप्रोत ही नहीं, बल्कि बढ़ी हुई थीं। कारण, उपदेशमें उतनी बातें आ ही नहीं सकतीं, जितनी आचरणमें आती हैं। फिर अर्जुनको तो ऐसा बननेके लिये उपदेश दिया जा रहा था, जब कि गोपियाँ भगवान्की बनी-बनायी भक्त थीं। भगवान्ने खयं अपने श्रीमुखसे उनकी बड़ाई करते हुए कहा है—

निजाङ्गमिप या गोष्यो ममेति समुपासते। ताभ्यः परं न मे पार्थ निगृद्धप्रेमभाजनम्॥ सहाया गुग्यः शिष्या सुजिष्या बान्धवाः स्त्रियः। सत्यं बदामि ते पार्थ गोष्यः कि मे भवन्ति न॥ मन्माहात्म्यं मन्सपर्यो मच्छूद्धां मन्मनोगतम्। जानन्ति गोपिकाः पार्थ नान्ये जानन्ति तत्त्वतः॥

'हे अर्जुन! गोपियाँ अपने अङ्गोंकी सम्हाल इसिलये करती हैं कि उनसे मेरी सेवा होती है; गोपियोंको छोड़कर मेरा निगूढ़ प्रेमपात्र और कोई नहीं है। वे गेरी सहायिका हैं, गुरु हैं, शिष्या हैं, दासी हैं, बन्धु हैं, प्रेयसी हैं—कुछ भी कहो, सभी हैं! में सच कहता हूँ कि गोपियाँ मेरी क्या नहीं हैं! हे पार्थ! मेरा माहात्म्य, मेरी पूजा, मेरी श्रद्धा और मेरे मनोरथको तत्त्वसे केवल गोपियाँ ही जानती हैं, और कोई नहीं जानता!

गोपियोंके मनमें इस लोक और परलोकके किसी भी भोगकी कामना नहीं थी, इन्द्रियका कोई विषय उनके मनको आकर्षित नहीं कर सकता था; उन्होंने अपने मनोंको श्रीकृष्णके मनमें और अपने प्राणोंको श्रीकृष्णके प्राणोंमें विलीन कर दिया था। वे इसीलिये जीवन धारण करती थीं कि श्रीकृष्ण वैसा चाहते थे। उनका जीवन-मरण, लोक-परलोक—सब श्रीकृष्णकी इन्छाके अधीन था; उन्होंने अपनी सारी इन्छाओंको श्रीकृष्णकी इन्छामें मिला दिया था। भगवान् श्रीकृष्णने एक दिन एकान्तमें प्यारे उद्धवजी-से कहा—

ता मन्मनस्का मत्प्राणा मद्थें त्यक्तदैहिकाः। ये त्यक्तलोकधर्माक्ष मद्थें तान् बिभर्म्यद्दम्॥

#### श्रीगोपाङ्गना

मिय ताः प्रेयसां प्रेष्ठे दूरस्थे गोकुलिखः । सरन्त्योऽङ्ग विमुद्यन्ति विरद्योत्कण्ठ्यविह्वलाः ॥ धारयन्त्यतिकुच्छ्रेण प्रायः प्राणान् कथंचन । प्रत्यागमनसंद्रशैर्बल्लव्यो मे मदात्मिकाः ॥ (श्रीमद्भा० १० । ४६ । ४---६)

'हे उद्भव! गोपियोंने अपने मन और प्राण मेरे अपण कर दिये हैं, मेरे लिये अपने सारे शारिकि सम्बन्धियोंको और लोकसुखके साधनोंको त्यागकर वे मुझमें ही अनुरक्त हो रही हैं, मैं ही उनके सुख और जीवन-का कारण हूँ। गोकुलकी उन ख्रियोंको में प्रिय-मे-प्रिय हूँ, मेरे दूर रहनेके कारण वे भेरा स्मरण करती हुई मेरे विरहमें अस्यन्त ही विह्वल और विमोहित हो रही हैं। मेरे शीघ्र गोकुल लौटनेके संदेशके भरोसे ही अपने आत्माको मुझमें समर्पण कर देनेवाली वे गोपियाँ बड़ी किटनतासे किसी प्रकार जीवन धारण कर रही हैं।

गोपियोंका हृदय श्रीकृष्णमय हो गया था; वे खाते-पीते, सोते-जागते, चलते-फिरते, घरका काम-काज करते—सब समय एक श्रीकृष्णको ही देखती और उन्हींके गुणोंका स्मरण कर-करके आँम् बहाया करती थीं। भागवतमें कहा गया है—

> या दोहनेऽवहनने मथनोपलेप-प्रेह्मेङ्खनार्भरुदितोक्षणमार्जनग्दौ । गायन्ति चैनमनुरक्तधियोऽश्रुकण्ड्यो धन्या वजस्त्रिय उरुक्रमचित्तयानाः ॥

(१० 1 ४४ 1 १५)

'जो गोपियाँ गौओंका दूध दुइते समय, धान आदि क्रूटते समय, दही बिलोते समय, आँगन लीपते समय, बालकोंको झुलाते समय, रोते हुए बच्चोंको छोरी देते समय, घरोंमें पानी छिड़कते और झाड़ू देते समय प्रेमपूर्ण चित्तसे आँखोंमें आँमू भरकर गद्गद वाणीसे श्रीकृष्णका गान किया करती हैं, उन श्रीकृष्णमें चित्त निवेशित करनेवाली गोपरमणियोंको धन्य है।

यह गोपी-प्रेम बड़ा ही पिवत्र है, इसमें अपना सर्वस्त प्रियतमके चरणोंमें न्योळावर कर देना पड़ता है। मोक्षकी इच्छा और नरकका भय—दोनोंसे ही मुख मोड़ लेना पड़ता है। प्रियतम श्रीकृष्णका प्रिय कार्य करना ही जीवनका एकमात्र उद्देश्य बन जाता है। दूसरेके द्वारा मुझे सुख मिले, मेरी इन्द्रियोंकी और मनकी तृप्ति हो—इसका नाम 'काम' है, चाहे वह भाव भगवान्के प्रति ही क्यों न हो। और मेरे द्वारा मेरा प्रियतम सुखी हो, इसीमें मैं सुखी हो उँ—इसका नाम 'प्रेम' है। काम भोगके लिये, प्रेम परमात्माके लिये हुआ करता है। विषयानुराग ही काम है और भगवदनुराग ही प्रेम है। यह प्रेम बढ़ते-बढ़ते जब प्रेमीको प्रेमास्पद भगवान्का प्रतिविम्ब बना देता है, तभी प्रेम पूर्णताके समीप पहुँचता है।

प्रेमीको तो प्रेमास्पद भगवान्के इङ्गितानुसार लोकधर्म, वेदधर्म, देह-धर्म और सारे कर्म तथा लजा, वेर्य, शरीर-सुख, आत्मसुख आदि सवका त्याग कर देना पड़ता है। जो लोग कहते हैं कि श्रीकृष्णप्रेममें त्याग और वैराग्यकी आवश्यकता नहीं, वे बहुत ही भूलते हैं। श्रीकृष्णप्रेमकी प्राप्तिका आधार तो श्रीकृष्णार्थ सर्वस्वत्याग ही है, तभी श्रीकृष्णरूप परमशान्ति प्राप्त होती है—'त्यागाच्छान्तिरनन्तरम्।' (गीता १२।१२)

जबतक विषयोंमें मन रहता है, तबतक तो भगवान्का प्रेमपूर्वक निरन्तर चिन्तन ही नहीं हो सकता; फिर समर्पणकी तो बात ही क्या । अमवश ही लोग विषयासक्त चित्तसे विषयोंका सेवन करते हुए अपनेको भगवान्का प्रेमी और गोपीप्रेमके कहने-सुनने और तदनुसार आचरण करनेका अधिकारी मान बैठते हैं; इसीसे उनका पतन होता है ।

श्रीकृष्ण-सुखके लिये शुद्ध अनुराग करना ही पवित्र गोपीभाव है। ऊपर कहा गया है कि श्रीकृष्णप्रेमी नरकके भयकी भी परवा न करके प्रियतम भगवान्का प्रिय कार्य करता है। इससे कोई यह न समझे कि 'वह ऐसा दुष्कमें भी करता है, जिससे उसको नरकका भागी होना पड़े।' वात यह है कि वह मोश्च-भोग या खर्ग-नरकको वातको स्मरण ही नहीं करता, वह तो

श्रीकृष्णगतिचित्त रहता है । उसके मन, प्राण और बुद्धि तो श्रीकृष्णमें तिल्लीन हो जाते हैं । ऐसे भक्तसे किसी भी दुष्कर्मकी सम्भावना ही कैसे हो सकती है । श्रीभगवान्से पाप या दुष्कर्म हों तो उससे भी हों; क्योंकि उसने तो सारी विषयासिक्तको छोड़कर अपने मनको भगवान्का मन बना दिया है । इस दशामें भगवान्के मनमें आसिक्तिवश पापका भाव आये तो उसके भी आये । भगवान्के द्वारा पाप-पुण्य होने नहीं, इसिल्ये भक्त भी पाप-पुण्यसे अलग ही रहता है ।

अमृत चाहे विपका काम कर दे, शीतल जल चाहे जगत्को भस्म कर दे, परंतु श्रीकृष्णप्रेमी भक्तसे दुष्ट कम कदापि नहीं हो सकता। अतएव गोपियोंके कार्योमें पाप देखना हमारे चिक्तकी पापमयी वृक्तिका ही फल है। थोड़ी दूरपर बातें करते हुए जवान बहिन-भाईकी निर्दोप हँसी और बात-चीतमें भी कामीको कामके दर्शन होते हैं। इसी प्रकार हम भी गोपी-प्रेममें काम देखते हैं। वास्तवमें वहाँ तो काम था हो नहीं, गोपीप्रेमके सब्चे अनुयायियोंमें भी काम-गन्धका नाश हो जाता है। श्रीचेतन्यमहाप्रभु इसके प्रत्यक्ष उदाहरण हैं। वहाँ तो केवल कृष्ण-ही-कृष्ण रह जाते हैं। उनके मन या नेत्रोंके सामने दूसरी चीज न तो ठहरती है और न आती ही है! उन्हें त्रिमुवन श्याममय दीखता है। उनकी सारी इन्द्रियाँ केवल श्रीकृष्णको ही विषय करती हैं।

भगवान्के आदेशसे उद्भवजी व्रजमें आकर गोपियोंको समझाने लगे। उन्होंने अनेक उपदेश दिये, परंतु गोपिकाओंके प्रेमको देखकर उनकी सारी ज्ञानगरिमा गल गयी। वे प्रेमके निर्मल प्रवाहमें बह गये।

#### गोपियोंने कहा---

स्थाम तन स्थाम मन, स्थाम है हमारी धन, आठी जाम ऊधी ! हमें स्थामही सीं काम है। स्थाम हिए, स्थाम जिए, स्थाम बिनु नाहिं तिए, आँधे की सी लाकरी अधार स्थामनाम है॥ स्वाम गित, स्वाम मित, स्वाम ही है प्रानपित, स्वाम दुखदाई सों भलाई सोभाधाम है। ऊधौ ! सुम भए बोरे, पाती छैकैं आए दौरे, जोग कहाँ राखें, यहाँ रोम-रोम स्वाम है॥

अरे, यहाँ तो स्थामके सिवा और कुछ है ही नहीं; सारा हृदय तो उससे भरा है, रोम-रोममें तो वह छाया है। सोते-बैठते कभी साथ तो छोड़ता ही नहीं; फिर बताओ, तुम्हारे ज्ञान और योगको रक्खें कहाँ !—

नाहिन रह्यौ हिय महँ ठौर।

नंद्रनंद्दन अछत केसें आनिए उर और ॥ चलत चितवत दिवस जागत सुपन सोवत रात । हृद्य ते वह स्थाम मूरति छिन न इत-उत जात ॥ कहत कथा अनेक ऊधो ! लोक-लाज दिखात । कहा करों तन प्रेम-पूरन, घट न सिंधु समात ॥

तुम्हीं बताओ, क्या किया जाय ! वह तो हृदयमें गड़ गया है और रोम-रोममें ऐसा अड़ गया है कि किसी तरह निकल ही नहीं पाता; भीतर भी वहीं और बाहर भी सर्वत्र वहीं !

> उर में माखनचोर गढ़ें । अब कैसें निकरें वे ऊची, तिरछे आनि भड़े ॥

उद्भव चिकित हो गये । सबसे अधिक आश्चर्य तो उन्हें तब हुआ, जब गोपी-कृपासे उन्होंने श्रीगोपीनायको गोपियोंक बीच सर्वत्र अपनी आँखोंक सामने देखा ।

महारमा सूरदासजी कइते हैं---

सुनि गोपिन को प्रेम नेम ऊघो की भूल्यो। गावत गुन गोपाल फिरत कुंजनि मैं फूल्यो॥ छिन गोपिन के पग परें, धन्य तुम्हारी नेम। धाइ-धाइ दुम भेंटई ऊघी छाके प्रेम॥

उद्धवजीकी विचित्र दशा हो गयी ! आये थे ज्ञान देकर उनका विरहान खुज्ञाने—गुरु वनकर उन्हें योगकी दीक्षा देने; पर अब तो चेळा वनकर पुकार उठे—

उपदेसन आयौ हुतो, मोहि भयौ छपदेस।
चेळा बनते ही उन्होंने मथुराका राजनेत त्यागकर गोपी-पदपङ्कजपराग गोपका नेत्र धारण कर ळिया और उसी नेत्रमें ने भगवान्के पास
पहुँचे । इस समय उन्हें यह होश नहीं था कि मैं यदुवंशी उद्भव हूँ; ने अपनेको गोपियोंके चरणोंका चाकर समझते थे, जगत्को भी इसी रूपमें देखते
थे । अतएव भगवान् श्रीकृष्णको भी ने यदुनाय कहना मूळ गये और गोपीनाथके नामसे ही पकारने छो —

ऊधी जदुपति पै चले, किएँ गोप को भेस॥ भुल्यो जदुपति नाम, कहां गोपाल गुर्साई! एक बेर बज जाहु, देहु गोपिनि दिखराई॥'

उद्भव कहने छमे—हे गोपाल, हे गोपीनाय ! एक धार चलो न वजको । उस प्रेमलोकको छोड़कर यहां इस रूखी-सूखी मथुरामें कहाँ आ बसे !

> हृंदाबन सुख छाँडि के, कहाँ वसे हो आय ? गोबरधन-प्रभु जानि के ऊधी पकरे पाय॥ ऊधी बज की प्रेम नेम बरन्यी सब आई। उमग्यो नैननि नीर, बात, कछ कही न जाई॥

उद्भव भगवान्के पैर पकड़कर फुफकार मारकर रोने लगे। भगवान् भी प्रेमविह्वल हो जमीनपर गिर पड़े और फिर अपने पीताम्बरसे आँसू पोंछते हुए बोले—ध्वाह, तुम तो खूब योग सिखाकर आये, उद्धव !'

> सूर स्वाम भूतल परे, नैन रहे जल छाड़। पोंछि पीत पट सों, कहाौ----(भले आए जोग सिखाइ'॥

भगवान् ने कहा — 'उद्भव ! देखा तुनने गोपवालाओंका निर्मल, विश्वद्ध, अहैतुक और अनन्य प्रेम ! इसीलिये मैं उन्हें क्षणभर नहीं भूल सकता !' धन्य ! इसी प्रसङ्गमें बज-रस-रसीले श्रीनन्ददासजी कहते हैं—

उद्भवजीने कहा---

करुनामई रसिकता है तुम्हरी सब झूर्टा। तबही की कही खास्त्र जबहि की बाँधी मूठी॥ में जान्यों बज जाय कें निरदय सुम्हरी रूप। जे तुम कों अवलंबहीं तिन कीं मेली कूप॥ कीन यह धर्म हैं?

पुनि-पुनि कहै, हे स्याम ! जाय बृंदाबन रहिये ! प्रेम परम को पुंज जहाँ गोपी सँग लहिये॥ भीर संग सब छादि कें उन लोगन सुख देहु। नातरु द्वव्यो जात है अबहीं नेह-सनेहु॥ करीगे ती कहा ?

उद्धश्वजीके शब्द सुनकर भगवान्की क्या दशा हुई ! सुनिये श्रीनन्द-दासजीके ही मुखारविन्दसे—

> सुनत सखा के बैन नैन आए भरि दोऊ। विवस प्रेम-आवेस रही नाहिन सुधि कोऊ॥ रोम-रोम प्रति गोपिका है गहुँ साँवर गात। काम-तरोरुह साँवरों, ब्रजबनिता ही पात॥ उलहि अँग अंग ते।

फिर किसी तरह सचेत होकर भगवान्ने कहा—

ह्ने सुचेत कहि भलें सस्ता पठए सुधि लावन। भौगुन हमरे आनि तहाँ तें लगे बतावन॥ उनमें मोमें हे सस्ता ! छिन भिर अंतर नाहिं। ज्यों देख्यों मो माहिं वे, होंहूँ उनहीं माहिं॥ तरंगनि बारि ज्यें।

रसके बाद भगवान्ने अपना गोपीरूप दिखलाकर उद्धवका भ्रम दूर किया—

> गोपी आप दिखाइ एक करि कै बनवारी। ऊधौ के भरे नैन डारि ब्यामोहक जारी॥ अपनौ रूप बिहार कौ लीन्हों बहुरि दुराय। नंददास्स पावन भयौ, सो यह लीला गाय॥

> > प्रेम रस पुंजनी।

यह तो शब्दोंसे किया जा सकनेवाला वर्णन है। वास्तविक गोपी-प्रेम

तो इससे बहुत ऊँचा है । कुछ महानुभावोंकी धारणा है कि गोपियोंका भगवान् के प्रति वही प्रेम था, जो कान्ता—स्त्रीका अपने खामीके प्रति होता है। कुछ सज्जन कहते हैं कि यह बात नहीं है; जैसा परकीया—परायी स्त्रीका प्रेम अपने जारके प्रति होता है, वैसा प्रेम गोपियोंका था । मेरी समझसे ये दोनों ही उदाहरण गोपी-प्रेमके लिये पूरे लागू नहीं होते । यह सत्य है कि कान्ताभावमें शान्त, दास्य, सुख्य, वात्सल्य—चारोंका समावेश हो जाता है । पतिव्रता स्त्री अपना नाम, गोत्र, जीवन, धन-धर्म सभी कुछ पतिके अर्पण-कर प्रत्येक चेष्टा पतिके लिये ही करती है और पतिके सम्बन्धियोंकी सेवामें शान्तभाव, पतिकी सेवार्मे दास्यभाव, पतिके साथ परामर्श करनेमें सख्यभाव और भोजनादि करानेमें वात्सल्यभाव रखती है तथा अपना शरीर और मन सब भाँति निस्संकोचरूपसे पतिके अपण कर देती है: परंतु भगवान्के प्रति गोपियोंके समान केवल प्रेममूर्ति ग्रुद्ध भागवत जीवोंका जो प्रेम होता है, वह तो कुछ विलक्षण ही होता है। ऐसे ही परकीयाका भाव भी सर्वाज्ञ-पूर्ण नहीं है। परकीयाके प्रेमकी इतनी ही बात उदाहरणखरूपमें ली जा सकती है कि जैसे परकीयाकी चित्तवृत्ति घरका काम-काज करते हुए भी आठों पहर जारमें लगी रहती है, उसी प्रकार भक्तोंकी भी भगवान्में लगी रहती है: परंत परकीयाके मनमें तो अङ्ग-सङ्गरूप कामवासना रहती है, गोपियोंमें कामवासनाका लेश भी नहीं था। परकीयाका प्रेमास्पद जार होता है । भगवान् परमात्मामें जारभाव कभी नहीं हो सकता । परमात्मा सर्वथा ग्रद्ध और निर्विकार हैं: इसलिये यही कहा जाता है कि गोपी-प्रेममें दिव्य परकीया भाव है, जो परम विशुद्ध, सर्वथा अनन्य तो है ही, वरं इससे भी परे उस कोटिका है, जहाँतक हमारी कल्पना पहुँचती ही नहीं। इसीसे वह अनिवचनीय और अचिन्त्य है।

गोपी-प्रेम विलक्षण है । उसमें 'शृक्षार' है, पर 'राग' नहीं है; 'भोग' है, पर 'लौकिक अक्ससंयोग' नहीं है; 'आसिक्त' है, पर 'अज्ञान' नहीं है; 'वियोग' है, पर 'विछोह' नहीं है; 'कन्दन' है; पर 'दुःख' नहीं है; 'विरह' है, पर 'वेदना' नहीं है; 'सेवा' है, पर 'अभिमान' नहीं है; 'मान' है, पर 'धेर्य'

नहीं है; 'त्याग' है, पर 'संन्यास' नहीं है; 'प्रलाप' है, पर 'बेहोशी' नहीं है; 'ममता' है, पर 'मोह' नहीं है; 'अनुराग' है, पर 'कामना' नहीं है; 'तृप्ति' है, पर 'अनिच्छा' नहीं है; 'सुख' है, पर 'स्पृहा' नहीं है, 'देह' है, पर 'अहं' नहीं है; 'जगत्' है, पर 'माया' नहीं है, 'ज्ञान' है; पर 'ज्ञानी' नहीं है, 'ब्रह्म' है, पर 'निगुण' नहीं है; 'मुक्ति' है, पर 'ल्य' नहीं है ।

भगवान् श्रीकृष्ण और गोपियोंकी यह परम भावकी रासलीला नित्य है, प्रत्येक युगमें है, आज भी होती है; प्रत्येक युगके अधिकारी संतोंने इसे देखा है, अब भी अधिकारी देखते हैं, देख सकते हैं।

यदि इस प्रकारके प्रेमकी तिनक भी झाँकी देखकर धन्य होना चाहते हो, यदि इस अचिन्त्य प्रेमाणंबका कोई एक बिन्दु प्राप्त करना चाहते हो तो भोग और मोक्षकी अभिलाशाको छोड़ दो, श्रीकृष्णमें अपना चित्त जोड़ दो; प्राण खोलकर रोओ, उनके नाम और रूपपर आसक्त हो जाओ। बेच डालो अपना सब कुछ उनके एक रूपबिन्दुके लिये, सर्वस्व निछावर कर दो उनके चरणोंपर; लगा दो अपना तन, मन, धन उनकी सेवामें; सदाके लिये अपना सम्पूर्ण आत्मसमर्पण कर दो।

तुम पुरुष हो या स्त्री, ब्राह्मण हो या चाण्डाल, पुण्यात्मा हो या पापी—जो कुछ भी हो, ददताके साथ भगवान् श्रीकृष्णके निज-जन बननेकी प्रतिज्ञा कर लो। सारे जीवोंमें श्रीकृष्णके दर्शन करो; सुख-दु:ख, सम्पत्ति-विपत्ति और जीवन-मरण—सभीमें उस प्रेमास्पदको पहचानकर आनन्दानुभव करो। दिल खोलकर मुक्तकण्ठसे श्रीकृष्णनामका संकीर्तन करो, श्रीकृष्णके लिये सच्चे हृदयसे हृदयविदीर्णकारी कन्दन करो, सब जगह श्रीकृष्ण रसिक-शेखरकी त्रिभक्क माधुरी देखो। उनकी कृपा होगी और तुम्हें प्रेम मिलेगा, तुम कृतार्थ हो जाओगे। सबको कृतार्थ कर दोगे! यह निश्चय रक्खो!

जदिप जसोदा नंद अरु खालबाल सब धन्य। पै या जग मैं प्रेम की गोपी भई अनन्य॥

<sup>---</sup>रसखानिषी

### गोपी-प्रेम

कहा 'रसखान' सुन्त-संपति सुमार महँ, कहा महाजोगी हैं लगाएँ अंग छार कीं। साधें पंचानल, कहा सोएँ बीच जल, कहा जीत कीन्हें राज सिंधु वारापार कीं॥ तप-संजम, अपार जप तीरथ इजार अरे ! ब्रुझत छवार सोई है गैंवार, जिहिं कीन्हों नाहिं प्यार, नाहिं दरबार यार नंद के कुमार के मंदिरन दोठि ठहरात नाय, कंचन सदा दीपमाल लाख रतन उजारे और प्रभुताई सब कहाँ हों बखानों, प्रति-हारिनकी भीर भूप टरत न द्वारे न्हाय, मुकताहरू लुटाय, वीस बार गाय ध्यान कीजे सरकारे सौं। ऐसे ही भए तो कहा कीन्हों 'रससान' जु पे चित्त दे न कीन्ही प्रीति पीत पटवारे सौं॥

'गोपी-प्रेम' पर कुछ भी लिखना वस्तुतः मुझ-सरीखे मनुष्यके लिये अनिधिकार चर्चा है। गोपी-प्रेमका तत्त्व वही प्रेमी भक्त कुछ जान सकता है, जिसको भगवान्की ह्वादिनी शक्ति श्रीमती राधिकाजी और आनन्द तथा प्रेमके दिव्य समुद्र भगवान् सिचदानन्दघन परमात्मा श्रीकृष्ण खयं कृपापूर्वक जना देते हैं। जाननेवाला भी उसे कह अथवा लिख नहीं सकता; क्योंकि 'गोपी-प्रेम' का प्रकाश करनेवाली भगवान्की वृन्दावनलीला सर्वथा अनिवचनीय है। वह कल्पनातीत, अलौकिक और अप्राकृत है। समस्त कजवासी भगवान्के मायामुक्त परिकर हैं और भगवान्की निज आनन्दशक्ति योगमाया श्रीराधिकाजीकी अध्यक्षतामें भगवान् श्रीकृष्णकी मधुरलीलामें योग देनेके लिये व्रजमें प्रकट हुए हैं। व्रजमें प्रकट इन महारमाओंकी चरण-रजकी चाह करते हुए सृष्टिकर्ता ब्रह्मा ख्यं कहते हैं—

> मे नाथ स भूरिभागो वा तिरश्चाम। भवेऽत्र वान्यत्र न येनाहमेको रिप भवज्जनानां निपेचे तव अहो भाग्यमहो भाग्यं नन्दगोपव्रजीकसाम्। यन्मित्रं परमानन्दं पूर्णे ब्रह्म सनातनम्॥ तद भरिभाग्यमिह जन्म किमप्यठच्यां यद् गोकुलेऽपि कनमाङ्घिरजोऽभिषेकम्। यङ्जीवितं तु निखिलं भगवान मुकुन्द-यत्पदरजः श्रुतिमृग्यमेव॥ स्त्वद्यापि ( श्रीमद्भाव १० । १४ । ३०, ३२, ३४ )

'हे प्रभो ! मुझे ऐसा महान् सौभाग्य प्राप्त हो कि मैं इस जन्ममें अथवा किसी तियंक् योनिमें ही जन्म लेकर आपके दासोंमेंसे एक होक, जिससे आपके चरणकमलोंकी सेवा कर सकूँ । अहो ! नन्दादि ब्रजवासी धन्य हैं । इनके धन्य भाग्य हैं जिनके सुहृद् परमानन्दरूप सनातन पूर्णब्रह्म खयं आप हैं । इस धरातलपर ब्रजमें और उसमें भी गोकुलमें किसी कीड़े-मकोड़ेकी योनि पाना ही परम सौभाग्य है, जिससे कभी किसी ब्रजवासीकी चरण-रजसे मस्तकको अभिपिक्त होनेका सौभाग्य मिले ।'

जिन वजवासियोंकी चरण-धूलिको ब्रह्मा चाहते हैं, उनका कितना बड़ा महत्त्व है। ये वजवासीगण मुक्तिके अधिकारको ठुकराकर उसके बहुत आगे बढ़ गये हैं। इस बातको खयं ब्रह्माजीने कहा है कि 'भगवन् ! मुक्ति तो कुचोंमें विप लगाकर मारनेको आनेवाली पूतनाको ही आपने दे दी। इन प्रेमियोंको क्या वही देंगे—इनका तो आपको ऋणी बनकर ही रहना होगा।' और भगवान्ने खयं अपने श्रीमुखसे यह खीकार भी किया है! आप गोपियोंसे कहते हैं—

न पारयेऽहं निरवद्यसंयुजां स्वसाधुकृत्यं विदुधायुषापि वः। या माभजन् दुर्जरगेहश्रृङ्खलाः संवृद्यय तद् वः प्रतियातु साधुना॥ (श्रीमद्भा०१०।३२।२२)

'हे प्रियाओ ! तुमने घरकी बड़ो कठिन बेड़ियोंको तोड़कर मेरी सेवा की हैं । तुम्हारे इस साधुकार्यका मैं देवताओंके समान आयुमें भी बदला नहीं चुका सकता । तुम ही अपनी उदारतासे मुझे उन्नग्रण करना ।'

महात्मा नन्ददासजीकी रचनामें भगवान् कहते हैं-

तब बोले पिय नव किसार—हम रिनी तिहारे।
अपने हिय तैं तृरि करों सब दोप हमारे॥
कोटि कलप लगि नुम प्रति प्रति-उपकार करों जो।
हे मन हरनी तरुनी, उरिनी नाहिं होउँ तों॥
सकल विस्व अपबस करि मो माया सोहति है।
प्रेममई नुम्हर्रा माया मो मन मोहति है॥

सारे संसारक देव, मनुष्य, गन्धव, अधुर आदि जीवोंको कर्मांकी वेड़ीसे निरन्तर बाँघे रखनेवाल सिंबदानन्दघन, जगित्रयन्ता प्रभु गोपी यशोदाके हाथों ऊखलसे वंध जाते हैं। सारे जगत्को मायाके खेलमें सदा रमानेवाले मायापित हरि गोप-बालकोंसे खेलमें हारकर, खयं घोड़े बनकर उन्हें अपनी पीठपर चढ़ाते हैं। उन बजवासी नर-नारियोंको धन्य है ! एक दिनकी बात है—यशोदाजी घरके आवश्यक कामोंमें लग रही थीं, बालकृष्ण मचल गये और बोले—मैं गोद चढ़ूँगा। माताने कुळ ध्यान न दिया। इसपर खीझकर आप लगे रोने और आँगनमें लोटने। इतनेमें ही देविष नारद भगवान्की बाल-लीलाओंको देखनेकी लालसासे वहाँ आ पहुँचे। उन्होंने देखा, सचराचर विश्वके खामी परम आनन्दमय भगवान् माताकी गोदपर चढ़नेके लिये जमीनपर पड़े रो रहे हैं। इस दृश्यको देखकर देविष गद्गद हो गये और यशोदाको पुकारकर कहने लगे—

किं ब्र्मस्त्वां यशोदे कति कति सुरुतक्षेत्रवृन्दानि पूर्व गत्वा कीष्टग् विधानेः कति कति सुरुतान्यर्जितानि त्वयैव। न शको न खयम्भूनं च मदनरिपुर्यस्य छेमे प्रसादं तत्पूर्णं ब्रह्म भूमौ विद्युटति विलपत् कोडमारोदुकामम्॥

यशोदे ! तेरा सौभाग्य महान् है । क्या कहें, न जाने त्ने पिछले जन्मोंमें तीर्थोमें जा-जाकर कितने महान् पुण्य किये हैं ! अरी ! जिस विश्वपति, विश्वस्रधा, विश्वरूप, विश्वाधार भगवान्की कृपाको इन्द्र, ब्रह्मा और शिव भी नहीं प्राप्त कर सकते, वही पूण्ब्रह्म आज तेरी गोद चढ़नेके लिये जमीनपर पड़ा छोट रहा है !'

जो विश्वनायक भगवान् मायाके दृढ़ सूत्रमें बॉंध-बॉंधकर अखिल विश्वकों निरन्तर नाच नचाते हैं, वे ही विज्ञानानन्दवन भगवान् गोपियोंकी प्रेम-मायासे मोहित होकर सदा उनके ऑंगनमें नाचते हैं! उनके भाग्यकी सराहना और उनके प्रेमका महत्त्व कौन बतला सकता है। रसखानि कहते हैं —

सेस, महेस, गनेस, दिनेस, सुरेसहु जाहि निरंतर ध्यावें। जाहि अनादि, अनंत, अखंड, अछेद, अभेद सुबेद बतावें॥ नारद-से सुक-व्यास रटें, पिच हारे, तऊ पुनि पार न पावें। ताहि अहीर की छोहरियाँ छिछया भिर छाछ पै नाच नचावें॥

गोपियोंके भाग्यकी सराह्ना करते हुए परम विरागी, सदा ब्रह्मखरूप मुनि शुक्तदेवजी कहते हैं—

> नेमं विरिञ्चो न भवो न श्रीरप्यक्कसंश्रया। प्रसादं छेभिरे गोपी यत्तत् प्राप विमुक्तिदात्॥ (श्रीमद्रा०१०।९।२०)

'महा, शिव और सदा हृदयमें रहनेवाली लक्ष्मीजीने भी मुक्तिदाता भगवान्का वह दुर्लभ प्रसाद नहीं पाया, जो प्रेमिकाश्रेष्ठ गोपियोंको मिला।' इसी प्रकार ज्ञानिश्रेष्ठ उद्धवजी कहते हैं—

नायं श्रियोऽङ्ग उ नितान्तरतेः प्रसादः स्वयोषितां निलनगन्धरुवां कुतोऽन्याः। रासोत्सवेऽस्य भुजदण्डगृद्दीतकण्ठ-लब्धाशिषां य उदगाद् व्रजवञ्जवीनाम्॥ (श्रीमद्भा०१०।४७।६०)

### श्रीगोपाङ्गना

'रासोत्सवके समय भगवान्के भुजदण्डोंको गलेमें धारणकर पूर्णकामा व्रजकी गोपियोंको श्रीहरिका जो दुर्लभ प्रसाद प्राप्त हुआ था, वह निरन्तर भगवान्के वक्षःस्थलमें निवास करनेवाली लक्ष्मीजीको और कमलकी-सी कान्ति और द्वागन्थसे युक्त सुरस्रन्दिरयोंको भी नहीं मिला, फिर दूसरेकी तो वात ही क्या है।

सूरदासजी कहते हैं---

बनी सहज यह लूट हरिकेलि गोपीन कें, सुपनें यह कृपा कमला न पावै। निगम निरधारि त्रिपुरारिष्ट विचारि रह्यो, पचि रह्यौ सेस, नहिं पार पावै॥ बहुर अरु बहुर गंधरबर्ना, किनरीं पंनगनीं चितवन नहिं मॉम देत करताल वे लाल गोपाल सों, पकरि ब्रजबाल कपि ज्यों नवावें॥ × देन कहि लौनी पुनि चाहि रहत बदन हँसि स्बभुज बीच छै है धाम के काम ब्रजबाम सब भूलि रहीं, बलराम के संग डोलैं॥ कान्ह सूर गिरधरन मधु चरित मधु पान के, और अमृत कछु आन और सुख रंक की कौन इच्छा करे, मुक्तिह लीन सी खारी लागे॥ भक्तवर नागरीदासजीके शब्द हैं---जयति छलितादि देवीय वज श्रुतिरिचा, कृष्ण प्रिय केलि आधार अंगी। आनंदमय रूपनिधि, जुगळ-रस-मत्त सकल सुख समय की छाँह संगी॥ गौरमुख हिमकिरन की जु किरनावकी, स्रवत मधु गान हिय पिय तरंगी। संकेत आकारिनी, 'नागरी' स**ब**ङ गनत गुनगननि मति होति पंगी॥

गोपियोंकी चरण-रज पानेके लिये व्रजमें लता-गुल्मौषधि बननेके इच्छुक और गोपियोंका शिष्यत्व प्रहण करके गोपीभावको प्राप्त हुए भक्त उद्भवसे खयं भगवान्ने कहा है—

> न तथा मे प्रियतम आत्मयोनिर्न शंकरः। न च संकर्षणो न श्रोनैंवात्मा च यथा भवान्॥ (श्रीमदा० ११ । १४ । १५ )

'हे उद्भव ! मुझे ब्रह्मा, संकर्षण, लक्ष्मी और अपना आत्मा—ये भी उतने प्रियतम नहीं हैं, जितने तुम-जैसे भक्त हैं।'

इससे गोपियों के महत्त्वकी किंचित् कल्पना हुई होगी । भगवान्की ऐसी प्रियतमा गोपियों के प्रेमका वर्णन मुझ-जैसा मनुष्य कैसे कर सकता है । परम वैराग्यकी प्राप्ति होनेपर कहीं प्रेमका अधिकार मिलता है और उस दिन्य प्रेम-राज्यमें प्रवेश कर चुकनेवाले महात्माओं के प्रसादसे ही दुर्गम प्रेमपथपर अप्रसर होकर भक्त उस प्रेमामृतका कुछ आखाद प्राप्त कर सकता है । यह साधन-सापेक्ष है । केवल अध्ययन या प्रन्थपाठसे वहाँ तक पहुँच नहीं हो सकती । तथापि भगवत्क्रपासे इधर-उधरसे जो कुछ बातें ज्ञात हुई हैं, उन्हींका कुछ थोड़ा-सा भाव संक्षेपमें लिखनेकी चेष्टा यहाँ की जाती है । भाग्यवान् प्र्यपाद प्रेमीजन कृपापूर्वक अपराध और घृष्टता क्षमा करेंगे ।

### गोपी-प्रेमका खरूप

गोपी-प्रेममें रागका अभाव नहीं है, परंतु वह राग सब जगहसे सिमट-कर मुक्ति और मुक्तिके दुर्गम प्रलोभन-पर्वतोंको लाँ वकर केवल श्रीकृष्णमें अपण हो गया है। गोपियोंके मन, प्राण— सब कुछ श्रीकृष्णके हैं। इस लोक और परलोकमें गोपियाँ श्रीकृष्णके सिवा अन्य किसीको भी नहीं जानतीं। उनका जीवन केवल श्रीकृष्ण-सुखके लिये है; उनका जागना-सोना, खाना-पीना, चलना-किरना, शृङ्गार-सज्जा करना, कबरी बाँधना, गीत गाना, बात-चीत करना— सब श्रीकृष्णको सुख पहुँचानेके लिये है। श्रीकृष्णको सुखी देखकर ही सम्पूर्ण कामनाओंसे सर्वथा शून्य उन गोपियोंको अपार सुख होता है। भगवान्ने खयं कहा है—

### श्रीगोपाङ्गना

निजाक्समिप या गोप्यो ममेति समुपासते। ताभ्यः परं न मे पार्थ निगृढप्रेमभाजनम्॥

'हे अर्जुन! गोपियाँ अपने शरीरकी रक्षा उसे मेरी वस्तु मानकर करती हैं। गोपियोंको छोदकर मेरा निगृद प्रेमपात्र और कोई नहीं है।'

यहाँ यह प्रश्न होता है कि सुख-समुद्र विज्ञानानन्दघन भगवान्को सुख पहुँचाना कैसा, क्या गोपियोंके द्वारा ही भगवानुको सुख मिलता है! भगवानु क्या खयं सुखसंदोह नहीं हैं ! हैं क्यों नहीं, शक्तिमान् भगवान्की ही ह्नादिनी शक्ति तो श्रीराधिकाजी हैं: वे इस शक्तिको अपनी वंशीध्वनिद्वारा सदा अपनी ओर खींचते रहते हैं। भगवान्की यह राक्ति खाभाविक ही अपनी सारी अनुगामिनी अङ्गराक्तियोंसहित सदा-सर्वदा भगवान्की ओर खिचती रहती है और भगवान् उस आह्वादको पाकर पुन: उसे उन्हीं शक्तियोंको-प्रेमी भक्तोंको बाँट देते हैं । भक्त भगवान्की बाँधुरीकी ध्वनि—भगवान्का आवाहन सुनकर, धर-द्वारकी सुधि भुलाकर, प्रमत्त होकर, अपना सर्वस्व न्योछावरकर भगवान्को सुखी करनेके लिये दौड़ता है, भगवान् उसकी दी इई सुखकी भेंटको खीकार करते हैं और फिर उसीको छौटा देते हैं। दर्पणमें अपनी शोभा भरकर दर्पणको शोभायुक्त बनानेवाला पुरुष उस शोभाको खयं ही वापस पा जाता है और वह सुख लौटकर उसीको मिल जाता है। इसी प्रकार परम सुखसागर भगवान् गोपियोंके सुखकी भेंटको स्वीकारकर, उनकी इस कामनाको कि 'श्रीकृष्ण हमें देखकर, हमारी सेवा सीकारकर, हमारे साथ खेळकर सुखी हों पूरी कर देते हैं। भगवान् सुखी होते हैं और वह सुख अपरिमितहूपमें बढ़ाकर उन्हींको दे देते हैं। गोपियोंके प्रेमकी यही विशेषता है कि गोपियोंमें निज सुखकी कामना रतीभर भी नहीं है। उनके मनमें अपने सुखके छिये कल्पना ही नहीं होती । वे तो अपने द्वारा श्रीकृष्णको सुखी हुए देखकर ही दिन-रात सुख-समुद्रमें डूबी रहती हैं। गोपियोंका प्रेम काम-कालिमाशून्य है; वह निर्मल भास्कर है, सर्बया दिव्य है, अलौकिक है ! श्रीचैतन्यचिरतामृतमें काम और 'प्रेम' का मेद बतळाते हुए कहा गया है---

कामेर तात्पर्य निज सस्भोग केवल, कृष्ण-सुख तात्पर्य प्रेम तो प्रबल । लोक-धर्मः वेद-धर्म, देह-धर्म, कर्म, र्धर्य, देह-सुख, आत्म-सुख-मर्म॥ त्याग करये, करे क्रणोर सर्व भजन, करे कृष्ण-सुख हेतु प्रेमेर सेवन। अतएव काम-प्रेमे बहुत अन्तर, निर्मल प्रेम अन्धतमः

काम और प्रेममें वड़ा ही अन्तर है, हम विशयविमोहित जीव कामको ही प्रेम मानकर पाप-पङ्कमें फँस जाते हैं। काम जहर मिला हुआ मधु है, प्रेम दिव्य खर्गीय सुधा है। काम थोड़ी ही देरमें दुःखके रूपमें वदल जाता है, प्रेमकी प्रत्येक कसकमें ही सुखसुधाका खाद मिलता है। काममें इन्द्रियन्ति, इन्द्रियचरितार्थता है; प्रेममें तन्मयता, प्रियतम-सुखकी नित्य प्रवल्ल आकाङ्क्षा है। काममें इन्द्रियतृप्ति सुखरूप दीखनेपर भी परिणाममें दुःखरूप है, प्रेम सदा अतृप्त होनेपर भी नित्य परम सुखरूप है। काम खण्ड है, प्रेम अखण्ड है। काम क्षयशील है, प्रेम नित्य वर्धनशील है। काममें विषयतृष्णा है, प्रेममें विषयविस्मरण है। कामका लक्ष्य विपय है, आत्मतृप्ति है; प्रेमका विपय पूर्ण त्याग है और चरम आत्मविस्मृति है।

यथार्थ प्रेमसे ही कामका नारा हो जाता है। यद्यपि प्रेमी अपने प्रेमास्पदको सुख पहुँचानेकी इच्छाको कामना ही मानता है और समस्त इन्द्रियाँ, मन और बुद्धि एकमात्र प्रेममुखी होनेसे उसे कामना ही कहते हैं, परंतु वह शुद्ध प्रेम यथार्थमें काम नहीं है। गौतमीय तन्त्रमें आया है—

> प्रेमेंच गोपरामाणां काम इत्यगमत् प्रथाम्। इत्युद्धवादयोऽप्येतं वाञ्छन्ति भगवित्रयाः॥

गोपियोंके प्रेमका नाम काम होनेपर भी वह असलमें काम नहीं, किंतु शुद्ध प्रेम है। महान् भगवद्गक्त उद्धव-सरीख महात्म। इसी 'काम' नामक प्रेमकी अभिलाषा करते हैं; क्योंकि गोपियोंमें निजेन्द्रियमुखकी इच्छा है ही नहीं। वे तो भगवान् श्रीकृष्णको साक्षात् भगवान् समझकर ही अपने

### श्रीगोपाङ्गना

सकल अज्ञोंको सम्पूर्णरूपसे अर्पणकर उन्हें सुखी करना चाहती हैं। श्रीचैतन्यचरितामृतमें इन विषयासिक्तशून्य श्रीकृष्णगतप्राणा गोपियोंके सम्बन्धमें कहा है—

> निजेन्द्रिय-सुस-हेतु कामेर ताखर्य, तात्पर्य कृष्णसुस गोपीभाव वर्ष। गोपिकार. निजेन्द्रिय-सुख-वान्छा नहे संगम-विहार ॥ कृष्ण-सुस रेतु करे आत्म-सुस-दुःस गोपी ना करे विचार, कृष्ण-सुख हेत्र करे सब करि परिस्थाग. सब हेतु करे गुद

अपने तन, मन, धन, रूप, यौवन, लोक, परलोक सबको श्रीकृष्णकी **द्यख-सामग्री समञ्जक्त श्रीकृष्म-सु**खके लिये शुद्ध अनुराग करना ही पवित्र गोपीभाव है। इस गोपीभावमें मधुर-रसकी प्रधानता है। रस पाँच हैं---**शान्त, दास्य, सद्**य, वात्सल्य और माधुर्य । लौकिक और ईश्वरीय—दिव्य भेदसे ये पाँचों रस दो प्रकारके हैं। अर्थात् लौकिक प्रम भी उपर्युक्त पाँच प्रकारका है और दिव्य प्रेम भी पाँच प्रकारका है । परंतु **इन पाँचोंमें मधुर-रस—कान्ता**प्रेम सबसे ऊँचा है; क्योंकि *इस*में दास्य, सद्ध्य, वात्सल्य—ये चारों ही रस विद्यमान 🝍 । यह अधिक गुणसम्पन होनेसे अधिक खादिष्ट है, इसीलिये इसका नाम 'मुबर' है । इसी प्रकार दिव्य प्रेममें भी कान्ताप्रेम—मधुर-रस ही सर्वप्रधान है। शान्त और दास्यरसमें 'भगवान् ऐश्वर्यशान्नी हैं, मैं दीन हूँ; भगवान् खामी हैं, मैं सेवक हूँ'--ऐसा भाव रहता है। इसमें कुछ अलगाव-सा है, भव है और संकोच है; परंतु सख्य, वात्सल्य और माधुर्यमें क्रमशः भगवान् अधिकाधिक निजजन हैं, अपने प्यारे हैं, प्रियतम हैं । इनमें भगवान् ऐश्वर्य-को मुलाकर, विभूतिको छिपाकर सखा, पुत्र या कान्तरूपसे भक्तके सामने सदा प्रकट रहते हैं; इन रसोंमें प्रार्थना-कामना है ही नहीं । अपने निज जनसे प्रार्थना कैसी ! उसका सब कुछ अपना ही तो है ! इनमें भी कान्ता-भाव सर्बप्रधान है। कान्ताभावमें पिछले दोनों रसोंका— सद्ध्य और वात्सल्य- का पूर्ण समावेश है। यहाँ भगवान्की सेवा खूब होती है, इतनी होती है कि सेवा करनेवाला भक्त कभी थकता ही नहीं; क्योंकि यह मालिककी सेवा नहीं है, प्रियतमकी सेवा है। प्रियतमके सुखी होनेमें ही अपार सुख है— जितना सुख पहुँच, उतना ही थोड़ा; क्योंकि प्रियतमको जितना अधिक सुख पहुँचता है, उतने ही अपार सुखका अनुभव उसे सुख पहुँचानेवाली प्रेममयी प्रियतमाको होता है।

कान्ताभावमें परकीयाभाव त्याज्य है, घृणित है; क्योंकि उसमें अङ्ग-सङ्गरूप कामवासना रहती है और प्रेमास्पद 'जार-मनुष्य' होता है। परंतु दिव्य कान्ताभावमें - परमेश्वरके प्रति होनेवाले कान्ताभावमें एरकीयाभाव प्राह्य है. वह स्वकीयासे श्रेष्ट है, क्योंकि इसमें कहीं अङ्ग-सङ्ग या इन्द्रियतप्तिकी आकाङ्का नहीं है । प्रमास्पद पुरुप जार नहीं है, खयं 'विश्वारमा भगवान्' **हैं**----पति-पुत्रोंके और अपने सबके आत्मा परमात्मा **हैं**। इसीछि**ये गोपी**-प्रेम**में** परकीयाभाव माना जाता है। यद्यपि खकीया पतित्रता स्त्री अपना नाम. गोत्र, जोवन, धन, धर्म-सभी पतिक अपूर्ण कर प्रत्येक चेष्टा पतिके लिये ही करती है, तथापि परकीयाभावमें तीन बातें विशेष होती हैं--प्रियतमका निरन्तर चिन्तन, उससे मिलनेकी अतृह उत्कण्ठा और प्रियतमर्मे दोषदृष्टिका सर्वथा अभाव। खकीयामें सदा एक ही घरमें एक साथ निवास होनेके कारण ये तीनों ही बातें नहीं होती । गोपियाँ भगवान्को नित्य देखती थीं, परंत परकीयाभावकी प्रधानतासे क्षणभरका वियोग भी उनके छिये असहा हो जाता था, आँखोंपर पलक बनानेवाले विधाताको वे कोसती थीं: क्योंकि पलक न होते तो आँखें सदा ख़ली ही रहतीं गोपियाँ कहती हैं-

> अटित यद् भवानिक्क काननं त्रुटिर्युगायते त्वामपद्द्यताम्। कुटिलकुन्तलं श्रीमुखं च ते जड उदीक्षतां पक्ष्मकृद् दशाम्॥ (श्रीमद्भा०१०।३१।१५)

'जब आप दिनके समय वनमें विचरते हैं, तब आपको न देख सकनेके

कारण इमारे लिये एक-एक पल युगके समान बीतता है। फिर संध्याके समय जब इम वनसे लौटते हुए आपके घुँघराली अलकावलियोंसे युक्त श्रीमुखको देखती हैं, तब हमें आँखोंमें पलक बनानेवाले ब्रह्मा मूर्ख प्रतीत होने लगते हैं। अर्थात् एक पलक भी आपको देखे बिना हमें कल नहीं पड़ती।'

भगवान्का नित्य चिन्तन करना, पलभरके अदर्शनमें भी महान् विरह-वेदनाका अनुभव करना और सर्वतोभावसे दोष-दर्शनरहित होकर आत्म-समर्पण कर चुकना गोपियोंका स्वभाव था । इसीसे वे उस प्रियतमसेवाके सामने किसी बातको कुछ भी नहीं समझती थीं । लोक, वेद - सबकी मर्यादाको छोड़कर वे कृष्णानुरागिणी बन गयी थीं । भोग और मोक्ष दोनों ही उनके लिये सर्वथा तुन्छ और त्याज्य थे ।

ऐसे भक्तोंके लिये भगवान् क्या कहते हैं, सुनिये—

अनुव्रजाम्यहं नित्यं पूर्ययेत्यङ्च्रिरेणुभिः॥ (श्रीमद्भा०११।१४।१६)

'उनकी चरण-रजसे अपनेको पिन्न करनेके लिये मैं सदा उनके पीछे-पीछे घूमा करता हूँ।' इसी कारण गीतगोविन्दकारने 'बेहि मे पदपल्लब-मुदारम्' कहकर भगवान्से श्रीराधाजीके पद-कमलकी चाह करायी है। और इसी आधारपर रिसक रसखानिजीने कहा है—

बहा में हूँदगौ पुरानन गानन, बेद-रिचा सुनि चौगुने चायन। - देक्यौ-सुन्यौ कबहूँ न कितै, वह कैसे सरूप औ कैसे सुभायन॥ टेरत-हेरत हारि परगौ, रसखानि बतायौ न लोग-सुगायन। - देख्गौ, दुरगौ वह कुंज-कुटीरमें बैठ्यौ पलोटत राधिका-पायन॥

यद्यपि भक्त कभी यह चाहता नहीं कि भगवान् प्रियतम मेरे पैर दबायें, फिर भी वहाँ तो सर्वथा ऐक्य होता है । कोई छोटा-बड़ा रहता ही नहीं। महाभारतमें सखा-भक्त अर्जुनके साथ भगवान् श्रीकृष्णके व्यवहारका वर्णन संजयने कौरवोंकी राजसभामें किया है । अर्जुनसे ही जब वैसा व्यवहार था, तब गोपियोंके समान मक्तोंकी तो बात ही निराठी है । गोपियोंका परकीया-भाव दिव्य है । ठौकिक विषय-विमोहित मनवाले मनुष्य इसका यथार्थ भाव

नहीं समझकर अपने वृत्तिदोषसे उनपर दोषारोपण कर बैठते हैं । असकीं त्रजगोपिकाओं का प्रेम अत्यन्त उच्चतम अवस्थापर स्थित है। उसमें सभी रसींका विकास है, परंतु मधुर-रस प्रधान है। यह मधुर-रस उत्तरोत्तर बढ़ता हुआ प्रेम, स्लेह, मान, प्रणय, राग, अनुराग और भाषप्यन्त पहुँच जाता है। भाक्की पराकाष्ठा ही महाभाव है। यह महाभाव केवळ प्रात:स्मरणीया कजदेवियों ही था। श्रीभगवान् ने प्रेमिक भक्तों की प्रेमकामना पूर्ण करने के ळिचे कज-मण्डळमें इस सचिदानन्दमयी दिव्य छीछाको प्रकट किया था। गोपी-प्रेमकी यह पवित्र छीछा भगवान् ने रमणाभिछापासे अथवा गोपियों को काम-बासना-तृप्तिके लिये नहीं की थी; न तो भगवान् में रमणाभिछापा ची और न गोपियों कामवासना ही। यह तो की गयी थी जगत्के जीवों के कामनाशके लिये। रासली छाप्रकरणको समाप्त करते हुए सुनवर शुकदेवजी कहते हैं—

विक्रीडितं व्रजवधूभिरिदं च विष्णोः
श्रद्धान्वितोऽनुश्रृणुयाद्थ वर्णयेद् यः।
भक्ति परां भगवित प्रतिल्लभ्य कामं
इत्रोगमाश्वपद्दिनोत्यविरेण धीरः॥
(श्रीमद्गा०१०।३३।४०)

'जो धीर पुरुष व्रजवालाओंके साथ भगवान् विष्णुके ( श्रीकृष्णके ) इस रासविहारीकी कथाको श्रद्धापूर्वक सुने या पढ़ेगा, वह शीन्न ही भगवान्की पराभक्तिको प्राप्तकर इदयके रोगरूप कामविकारसे छूट जायगा।'

जिस लीलाके भलीभाँति समझकर श्रद्धापूर्वक सुनने-पढ़नेसे ही हृद्रोग—कामिवकार नष्ट होकर पराभक्ति प्राप्त होती है, उस जेलाके करनेवाले नायक श्रीभगवान् और उनकी प्रेयसी नायका गोपिकाजोंने कामिवकार देखना या कल्लाकत मानवी व्यभिचारकी कल्पना करना कामिवमोहित विषयासक्त मनुष्योंके बुद्धि-दोषका ही परिणाम है। कजळीं परम पवित्र है, इस बातको प्रेमीजन भळीभाँति जानते हैं और इसीसे नारद-सहश देवर्षि और शिव-सहश महान् देव उसमें सम्मिष्टत होनेकी वाञ्छासे गोपीभावमें दीक्षित होते हैं। मृत्युकी बाट देखनेवाले राजा परीक्षित्को महाझानी शुक्तदेवजी इसीळिये कजळीं सुनाते हैं, जिससे

सहज ही पराभक्तिको प्राप्तकर परीक्षित् भगवान्के असली तत्त्वको जान हें और भगवान्को प्राप्त हो जायँ । भगवान् श्रीकृष्णने ज्ञाननिष्ठाके नामसे परामक्ति-प्राप्तिका कम ( और उसका फल ) बतलाते हुए कहा है---

बुद्धया विद्युद्धया युक्तो धृत्याऽऽत्मानं नियम्य च। शब्दादीन् विषयांस्त्यक्त्वा रागद्वेषौ ब्युदस्य यतवाकायमानसः। विविक्तसेवी लच्चाजी समुपाश्रितः ॥ वैराग्यं ध्यानयोगपरो नित्यं दर्प परिग्रहम्। कामं क्रोधं अहंकारं बलं कल्पते ॥ निर्ममः शान्तो ब्रह्मभूयाय विमुच्य प्रसन्नात्मा न शोचित न काङ्क्षति । ब्रह्मभूतः सर्वेषु भूतेषु मद्गक्ति लभते पराम् ॥ यश्चास्मि भत्तया मामभिजानाति यावान् तत्त्वतः। ततो मां तत्त्वतो बात्वा विशते तदनन्तरम् ॥ (गीता १८। ५१--५५)

अर्थात जब मनुष्य विशुद्ध बुद्धिसे युक्त, एकान्तसेवी, मिताहारी, मन-वाणी-शरीरको जीता हुआ, सदा वैराग्यको भलीभौति धारण करनेवाळा, निरन्तर ध्यानपरायण, दृढ़ धारणासे अन्तःकरणको वशमें करके शब्द-स्पर्शादि विषयोंको त्यागकर, राग-द्वेषको नष्ट करके, अहंकार, बल, दर्प, काम. क्रोध और परिप्रहको सर्वथा त्यागकर ममतारहित, शान्त हो जाता है, तभी वह ब्रह्मप्राप्तिके योग्य होता है; फिर ब्रह्मभूत होकर सदा प्रसन्नचित्त रहनेवाळा वह न किसी बातके लिये शोक करता है न किसी वस्तुकी आकाङ्का ही करता है और सब प्राणियोंमें समभावसे भगवान्को देखता है, तब उसे मेरी पराभक्ति प्राप्त होती है । उस पराभक्तिके द्वारा वह मेरे तत्त्वको भळीभाँति जान लेता है कि मैं कौन और किस प्रभाववाला हूँ, इसी परा-भक्तिसे मुझको तत्त्वसे जानकर भक्त तदनन्तर ही मुझमें घुल-मिल जाता है।

ध्यानपूर्वक देखा जाय तो गोपियोंमें उपर्युक्त सभी बातें पूर्णरूपसे थीं । विशुद्ध बुद्धिका इससे बढ़कर क्या प्रमाण हो सकता है कि वह सदा भगवान् श्रीकृष्णमें ही लगी रहे। श्रीकृष्णमिलनके लिये एकान्त-

सेवन—शरीरसे ही नहीं, मनसे भी एकान्त रहना, खान-पान भूल जाना, मन-वाणी-शरीरको विषयोंसे खींचकर एकमात्र प्रियतम श्रीकृष्णमें लगाये रखना, घर-परिवार आदि किसी भी भोग-पदार्थमें राग न रखना, निरन्तर प्रियतम श्रीकृष्णके ध्यानमें संलग्न रहना, मनमें श्रीकृष्णकी दृढ धारणासे अन्तः करणको श्रीकृष्णमय बनाये रखना, श्रीकृष्ण-विषयक पदार्थोंके सिना अन्य सभी शब्द-स्पर्शादि विषयोंको स्थाग देना, जगतकी दृष्टिसे किसी भी पदार्थमें राग-द्वेष न रखना, अहंकार, बल, दर्प, काम, क्रोध और परिप्रह—सबका श्रीकृष्णमें उत्सर्ग कर देना, घर-दार ही नहीं, खर्ग और मोक्षमें भी ममत्व न रखना, चित्तको सदा श्रीकृष्णके खरूपमें समाहित रखकर जगतुके विषयोंसे शान्त रखना और श्रीकृष्णको ब्रह्मरूपसे पहचान-कर उनसे मिलनेके लिये व्याकुल होना गोपियोंके चरित्रमें पद-पदपर प्राप्त होता है । इसके सिवा उनका नित्यानन्दमयी होकर सांसारिक पदार्थोंकी प्राप्त-अप्राप्तिमें हर्ष-शोकसे रहित होना और सर्वत्र श्रीकृष्णको सब प्राणियों में देखना भी प्रसिद्ध ही है। साधकोंको दीर्घकान्डके महान् साधनसे प्राप्त होनेवाकी ये बातें गोपियोंमें खाभाविक थीं: इसीसे भगवान श्रीकृष्णने उन्हें अपना रहत्य खोलकर बतला दिया और अपने खरूपका साक्षात दर्शन कराकर उनके साथ दिन्य क्रीडा करके उन्हें श्रीकृष्णरूप बना लिया। ज्ञानियोंसे विशेषता यह रही कि इसमें सारी बातें केवल विचारके आधारपर न रहकर प्रत्यक्ष इन्द्रियगम्य हो गयी । साक्षात् परब्रह्म महान् सुन्दर द्विभुज मुरलीमनोहररूपधारी बनकर खयं भक्तोंके साथ नाचे। उन्होंने अपनी रूपमाधुरीसे भक्तोंके चित्तको चुराकर, अपनी मुरछी-ध्वनिसे प्रेमी भक्तोंको खींचकर अपने पास <u>ब</u>ुला लिया **और उन्हें सब प्रकार कुतार्थ** किया । एक महात्माने दिन्यदृष्टिसे देखकर सखी-भावमें प्रवेश होकर कहा था-

श्र्णु सिख कौतुकमेकं नन्दिनिकेता**ङ्गणे मया दृष्टम्।** गोधूलिधूसराङ्गो नृत्यति वेदान्तसिद्धान्तः॥

'हे सिखि ! एक कौतुककी बात सुन । मैंने आज बाबा नन्दके आँगनमें वेदान्तके चरम सिद्धान्त ब्रह्मको गोधूकिश्रूसरिताङ्ग हुए नाचते देखा ।' ग्यानी बोधस्वरूप है होहिं ब्रह्म में लीन। निरखत पै लीला मधुर प्रेमी प्रेम प्रबीन॥ ग्यानी दिग गंभीर हरि सिंहद ब्रह्मानंद। प्रेमी सँग खेळत सदा चंचल प्रेमानंद॥ ग्यानी ब्रह्मानंद सौं रहत सदा भरपूर। पै प्रेमी निरखत सुखद दुरलभ हरि की नूर॥ प्रेमी भाग्य सराहि मुनि, ग्यानी विमल विवेक। चहैं सुदुरलभ प्रेम-पद तिज निजपद की टेक॥

### श्रीकृष्णकी रूपमाधुरी

भगवान्की उस रूपमाधुरीका वर्णन कौन कर सकता है। वे एक बार जिसकी ओर प्रेमकी नजरसे देख लेते, उसीपर प्रेमसुधा बरसाकर उसे अमर कर देते, उसकी सारी विषयासिकको नष्टकर अपना प्रेमी बना लेते। पण्डितराज जगनाथ कहते हैं—

रे चेतः कथयामि ते हितमिदं वृन्दावने चारयन् वृन्दं कोऽपि गवां नवाम्बुद्दिनभो वन्धुर्न कार्थस्त्वया। सौन्दर्यामृतमुद्गिरिद्भरभितः सम्मोद्य मन्द्सितै-रेष त्वां तव वल्लभांश्च विषयानाश्च क्षयं नेष्यति॥

पे चित्त ! तेरे हितके छिये तुझे सावधान किये देता हूँ—कहीं तू उस वृन्दावनमें गाय चरानेवाले, नवीन नील मेघके समान कान्तिवाले छैलको अपना बन्धु न बना लेना; वह सौन्द्र्यरूप अमृत बरसानेवाली अपनी मन्द मुसकानसे तुझे मोहित करके तेरे प्रिय समस्त विषयोंको तुरंत नष्ट कर देगा ।' अद्वैतसिद्धिकार मधुसूदनखामीजीको भी उसकी रूपछटाकै फंदेमें पड़कर खाराज्यसिंहासनसे ज्युत होना पड़ा था । वे कहते हैं—

अद्वैतवीथीपथिकैरुपास्थाः स्वाराज्यसिंहासनलब्धदीक्षाः । दाठेन केनापि वयं हठेन दासीकृता गोपवधूविटेन ॥ अद्वैतमार्गके अनुयायियोद्वारा पूज्य तथा खाराज्यरूपी सिंहासनपरं प्रतिष्ठित होनेका अधिकार प्राप्त किये हुए हमको गोपियोंके पीछे-पीछे

श्रीरा० मा० चि० ५७—

फिरनेवाले किसी धूर्तने इटपूर्वक (जबरदस्ती इच्छा न रहनेपर भी) अपने चरणोंका गुलाम बना लिया।'

त्रज-रस-रसीले सा**ह कु**न्दनलालजी श्रील**ल्टितकिशोरीजी बने हुए** कहते **हैं**—

नैन-चकोर मुख-चंदहू पे बारि डारों,
वारि डारों चित्तहि मनमोहन चितचोर पे।
प्रानहू कों वारि डारों हँसन दसन लाल,
हेरन कृटिलता औं लोचन की कोर पे॥
वारि डारों मनहि सुअंग-अंग स्थामा-स्थाम,
महल मिलाप रसरास की झकोर पे।
अतिहि सुवर वर सोहत त्रिभंगी लाल,
सरबस वारों वा ग्रीवा की मरोर पे॥

सर्वस्व वार देनेपर भी वह फिर अपनी तिरछी चितवनकी बरछीसे प्रेमी भक्तको घायल करता है और बार-बार उसकी ओर झाँक-झाँककर इस-हँसकर घावपर नमक युरकाता रहता है—

> देखों री ! यह नंदका छोरा बरछी मारे जाता है। बरछी-सी तिरछी चितवनकी पैनी छुरी चलाता है॥ हमको घायल देख बेदरदी मंद-मंद मुसकाता है। 'ललितिकियोरी' जपनम जिगरपर नीनपुरी बुरकाता है॥

श्यामकी तिरही नजरसे घायल प्रेमीका यह जलमेजिंगर कभी सूख ही नहीं सकता, वह सदा हरा रहता है और उसकी पल-पलकी कसक बहान गहरा था। वड़े भाग्यसे यह दिनोंदिन बढ़नेवाला घाव होता है और खयं साँबरेके वैद्य बनकर आनेगर भी यह अन्द्रा नहीं होता। श्यामसुन्दर-के दर्शनसे यह और भी वह जाता है, परंतु अदर्शन कभी सुद्राता नहीं। एकमात्र वे ही वैद्य हैं; परंतु वैद्य घाव बढ़ाते हैं, घटाते नहीं। इस घावके बढ़नेमें ही सुग्व है, इसीलिये घावसे कराहना और बार-बार घाव बढ़ानेका कार्य करना—यही बस, प्रेमियोंके जीवनका निस्य परम सुग्वदायी दुःख हो जाता है।

#### भीगोपाङ्गना

### मुरली और रास

यही हान्न उसकी मुरलीका है। जब वह बजती है, तब औरोंकी तो बात ही क्या, निर्बोज समाधिमें स्थित योगियोंकी समाधि भी टूट जाती है।

वह वंशीष्विन निकलते ही जडको चेतन और चेतनको जड बना देती है। इसीसे एक बार एक गोपीने न्यंगसे मुरलीकी महिमा गाते हुए कहा था—

मुरहर रन्धनसमये मा कुरु मुरळीरवं मधुरम्। नीरसमेधो रसतां कृशानुरप्येति कृशतरताम्॥

'हे मुरारे ! अरे, मेरे रसोई बनाते समय तो तुम कृपा करके अपनी मुरलीकी मधुर तान न छेड़ा करो; क्योंकि उस ध्वनिके आते ही मेरी सूखी लकड़ियाँ हरी हो रस टपकाने लगती हैं और आग बुझ जाती है, जिससे रसोई भी नहीं हो पाती ।' दूरसे मुरलीकी टेर सुनकर एक सखी दूसरीसे कहती है—

सुनती हो कहा, भजि जाहु घरै, विंध जाओगी नैन के बानन में।
यह बंसी 'निवाज' भरी विष सौं बगरावित है विष प्रानन में॥
अबहीं सुधि भूलिहों भोरी भट्ट, भँवरों जब मोठी-सी तानन में।
कुलकानि जो आपनि राखि चहों, दें रहों अँगुरी दोउ कानन में॥

इस वंशीकी और रासकी कुछ आछोचना किये बिना गोपी-प्रेमकी चर्चा अधूरी रह जाती है । इसलिये इन विषयोंपर भी कुछ विचार करना है।

श्रीकृष्णमिछनके लिये कारपायनीकी पूजा करनेवाली गोपियोंको बर देनेके दिन भगवान्ने उनके बल्ल हरणकर उनके निर्मल और अनन्य प्रेमकी परीक्षा की । उनका सारा भेद-ज्ञान हरण करके उन्हें निर्मल प्रेमपथकी अधिकारिणी समझकर मिछनका वरदान दिया । वल्लहरणलीलामें पाप देखना पापबुद्धिका परिणाम है । जीवात्माका परमात्माके सामने कोई पर्दा नहीं रह सकता । पर्दा मायामें ही है । सबके अन्तरात्मा भगवान्से कौन जीवारमा अपने अङ्गोंको छिपानेका भाव रख सकता है। वह जबतक छिपाता है, तबतक परमात्माको परमात्मा न समझकर अपने पृथक्तका अभिमान बनाये रखता है। चीरहरणसे गोपियोंका यह मोह भङ्ग हुआ। उन्होंने श्रीकृष्णको परमात्मा समझा और जीवभावके हेतु अभिमानके पर्देको तोड़कर भेदम्लक मायाके बस्लोंसे सर्वथा रहित होकर वे सर्वात्मरूप प्रभुके सामने आ गर्यो।

इसके कुछ दिनों वाद शरूपूर्णिमा आयी । भगवान्के मिलनका दिन आया । शारदीया रजनी, प्रफुल मिलिका, पूर्ण सुत्रां शुक्ती सुधामयी मधुर किरणें आदि उदीपन भावोंसे गोपियोंके हृदयमें एक अलक्ष्य आकाङ्क्षा जाग उठी, मानो उनका हृदय किसी अन्त्रभ्य वस्तुको चाहने लगा । यह थी श्रीकृण्यमिलनकी कामना ।

बस, इसी समय श्रीकृष्णकी मोहन मुरली बज उठी। शारद सुना-करकी ज्योरमाने, नील यमुनाके निर्मल सैकतमें स्थित, मन्दानिलसे आन्दोलित माधवी कुञ्जमें आत्माराम, पूर्णकाम, योगेश्वर, नित्य-नव नटवर मोहनकी मधुर मुरलीसे विश्व-विमोहन प्रेमके आवाहनका अनङ्गवर्षक आनन्ददायक संगीत प्रारम्भ हो गया। शुकदेवजी कहते हैं—

निशम्य गीतं तद्नङ्गवर्धनं व्रजस्त्रियः कृष्णगृहीतमानसाः । आजग्मुरन्योन्यमलक्षितोद्यमाः

स यत्र कान्तो जवलोलकुण्डलाः॥ (श्रीमद्रा०१०।२९।४)

'उस अनङ्गर्यम ( श्रीकृष्ण-मिलन-कामनाको बढ़ानेवाले ) गानके कानोंमें पड़ते ही समस्त वज-विताओंका मन श्रीकृष्णमय हो गया । वे उसी समय तुरंत सब कुळ छोड़कर अपने प्रियतम श्रीकृष्णके पास चली गयीं । उताबलीके कारण किसीने किसीको साथ लेनेका भी कोई प्रयत्न नहीं किया ( सब अन्य-अलग ही, जो जिस अवस्थामें थी, उसी अवस्थामें सब कुळ भूलकर दौड़ पड़ी )। उस समय वे इतने वेगसे चलीं कि सारे रास्ने उनके कानोंके कमनीय कुण्डल हिलते रहे ।'

अनङ्गके बढ़ जानेपर वे अपने-अपने पतियों के पास न जाकर श्रीकृष्ण-के पास क्यों गयी ! इसमें कारण है । उनका अनङ्ग लैकिक काम नहीं या, श्रीकृष्णमिलनकी योगिजन-दुर्लभ प्रवल कामना थी, जो किसी अङ्गवाली न होनेपर भी बड़ी प्रवल थी और जिसने उनको वरबस श्रीकृष्णकी ओर दौड़नेको बाध्य कर दिया था । वंशीध्विन अखण्डानन्द प्रदान करनेके लिये भगवान्का अनिवार्य निमन्त्रण था, उसे वे कंसे टाल सकती थीं ! उसे कोई भी नहीं टाल सकता । वह वंशी कैसे बजी, उसकी ध्विन कहाँतक गयी !

> हन्धन्नम्बुभृतश्चमरकृतिपरं कुर्वन् मुहुस्तुम्बुनं ध्यानादन्तरयन् सनन्दनमुखान् विसापयन् वेधसम् । औत्सुक्याविलिभवेलि चडुलयन् भोगीन्द्रमाघूर्णयन् भिन्दन्नण्डकडाहभित्तिमभितो वश्चाम वंशीध्वनिः॥

'वंशीका वह पवित्र संगीत अपनी सुधामयी खरलहरीसे समस्त वृन्दा-वनको आफ्लावित करता हुआ, आकाशमें पहुँचकर जलदसमूहको स्तम्भित करता हुआ, खर्गमें देवगायक तुम्बुरुको पुनः-पुनः चिकत करता हुआ, ब्रह्मलोकमें सनन्दनादि महामुनियोंकी निर्गुग ब्रधविषयक निर्बाज समाधिको भङ्ग करता हुआ, खयं प्रजापित ब्रह्मको विस्मित करता हुआ——यों ऊर्ध्वलोक-में अपनी विजयपताका फहराकर नीचे पातालकी ओर चला और वहाँ राजा बिलको चौंकाकर, नागराज अनन्त शेपनागके सहस्र फणोंको कँपाकर, अखिल ब्रह्माण्डकटाहको भेदकर श्रीकृष्णका वह वंशी-संगीत सब और फैल गया।'

परंतु इतनेपर भी इस आवाहन-संगीतको सुना भक्तोंने ही और वे उसी समय दौड़ चले। अब भी श्यामकी यह वंशी बैसे ही बजती है और प्रेमी भक्त अब भी उसे सुनते हैं। अस्तु!

भक्तप्रवर श्रीनन्ददासजी कहते हैं---

सुनत चलीं व्रज-बध् गीत-धुन्धि की मारग गहि। भवन भीति दुम कुंज पुंज कितहूँ अटकीं निर्हे॥ नाद अमृत कौ पंथ रँगीली सृक्षम भारी। तिर्हि व्रजतिय भले चलीं आन कोउ निर्हे अधिकारी॥ वे मुरलीकी ध्वनिको ळक्ष्य करके उन्मत्तकी भाँति चर्डी और भगवान्-श्रीकृष्णके चरण-प्रान्तोंमें जा पहुँची । यहाँ फिर प्रेम-परीक्षा होती है । मुख्यतया दो वातें देखनी हैं—(१) गोपियोंका किसी सांसारिक विषयमें मन आसक्त है या नहीं और (२) वे श्रीकृष्णको साक्षात् भगवान् समझती हैं या नहीं । इसीलिये पहले-पहल भगवान्ने उनसे कहा—

> स्वागतं वो महाभागाः प्रियं कि करवाणि वः। व्रजस्य।नामयं कश्चिद् ब्रूतागमनकारणम्॥ (भीमद्रा० १०। २९। १८)

'महाभागाओ ! तुम्हारा खागत है । कहो, मैं तुम्हारा क्या प्रिय कार्य करूँ ! त्रजर्में सब कुशळ तो है ! इस समय अपने यहाँ आनेका कारण बताओ ।'

गोपियाँ भगवान्की ऐसी वाणी सुनकर मुसकरा दीं, कुछ बोर्छी नहीं। भगवान् फिर बोर्छे---

> रजन्येषा घोररूपा घोरसत्त्वनिषेविता। प्रतियात वर्ज नेह स्थेयं स्त्रीभिः सुमध्यमाः॥ (भीमद्रा०१०।२९।१९)

'हे सुन्दरियो ! देखो, रात्रि बड़ी घोर है। इस समय बहुत-से भयानक जोव इधर-उधर फिर रहे हैं। इसलिये तुमलोग तुरंत व्रजको छोट जाओ। यहाँ स्नियोंका अधिक देर ठहरना छीक नहीं।'

गोपियोंने कुछ उत्तर नहीं दिया । भगवान् फिर बोले—

मातरः पितरः पुत्रा भ्रातरः पतयश्च वः ।

विचिन्वन्ति द्यपदयन्तो मा छढ्ष्वं बन्धुसाध्वसम् ॥

(श्रीमद्भा०१०।२९।२०)

'तुम्हें घरमें न देखकर तुम्हारे माता-पिता, पुत्र, भाई और पित आदि तुम्हें दूँइते होंगे। तुम यहाँ ठहरकर अपने घरवाळोंको व्यर्थ घनराहट-में न डाळो।'

यहाँ भगवान्ने सांसारिक अति निकटके सम्बन्धियोंकी बात याद

दिलाकर यह जानना चाहा कि देखें, गोपियों के मनमें उनके प्रति मोह या उनसे भय है या नहीं । ये मायिक जगत्में हैं या ईश्वराभिमुखी हैं ! परंतु गोपियाँ इस परीक्षामें पास हो गयीं । ऋषिपिनियाँ यहीं, इसी प्रसङ्गपर घर छोट गयी थीं । गोपियाँ कुछ नहीं बोलीं । उनके चित्तमें संसारकी आत्मीयताका कुछ भी मोह नहीं जाप्रत् हुआ । वे भगवान् परमात्मा श्रीकृष्णके प्रेममें इब रही थीं ।

चाँदनी रातकी सुन्दर शोभा देखकर गोपियोंके मनमें श्रीकृष्णप्रेम जागा था। यह जागृति लौकिक थी या दिन्य, इसीको जाँचनेके लिये भगवान्ने फिर कहा—

> दृष्टं वनं कुसुमितं राकेशकररञ्जितम् । यमुनानिळळीळेजत्तरुपळ्ळवशोभितम् ॥ तद् यात माचिरं गोष्ठं शुश्रुषध्वं पतीन् सतीः । कन्दन्ति वत्सा वालाश्च तान् पाययत दुद्यत ॥

> > (श्रीमद्भाव १०। २९। २१-२२)

'तुम रजनीशकी रिस्मयोंसे रिक्षत और यमुनाजलके स्पर्शसे शीतल मन्द-मन्द पवनकी गतिसे हिलते हुए नवपल्ल्वोंसे सुशोभित एवं कुमुद-कुसुम-मण्डित, मनोहर इस वृन्दावनकी शोमा देख चुर्की । अब हे सितयो ! देर न करो, तुरंत ही बज लौट जाओ और अपने-अपने पतियोंकी सेवा करो । देखो, बालक और तुम्हारी गायोंके बछड़े रो रहे होंगे, जाकर उन्हें दूध पिलाओ और गायें दुहो ।'

'सती' स्नीके लिये पति-सेवासे बढ़कर और कौन-सा महत्त्वका कार्य हो सकता है ! भगवान्ने 'सती' सम्बोधन करके गोपियोंको पतियोंकी याद दिलायी । माताको पुत्र और ग्वालिनोंको गौ-बल्लेड बड़े प्रिय होते हैं, उनका भी कहण शब्दोंमें स्मरण कराया । इनका मन पति-पुत्रोंमें है या सबसे विरक्त होकर केवल मुझ भगवान्में है, यह जाननेके लिये भगवान्ने इननी बातें कहीं । गोपियाँ अब भी कुल्ल नहीं बोलीं । अबकी बार अपने बाह्य सौन्दर्यकी महिमा दिखलाकर—यह जाननेके लिये कि ये केवल सौन्दर्यपर ही मोहित हैं या मुझे ईक्वर समझकर आयी हैं, भगवान्ने कहा—

अथवा मद्भिस्नेहाद् भवत्यो यन्त्रिताशयाः। आगता ह्युपपन्नं वः प्रीयन्ते मयि जन्तवः॥ (श्रीमद्भा० १०।२९।२३)

'अथवा यदि तुम मेरे स्नेहके कारण आसक्तचित्त होकर मुझे देखने आयी हो तो कोई दोषकी वात नहीं; क्योंकि मुझको देखकर सभी प्राणी प्रसन्न होते हैं।' परंतु—

भर्तुः शुश्रूपणं स्त्रीणां परो धर्मो ह्यमायया।
तद्भन्धूनां च कल्याण्यः प्रजानां चानुपोषणम् ॥
दुश्शीलो दुर्भगो वृद्धो जडो रोग्यधनोऽपि वा।
पतिः स्त्रीभिर्न हातव्यो लोकेप्सुभिरपातकी॥
अस्वर्ग्यमयशस्यं च फल्गु कुच्छूं भयावहम्।
जुगुप्सितं च सर्वत्र औपपत्यं कुलस्त्रियाः॥
(श्रीमद्रा १०। २९। २४-२६)

'हे कल्याणियो ! पित और उसके वन्धुओंकी निष्कपटभावसे सेवा करना तथा संतानका पालन-पोपण करना ही स्त्रियोंका परम धर्म है । जिन स्त्रियोंको ग्रुभ गित पानेको इच्छा हो, वे अपने अपातकी पितका किसी प्रकार भी त्याग न करे—चाहे वह बुरे खभाववाडा, अभागा, वृद्ध, मूर्ख, रोगी या निर्धन ही क्यों न हो । कुलस्त्रियोंके लिये उपपितकी (जारकी) सेवा करना सर्वथा निन्दनीय है; इससे खगकी प्राप्ति नहीं होती, संसारमें अपकीर्ति होती है । यह अत्यन्त ही निन्दनीय और भयदायक काय है ।

भगवान्ने सब बातें खोलकर कह दीं। 'यदि मुझको मनुष्य मानकर कामाभिलापासे आयी हो तो नरकगामिनी होओगी, संसारमें अयश होगा; क्योंकि यही वेदधर्म है।'

इस उपदेशसे भी गोपियाँ नहीं हिलीं, तब भगवान्ने उन्हें जाँचनेके लिये फिर कहा--

> श्रवणाद् दर्शनाद् ध्यानान्मयि भावोऽनुकीर्तनात् । न तथा संनिकर्षेण प्रतियात ततो गृहान् ॥ (श्रीमद्भा०१०।२९।२७)

(अच्छा, मुझमें कुछ महत्त्व समझकर आयी हो तो भी ) भेरे गुण-श्रवण, दर्शन, ध्यान और कीर्तनसे मुझमें जैसा प्रेम होता है, वैसा पास रहनेसे नहीं होता; इसिलये तुम अपने वरोंको छौट जाओ ।' ऋषिपित्नयाँ इसी प्रकारकी बात सुनकर छौट गयी थीं, परंतु गोपियाँ नहीं छौटीं। ऋषिपित्नयोंने भगवान् श्रीकृष्णको भगवान् तो जान लिया था, परंतु वरोंमें उनकी ममता थी। गोपियाँ संसारसे सर्वथा वैराग्यवती और भगवान्की मिहिमासे पूर्णतया पिरिचत थीं। गोपियाँ इस बातको जानती थीं कि 'भगवान् समस्त जगत्के आत्मा हैं। हमारे, हमारे पितयोंके, हमारे पुत्रोंके-—सबके एकमात्र आत्मा हैं। जगदात्मा भगवान्में औपपत्यकी (जारपनेकी) कभी कल्पना ही नहीं हो सकती; बड़े-बड़े ऋषि, मुनि, तपस्ती, योगी संसारके सारे बन्धनोंको तोड़कर सबसे उपराम होकर जिन सिचदानन्दघन प्रमुकी प्राप्ति चाहते हैं, वे ही साक्षात् परमात्मा सुन्दर प्रियतमके रूपमें हमारे सामने खड़े हैं, उन्हींके चरणोंमें हम उपस्थित हैं। अब इन्हें छोड़कर कहीं जाना मूर्खता नहीं तो क्या है। अतः प्रेममर्या गोपियाँ आँखोंमें आँमू भरकर प्रणयकोपके कारण गद्गद हुई वाणीसे बोर्ली—

मैवं विभोऽहिति भवान् गिद्तुं नृशंसं संत्यज्य सर्वविषयांस्तव पादमूलम्। भक्ता भजल दुरवप्रद मा त्यजासान् देवो यथाऽऽदिपुरुषो भजते मुमुश्लून्॥ यत्पत्यपत्यसुद्धदामजुवृत्तिरङ्ग स्त्रीणां स्वधर्म इति धर्मविदा त्वयोक्तम्। अस्त्वेवमेतदुपदेशपदे त्वयीशे प्रेष्ठो भवांस्तनुभृतां किल बन्धुरात्मा॥ (श्रीमद्भा०१०।२९।३१-३२)

न खलु गोपिकानन्दनो भवा-नखिलदेहिनामन्तरात्मदृक् । विखनसार्थितो विश्वगुप्तये सख उदेयियान् सात्वतां कुले॥ (श्रीमद्रा०१०।३१।४)

'हे सर्वब्यापक ! आपको ऐसे कठोर शब्द न**हीं** कहने चाहिये । हम

अन्य समस्त विषयोंको छोड़कर एकमात्र आपके चरणकमछोंमें ही अनुरक्त हैं। अतः जिस प्रकार आदिपुरुप श्रीनारायण मुमुक्षुओंको अपनाते हैं, आप भी इमलोगोंको इसी प्रकार प्रहण कि जिये, कभी वाणिये नहीं। हे कृष्ण ! आप खयं धर्मको जाननेवाचे हैं। (सबसे बढ़कर धर्म तो आपके चरणोंका आश्रय है, फिर आप धर्मिवर् हो हर कैसे हमें लौट जानेको कहते हैं।) आपने जो कहा कि पति, पुत्र और उत्धु-बान्ध्योंकी सेवा करना ही ख्रियोंका धर्म है सो यह उपदेश आप ईश्वरमें हो रहे; क्योंकि इस उपदेशके आश्रय आप ही हैं। आप ही धर्मकी अन्तिन गति हैं। पति, पुत्र आदि समस्त देहधारियोंके आप ही प्रिय बन्धु और आस्मा हैं। निश्चय ही आप केवल यशोदाके पुत्र नहीं बल्कि आप रानस्त देहधारियोंके अन्तः-करणके साक्षी हैं। हे सखे! ब्रह्माजीकी प्रार्थनामें आपने सम्पूर्ण जगत्की रक्षाके छिये यदुकुलमें अवतार लिया है।

हमें छिलिये नहीं । आप साक्षात् परमेश्वर हैं, आपके बिना पति-पुत्रादि किसीकी भी सत्ता और सम्भावना नहीं है । सबके आश्रय, सबकी गति, समस्त धर्मिके अधिष्ठान, ईश्वरोंके ईश्वर आपको छोड़कर हम कहाँ जायें और क्यों जायें !

गोपियाँ इस बातको जानती थी कि भगवान् श्रीकृष्ण पूर्ण पुरुषोत्तम, विज्ञानानन्दघन, विश्वारमा परमेश्वर हैं। परमेश्वर ही सबके आत्मा और चरमगति हैं, अब उन परमारमाको पाकर गोपियाँ वहाँसे क्यों हटने छगीं ? उन्होंने कहा—

कर्वन्ति हि त्वयि रतिं कुशलाः स्व आत्मन् पतिस्रुतादिभिरार्तिदैः नित्यप्रिये किम। प्रसीद परमेश्वर मा स्म छिन्द्या तम्रः भूतां त्विय चिरादरविन्दनेत्र॥ आशां सखेन भवतापहृतं ग्रहेप चित्तं यन्निर्विशत्युत करावपि गृह्यकृत्ये । पादौ पदं न चलतस्तव पाद्मू लाद् यामः कथं व्रज्ञमथो करवाम (श्रीमद्भा० १०। २९। ३३-३४) 'शास्त्र पुरुष अपने नित्यप्रिय आत्मारूप आपमें ही प्रेम करते हैं। इस छोकमें संसार-दुःख देनेवाले पति-पुत्रादिसे उन्हें क्या प्रयोजन है। अतः हे परमेश्वर! आप हमपर प्रसन्न होइये। हमारी चिरकाछकी आशा-छताको काटिये नहीं। अब हम किसी प्रकार घर नहीं जा सकर्ती। हमारा जो चित्त सुखपूर्वक घरमें आसक्त था, उसको आपने चुरा लिया, हमारे हाथ घरके कामोंमें टगे थे, वे भी चेष्टाहीन हो गये और हमारे पैर भी आपके चरण-कमछोंसे एक पग भी दूर नहीं हटना चाहते। हम किस प्रकार घर जायँ और वहाँ जाकर अब करें भी क्या।

भगवान्ने भक्तकी परीक्षा की, परीक्षामें भक्त उतीण हो गया, तब उसे मनोवान्छित फल दिया । योगेश्वरेश्वर भगवान्ने आत्माराम होकर गोपियोंके साथ आत्मरमण किया । इसके वाद भगवान् एक बार अन्तर्धान हो गये । पीछेसे गोपियाँ भगवान्के अदर्शनसे ब्याकुल होकर भगवान्को हुँदती और विविध विलाप करती रहीं—

### रोला

है गहुँ बिरह विकल तब वृक्षत दुम बेली बन। को जड़, को चैतन्य, कछु न जानत बिरही जन॥ हे मारुति ! हे जाति ! जूथिके ! सुनि हित दे चित । मान-हरन मन-हरन गिरिधरन लाल लखे इत॥ हे केतकि ! इत ते चितए कितहूँ पिय रूसे। कै नँदनंदन मंद मुसकि तुमरे मन मूसे॥ हे मुकता फल बेलि ! धरें मुकता मनि माला। निरखे नैन बिसाल मोहने नंद के छाला॥ मंदार उदार, बीर करबीर महामित । देखे कहुँ वलबीर धीर मन-इरन धीर-गति॥ हे चंदन ! दुखकंदन ! सब कहूँ जरत सिरावह। नँदनंदन जगबंदन चंदन इमहि मिलाव<u>ह</u>॥ बुझह री इन लतिन फूलि रहि फूलिन सोहीं। संदर पिय कर परस विना अस फूल न होहीं॥ हे सिख ! ये सृगवभू इनहि किन वृझ्हु अनुसरि। बहबहें इन के नैन, अबहिं कतहूँ चितए हरि॥ अहो कदंब, अहो अंब, निंब, क्यों रहे मौन गहि। अहो बट तुंग सुरंग बीर, कहुँ इत उकहे छहि॥ जमुन निकट के बिटप पूछि भहूँ निपट उदासी। क्यों किहेंहें सिख ! महा किंटन ये तीरथबासी॥ हे अबनी! नवनीत चोर चित चोर हमारे। राखे किते दुराइ बताबहु प्रानिपयारे॥ अहो नुरुसि कल्यानि! सदा गोबिंद पद प्यारी। क्यों न कहिति तू नँदनंदन सों बिथा हमारी॥ अपने मुख चाँदने चलें सुंदरि तिन माहीं। जहुँ आवै तम पुंज कुंज गहबर तर छाहीं॥

(नन्ददासजी)

वे बोर्ली---

धन्या अहो अमी आल्यो गोविन्दाङ्घश्वच्जरेणवः। यान् ब्रह्मशो रमा देवी द्धुमूर्ध्न्यघनुत्तये॥ (श्रीमद्भार्श्रार्श्रार्श्रार्श्रार्

'भगवान् श्रीगोविन्दकी चरणरज अत्यन्त पवित्र हैं। ब्रह्मा, शिव, रमा आदि भी इसको मस्तकपर घाष्ण करते हैं, हमलोग भी इसे मस्तक-पर धारण करें।' यों कहते-कहते वे श्रीकृष्णभे तन्मय होकर श्रीकृष्णकी-सी छीळाएँ करने लगीं।

> इहि विधि बन-बन दूँदि वृक्षि उनमत की नाईं। करन लगीं मनहरन लाल लीला मन भाईं॥ मोहन लाल रसाल की लीला इनहीं सोहैं। केवल तन्मय भईं कछु न जानें हम को हैं॥

> > (नन्ददासजी)

तदनन्तर पुनः भगवान्ने प्रकट होकर प्रत्येकके साथ एक-एक अलग-अलग बनकर रास किया।

रासका पहला खोक है---

भगवानिप ता रात्रीः शरदोत्फुल्लमिल्लिकाः। वीक्ष्य रन्तुं मनश्चके योगमायामुपाश्चितः॥

'भगवान्ने योगमायाको आश्रित करके रमणकी इच्छा की ।' इसके बाद 'आत्मारामोऽप्यरीरमत्' ( आत्माराम होकर रमण किया ), 'साक्षान्मन्मथमंभयः' (कामदेवको भी मोहनेवाले ), 'आत्मन्यवरुद्धसौरतः' (अस्खिलितवीर्य ), आत्मकाम, सत्यकाम, पूर्णकाम, योगेश्वरेश्वर आदि शब्द आते हैं, जिनसे यह सिद्ध होता है कि भगवान्की यह लीला परम दिव्य थी । इसमें छौकिक कामगन्धको जरा-सा भी स्थान नहीं है । 'भगवान्' शब्दसे हो सिद्ध होता है कि भगवान्में औपपत्य नहीं हो सकता; क्योंकि वे सबके आत्माराम हैं । जिनमें अगिमादि आठों ऐश्वर्य विद्यमान हों, जो धर्म, यश, श्री, वैराग्य और जनके अपार और अट्टट मंडार हों, उन्हींको भगवान् कहते हैं—

पेश्वर्यस्य समग्रस्य धर्मस्य यशसः श्रियः। ज्ञानवैराग्ययोश्चैव षण्णां भग इतीरणा॥ (श्रीविष्णुपुराण ६।५।७४)

इस प्रकार षडेश्वर्यपूर्ण भगवान् में कामवासना या औपपत्य घट ही नहीं सकता । भगवान्ने यह सारी लीका अपनी योगमायाके द्वारा की । जिसकी जैसी इच्छा थी, भक्तवाञ्छाकल्पतरु भगवान् की योगमायासे उसे वैसा ही होता प्रतीत हुआ । योगमाया ( भगवान् की अपनी दिव्य नित्य राक्ति ) के प्रभावसे ही निस्सङ्ग भगवान् सृष्टि, स्थिति और प्ररुयकी लीका किया करते हैं। ऐन्द्रजालिक जिस प्रकार अपने इच्छानुसार दर्शकोंको मोहित करके भनमानी घटनाएँ उन्हें दिखाता है, इसी प्रकार भगवान्ने योगभायासे लीलाएँ कीं । राधिकाजी योगमायाका खरूप थीं, योगमायाके दूसरे एक खरूपको पहले भेजकर कंसको संदेश दिलाया था और उसी योगमायाके द्वारा वजमें भगवान्ने दिश्य लोलाविलास किया । ब्रह्माके द्वारा गोप-बालकोंके और गोक्सोंके हरण किये जानेपर पाँच वर्षके शिश्च श्रीकृष्ण अपनी योग-मायाके प्रभावसे खयं गोप-बाह्यक, बळहे और उनके सारे सामान-कपड़े, सींग, लाठी आदि बन गये । छः वर्षके बालक श्रीकृष्णने अपनी योगमायाके प्रभावसे काळियदमन और दावाग्नि-पान किया। इसी अवस्थामें भगवान् ने अपने-को पतिरूपसे चाइनेवाछी व्रजबाछाओंका मायाश्रम दूर करके सम्पूर्ण आत्म-समर्पणकी योग्यता प्रदान करनेके लिये उनके वल-इरणकी छीला की । इसी योगमायाके प्रभावसे सात वर्षके बालक श्रीकृष्णको वजयुवतियोंने नवयौवन-

सम्पन्न देखा । इसी अपनी योगमायाके प्रभावसे रासमण्डलमें भगवान् कीड़ा (रमण) करते हुए प्रतीत हुए । इसी योगमायाके बलसे प्रत्येक गोपीने गोपीनाथको अपने साथ देखा । बालक जैसे दर्पणमें अपने प्रतिविम्बके साथ खल्छन्द खेलता है, इसी प्रकार योगमायाके द्वारा भगवान् श्रीकृष्णने अपनी छायाखरूपा गोपियोंसे विलास किया—

रेमे रमेशो व्रजसुन्दरीभि-र्यथार्भकः खप्रतिबिम्वविश्रमः॥

( श्रीमद्भा० १। ३३। १७ )

—और योगमायाके प्रभावसे ही ब्रजवासियोंने रासमें गयी हुई अपनी-अपनी पत्नियोंको अपने पास ही सोये हुए देखा—

मन्यमानाः स्वपादर्वस्थान् स्वान् स्वान् दारान् वजौकसः॥ (श्रीमद्रा० १०। ३३। ३८)

योगमायाके प्रभावसे ही कंसके दरबारमें प्रवेश करते समय एकादश-वर्षीय बालक श्रीकृष्णको मल्लोंने वज्रके समान, नागरिकोंने विलक्षण नरश्रेष्ठ-रूपमें, श्रियोंने सूर्तिमान् कामदेवके तुल्य, गोपोंने निज-जनके सदश, दुष्ट राजाओंने शासकके समान, वसुदेव और देवकीने पुत्ररूपमें, कंसने साक्षात् मृत्युरूपमें, विद्वानोंने विराट् पुरुषके रूपमें, योगियोंने परमतत्त्वके रूपमें और यादबोंने परम देवताके रूपमें देखा।

यह पूर्ण प्राम, सत्यकाम, योगेश्वरेश्वर, षडैश्वर्यपूर्ण, अवटवटनापटीयसी योगमायाके संचालक, ह्वादिनी राक्तिके राक्तिमान्, भक्तवाञ्छाकल्पतरु साक्षात् भगवान् और उन्हींके प्रतिबिम्बरूप भक्तोंकी दिन्य प्रेमलीला थी।

वास्तवमें श्रीकृष्णके साथ राधाका सर्वथा अभेद है। श्रीकृष्णके सौन्दर्य और माधुयका आखादन करनेवाली श्रीकृष्णकी अपनी ही ह्नादिनी राक्तिका नाम श्रीराधा है और श्रीकृष्णकी असंख्य राक्तियों मेंसे जो राक्तियाँ इस ह्नादिनी राक्तिकी पृष्टिकारिणी हैं, वे ही श्रीराधाकी सहचरी सिखयाँ श्रीगोपियाँ हैं। उनमें भी सखी, सहेली, सहचरी, दूतिका, दासी आदि कई भेद हैं। श्रीकृष्ण सुन्दरतम और मधुरतम हैं; इसीलिये वे रसराज, साक्षात् मन्मथमनमथ, कोटि-मनोज-लजावनहारे, कंदपके मूल बीज, दिन्य, नित्य

नवीन मदन, विज्ञानानन्दघन परमपुरुषोत्तम हैं; और श्रीराधा श्रीकृष्णके सौन्दर्य-माधुर्यसे मुग्ध कृष्णानुरागमयी, कृष्णभावमयी परा प्रकृति हैं। श्रीकृष्ण इस अपनी ही शक्तिद्वारा अपने सौन्दर्य-माधुर्यका रसाखादन करते हैं। यही रसराज श्रीकृष्ण और रसरङ्गिणी श्रीराधाकी पारस्परिक प्रेम-सम्पत्ति है। यह प्रेम मानवीय नहीं है, यह नरलोकमें नहीं होता। इसीलिये श्रीचैतन्यचरितामृतमें कहा गया है—

परकीया भावे अति रसेर उ**ह्यास**। ब्रज बिना इहार अन्यत्र नाह बास॥

इस अति रसके उल्लासरूप दिश्य परकीयाभावका त्रजके (दिश्य श्रीकृष्णप्रेममय गोलोकके) अतिरिक्त अन्यत्र कहीं निवास नहीं है और इसीलिये ये त्रजराज रसराज श्रीकृष्ण इस वृन्दावनको छोड़कर एक पैंड भी कहीं नहीं जाते—

## बुन्दावनं परित्यज्य पादमेकं न गच्छति।

भगवान् श्रीकृष्ण शुद्ध चिन्मय, शुद्ध आनन्दमय, शुद्ध प्रेममय, शुद्ध रसमय हैं और ये श्रीकृष्णकान्ता गोपियाँ (श्रीकृष्णकी ह्वादिनी शक्ति राधा और श्रीराधा-कृष्णका सदा मिलन-संयोग करानेमें ही नित्य संलग्न रहने-वाली, श्रीराधासे भी वढ़कर सुखानुभव करनेवाली सिखयाँ ) शुद्ध चिन्मयी, शुद्ध आनन्दमयी, शुद्ध प्रेममयी और शुद्ध भावमयी हैं। ये और इनके देहादि हमलोगोंकी भाँति वस्तुतः रक्त-मांसमय नहीं हैं, प्रापिष्ठक या कल्यित नहीं हैं, कर्मजन्य सुख-दुःखके भोग-निमित्त नहीं हैं, ये नित्य हैं। प्रपश्चमय मायिक जगत्में प्रकट होनेपर भी, मृत्युलोकमें लीला करनेपर भी मरणधर्मसे सर्वथा अतीत हैं। प्रेमसे छलकते हुए दिन्य नेत्रोंसे ही इनकी दिन्य मूर्तियोंके और नित्यरासके दर्शन हो सकते हैं।

श्रीमहादेवजीके प्रति खयं भगवान्के वचन हैं—

इमां तु मत्प्रियां विद्धि राधिकां परदेवताम् । अस्याश्च परितः पश्चात् सख्यः शतसहस्रशः ॥ नित्याः सर्वो इमा रुद्र यथाहं नित्यविष्रहः । सखायः यितरो गोपा गावो बृन्दावनं मम ॥ सर्वमेतन्नित्यमेव चिदानन्दरसात्मकम् । इदमानन्दकन्दाख्यं विद्धि वृन्दावनं मम ॥

( पद्म० पाताल० ५१। ७३ —७५ )

'ये श्रीराधिका जी मेरी प्रिया हैं — इन्हें परमदेवता समिश्चये । इनके चारों ओर और पीछे लाखों सिन्याँ हैं; जैसे मैं नित्यित्रग्रह हूँ, उसी प्रकार ये सब भी नित्य हैं। मेरे पिता, माता, सखा, गोप, गौएँ और यह मेरा वृद्धावन — सभी नित्य और सिचदानन्द-रसमय हैं। मेरे इस वृन्दावनका नाम आनन्दकन्द जानो ।'

रसोल्लासतन्त्रमें भगवान् श्रीशिवजी देवी पार्वतीसे रासके सम्बन्धमें कहते हैं—

> रारोरे देहानि यथा स्थूलं स्क्रमं च कारणम्। तथैवान्यद् देहं क्षेयं भावदेहं प्रकीर्तितम्॥ कृपालब्धिमदं देहं सहजं जन्मजन्मनि। अथवा साधनालब्धं कदापि वा महेश्वरि॥ न सगुणं निर्गुणं वा देहिमदं परात्मकम्। कुन्नापि न हि द्रष्टव्यं लोके चृन्दाचनं विना॥ संगतं सह ऋष्णेन गोपीनां चरितं च यत्। तन्न कामादकामाद्वा भावदेहेन तत्कृतम्॥

अर्थात् जैसे शरीरके स्थूल, मुक्ष्म और कारण मेद हैं, ऐसे ही एक भावदेह और होता है; यह देह भगवत्कृपासे प्राप्त होता है और उन्हींकी कृपासे जन्म-जन्मान्तरमें सहज ही मिल जाता है । ( प्रायः ऐसा देह भगवान्के मुक्त परिकरोंका या कारकपुरुषोंका होता है । ) अथवा हे महेश्वरि ! कभी-कभी साधनाके द्वारा भी इस देहकी प्राप्ति हो सकती है । यह भावदेह न ( कर्मजन्य ) सगुण है और न निर्गुण है; यह परास्पक देह है, जो वृन्दावनके सिवा और कहीं नहीं देखा जाता । श्रीकृष्णके साथ मिलकर गोपियाँ कृतार्थ हुई थीं, उनका यह मिलन न कामजन्य था और न अकाम । वह भावदेहकृत था ।' शिवजीके इन वाक्योंसे श्रीकृष्ण और गोपियोंक प्रेमकी दिव्यता स्पष्ट है । गोपियोंका श्रीकृष्णके साथ रमण प्राकृत —शारीरिक नहीं था, उसमें इन्द्रियोंका विगय तिनक भी नहीं था; अतएव इस दिव्य प्रेमलीलामें दोष देखना महापाप है ।

## अधिकार और कर्तव्य

परंतु एक बात ध्यानमें रखनेकी है कि ऐसी लीलाका नायक सिना भगवान्क और कोई भी नहीं हो सकता। गोपीमावसे भगवान्की उपासना करनेका अधिकार सभी वैराग्य और प्रेमसम्पन्न जीवोंको है। गोपीभाव न तो केवल क्षियोंके ही लिये है न स्त्रीकी-जैसी पोशाक पहनकर स्त्री सजनेकी ही आवश्यकता है। आवश्यकता है गोपियोंको भादर्श मानकर उनके जैसा प्रेमभाव हृद्यमें उत्पन्न करनेकी। यह उपासना भावनासिद है, वेषसिद्ध नहीं। जिसमें ऐसा आर्थिव निष्काम अनन्य प्रेम होगा, वही गोपीमावसे उपासना कर सकेगा। परंतु उपास्य केवल परमात्मा ही होंगे।

गोपीमावके उपासकोंकी धारणामें सभी छोग भाव देहसे प्रकृति हैं और पुरुषप्रधान अप्राकृत नवीन मदन ब्रजेन्द्रनन्दन ही सबके एकमात्र पति—परम पति हैं। एक श्रीनन्दनन्दनको छोड़कर वे दूसरे पुरुषकी कल्पना ही नहीं कर सकते। 'सपनेहुँ आन पुरुष जग नाहीं।' इस दिन्य प्रेम-राज्यमें श्रीकृष्णके सिवा अन्य किसी भी पुरुषका और श्रीकृष्णप्रेमरसभावितमित भक्तरूपा रमणीके सिवा अन्य किसी नारीका प्रवेशाधिकार या प्रवेशसामध्य नहीं है। भगवान्की आनन्दमयी शक्तिके इस दिन्य प्रेम-सदनमें दूसरे साधारण नर-नारियोंका प्रवेश सर्वथा निषद्ध है। महामन्दिरमें प्रवेश करनेवालेको ड्योदीपर पहरा देनेवाली सखीको प्रवेशपत्र दिखलाना पड़ता है और श्रीकृष्णप्रेम-रसमें हूबी हुई बुद्धिरूपी उस प्रवेशपत्र विखलाना पड़ता है और श्रीकृष्णप्रेम-रसमें हूबी हुई बुद्धिरूपी उस प्रवेशपत्रिको बही प्राप्त कर सकता है, जो अपना तन-मन-धन प्रियतम प्रभुके अपणकर, सर्वथा कामनाशून्य होकर, काम-कोध-लोभादि विकारोंसे रहित होकर, वैराग्यरूप परम सुन्दर वस्नोंको धारणकर, देवी गुणोंके अलंकारोंसे सुसजित होकर प्रेमकी वेदीपर अपनी बलि चढ़ा देता है—

प्रथम सीस अरपन करें, पाछें करें प्रवेस। ऐसे प्रेमी सुजन को हैं प्रवेस यहि देस॥

अतएव इसमें कोई भी मनुष्य कदापि श्रीकृष्ण नहीं बन सकता, चाहे वह महान् आचार्य, उपदेशक, प्रेमी, जीवन्मुक्त या दिव्य भाववाला ही क्यों न समझा जाता हो; इसल्लिये यदि कोई मनुष्य श्रीकृष्ण वनकर गोपीभावसे

श्रीरा० मा० चि० ५८—

उपासना करानेका दावा करे तो उससे सदा दूर रहना चाहिये। विशेष करके स्त्रियोंके द्वारा गोपीमावसे आनी उपासनाकी बात कहनेवाले मनुष्पको तो दूराचारो ही मानना चाहिये। साधक पुरुषके लिये तो, स्त्रीकी बातें तो दूर रहीं, स्त्रियोंका सङ्ग करनेवालेका सङ्ग भी त्याज्य है—

स्त्रीणां स्त्रीसङ्गिनां सङ्गं त्यक्त्वा दूरत आतः बान् ।

(श्रीमद्भा० ११। १४। २९)

यह प्रेम अत्यन्त ही दुर्लभ है। इसमें देवताओंका भी अधिकार नहीं है। जो भगवान् के वजरसके रिसक हैं, वजभावके भावुक हैं, वजनेमके प्रेमी हैं, वे भक्त ही इस अत्यन्त उच्च प्रेमरसका पान किया करते हैं। गोपीयदाश्रय करके गोपीभावका अवलम्बन करनेसे ही इस दुर्लभ, कामगन्वहीन, विषया-भिलापाश्चन्य, दिव्य प्रेम और प्रेमख़रूप प्रेमायार स्यामख़न्दरकी प्राप्ति हो सकती है। श्रीचैतन्यचितामृतमें कहा गया है—

सेइ गोपीशाबामृते जॉर लोभ इब, बेद्धमं सर्व त्यजि सेइ कृष्णेरे भजय। रागानुरागमार्गे भजे जेइ जन, सेइ जन पाय बजे ब्रजेन्द्रनन्दन॥

परंतु प्रेमी वेदधर्म छोड़ना नहीं चाहता, प्रेमके प्रकट होनेपर वह वेदधम ही अपने परमफलखरूप प्रेमपदको प्राप्त हुआ जानकर उस साधकको छोड़ देता है। जो जान-बूझकर छोड़ता है, उसका तो पतन ही होता है—

> एक नेम यह प्रेम की, नेम सबै छुटि जाहिं। पे जो छंडे जानि के, तहाँ प्रेम कछु नाहिं॥

यह पंच विषयकाभियोंका नहीं है, यह मार्ग बाह्य वेषधारियोंका नहीं है। यह तो उन सक्वे त्यागियांका पावन पथ है, जो सारे जगत्का मोह और सारी कामनाएँ त्यागकर एकमात्र भगवान्को ही भजना चाहते हैं। जिनके हृदयमें भोग-लालसा है, उनका तो इस मार्गपर पेर रखना मानो धधकती हुई अग्निमें कूदना या कालसप्के मुँहमें हाथ देना है—

प्रेम-अभिय पीयो चहै, करे बियय सौं नेह। विष ब्यापे, जारे हियो, करें जरजरित देह।

इसीलिये शुकटेवजी सबको सावधान करते हुए कहते हैं---समाचरेज्ञातु मनसापि ह्यनीश्वरः। विनर्यत्याचरन् मौढयाद् यथारुद्रोऽिंधजं विषम् ॥ सर्वेपामेव देहिनाम्। तत्पतीनां गोपोनां च योऽन्तइचरति सोऽध्यक्षः क्रीडनेनेह देहभाक् ॥ भूतानां मानुषं देहमास्थितः । अनुग्रहाय भजते तादशीः कीडा याः श्रुत्वा तत्परो भवेत्॥ ( श्रीमद्भा• १• । ३३ । ३१, ३६-३७ )

'शिक्जी इलाइ पी गये, प्रत्येक मनुष्य नहीं पी सकता । इसी प्रकार भगवान्ने यह लीला की, मनुष्य नहीं कर सकता । अतः असमय मनुष्यों को भगवान्की इस लीलाका अनुकरण कभी मनसे भी नहीं करना चाहिये । यदि कोई मूर्खतावश करेगा तो वह नष्ट हो जायगा । भगवान् तो गोपियोंके, उनके पतियोंके आंर सम्पूर्ण देहचारियोंके आत्मा हैं, साक्षीरूपसे सकके हृदयमें विराजमान हैं; उन्होंने लीलासे ही शरीर धारणकर अवतार लिया या और जीवोंपर कृपा करनेके लिये ही उस दिव्य देहसे ऐसी अलौकिक लीलाएँ की थीं, जिन्हें सुनकर छोग भगवत्परायण हो जायँ।

अतएव भगवान्की अलैकि लीलाओंका अनुकरण न करके, पित्र गेपीभावको आदर्श मानकर, अपना सब कुछ भगवान्के अपण करके बुद्धि, मन और इन्द्रियोंके द्वारा सब प्रकारसे भगवान्की सेवा करनी चाहिये और उनका नित्य-निरन्तर प्रेमपूर्वक चिन्तन करना चाहिये। भक्त बनना चाहिये, भगवान् नहीं।

जीत्र भगवान्का अंश है, इसिलये इसमें भी आनन्दांश है—हादिनी शिक्त अंश है। यदि मनुष्य आनन्दमयी शिक्त इस अंशको भ्रमसे सुख रूप भासनेवाले अनित्य क्षण भङ्गर दुः खमय भोगोंसे हटा कर भगवान्क सौन्दर्य-माधुर्य-सुखकी ओर लगा दे तो उस अनित्य और भ्रमपूर्ण तुच्छ विपयानन्दके बदले उसे शास्त्रत भूमानन्द मिल सकता है। मनुष्यकी यह आनन्दप्राहिणी शिक्त उन्नत और परिष्कृत होनेपर कैतवशून्य और कामगन्ध-शन्य होकर केवल श्रीकृष्ण-सौन्दर्य-माधुर्य-रसाखादनके लिये लालायित हो उठतो है; परंतु जबतक जीवकी यह आनन्दप्राहिणी शिक्त विषयभोगोंमें

डूबी रहती है, तबतक इसकी कृष्णाभिमुखी गति नहीं होती । इसिल्यें विश्यानुरागको विश्वद्धीके समान त्यागकर सदा-सर्वदा परम श्रद्धांक साथ श्रीराधाकृष्णकी छीलाका श्रवग-कीर्तन करते-करते और श्रीकृष्णकी किसी ग्रंममयी सखीको गुरु बनाकर उसके आज्ञानुसार श्रीकृष्णलीलाका व्यान करते-करते तन-मनकी सुधि मुलाकर ग्रेममें तन्मय हो जाना चाहिये।

गोपी-प्रेम दिव्य रसपूर्ण है । उस रसको साधारण मनुष्य कहाँसे प्राप्त करे और वाणी या लेखनी कैसे उसका वर्णन करे । हमलोगोंको उचित है कि परम प्रेममयी गोपिकाओंका चरण-वन्दन करके उनसे प्रेमकी भिक्षा मौंगें और उनके प्यारेश्यामसुन्दरके नाम-गुणोंका गान करके जन्म-जीवनको सफल करें । श्रीकलितिकिशोरीजी कहते हैं—

रुचि के सँगारे नाहिं अंग-अंग स्यामा-स्याम,
पूरी शिकार और नाना कर्म कीचे पै।
पायन कों धोड़ जिज करन ना पान कियो,
आकी अंगार परें स्नीतल जल पीचे पे॥
बिचरे ना बृंदाबन कुंज-लतान तरे
गाज गिरे अन्य फुळवारी-सुग्व लीचे पे॥
स्विकतिकसोरी बीते बरस अनेक, हग
देखे ना प्रानप्यारे, छार ऐसे जीचे पे॥

श्यामसुन्दर आज भी हैं, उनकी लीला भी नित्य है। परंतु हमें वे श्यामसुन्दर कसे दीखें और हमें उनके चरण धोनेका सौभाग्य कसे प्राह हो ! नित्य-निरन्तर निष्काम प्रेमभावसे उनका नाम जपना, उनके गुणोंक कीर्तन करना, उनके प्रेमी भक्तोंका सङ्ग करना, उनके अनुङ्गल कार्य करना उनके आज्ञानुसार चलना, उनके प्रत्येक विधानमें संतुट रहना, जगत्क मोह छोड़कर उनकी रूपमाधुरीपर न्योछावर होनेकी साधना करना, उनके लीलाओंका मनन करना और प्राण खोलकर, हृदयके अन्तस्तलसे उनव पानेके लिये रोना—ये ही सब उपाय हैं। यदि चाहते हैं तो विपयासि छोड़कर इन उपायोंका अवलम्बन कीजिये। करते-करते आप ही माबोंव विकास होगा और श्रीकृष्ण हमें सर्वखरूपमें मिल जायँगे। बोलो गोपी अं गोपीनाथक पद-पद्म-परागर्की जय!

# गोपीहृदयमें प्रेम-समुद्र

सप्रेम हरिस्मरण । आपका कृपापत्र मिला । वास्तवमें ये गोपरमणियाँ प्रेम-जगत्की तो परम आदर्श हैं ही, नारी-जगत्में भी इनकी कहीं तुलना नहीं है । विश्व तो क्या, भगवत्-राज्यमें भी किसी भी नारीके चरित्रमें नारी-जीवनकी मिहमामयी सेवाकी ऐसी आदर्श मनोहर सहज मूर्तिका विकास नहीं हुआ । सािक्त्री, अरुग्यती, लोपामुदा, उमा, रमा—किसीकी उपमा श्रीगोपाङ्गनाओंके साथ नहीं दी जा सकती। आत्मसुख-लालसाकी गम्धसे रहित होकर केवल अपने प्रियतम श्रीकृष्णको सुखी करनेके लिये ही जीवन धारण करना, लोक-परलोक, भोग-मोक्ष—सब कुछ भूलकर प्रियतमकी रुचिके अनुसार अपने जीवनकी क्षण-क्षणकी समस्त कियाओंका सहज सम्पादन करना ही गोपी-प्रेम है।

श्रीकृष्ण खयं भगवःन् हैं, उनमें किसी भी वासना-कामनाका पृथक् अस्तित्व नहीं है; पर वे परम प्रेमास्पद भगवान् श्रीगोपाङ्गनाओं के प्रेम-सुखका आखादन करने-कराने के लिये अपने भगवत्खरूप मनमें निष्य नयी-नयी विचित्र वासनाओं का उदय करते हैं और भगवान् की उन प्रतिक्षण उदय होने वाली निष्य-नवीन वासनाओं के अनुकूल अपनेको निर्माण करके भगवान् को सुख पहुँचाना के वल श्रीगोपाङ्गनाओं के ही शक्ति-सामर्थ्य सम्मा है। बस, ब्रिबतमकी रुचिको—चाहको पूर्ण करना ही जिनके

जीवनका खरूप है, जिनकी प्रत्येक स्फुरणामें, प्रत्येक संकल्पमें, प्रत्येक चेष्टामें, प्रत्येक शब्दमें और प्रत्येक क्रियामें केवल प्रेमास्पद श्रीकृष्णकी दिव्य प्रेमजनित वासनाप्तिंका ही सङ्ग सफल प्रयास है, उन श्रीगोपाङ्गनाओंकी तुल्ना कहीं, किसीसे भी नहीं हो सकती।

श्रीगोपाङ्गनाओंमें मधुर भावकी पूर्ण अभिन्यक्ति है । इस मधुर भावसे ही मधुर रसका प्राकत्र्य होता है। एक महारमाने बताया है कि यह मधुर रस तीन प्रकारका होता है । तीनों ही अत्यन्त मृल्यवान् हैं, पर एककी अपेक्षा दूसरा अधिक उत्कृष्ट और मूल्यवान् है। जैसे मिगयाँ तीन प्रकारकी होती हैं— साधारण मणि, चिन्तामणि और कौस्तुभमणि । साधारण मणिका जैसा साधारण मुल्य होता है, वैसे ही श्रीकृष्णके प्रति कुन्जाकी प्रीतिका मुल्य साधारण है। श्रीकृष्ग-सम्पर्कसे महाभागा होनेपर भी उसमें श्रीकृष्णकी सेवा करके केवल अपनेको ही सुख पहुँचानेका संज्ञान था । इसीसे उसे 'दुर्भगा' कहा गया। चिन्तामणि जहाँ-तहाँ सहजमें नहीं मिलती । उसका मूल्य भी बहुत अधिक है। सब लोग उतना मूल्य दे ही नहीं सकते । वैसे ही श्रीकृष्णकी पटरानियोंकी दित्र्य प्रीति है । श्रीकृष्णका भी सुख और अपना भी सुख — उनमें इस प्रकारका उभय-सुखी भाव बना रहता है; इसलिये उनकी इस रतिका नाम सन्ख्रसा है। श्रीगोपाङ्गनाका प्रेम साक्षात कौस्तुममगिके सदश है। चिन्तामणि तो दस बीस भी मिल सफ्ती हैं, पर कौस्तुममणि तो एक ही है और वह केवर श्रीमगवात्के कग्ठता ही भूपग है, वह दूसरी जगह कहीं भी नहीं मिलती । इसी प्रकार श्रीगोपाङ्गनाकी प्रीति भी श्रीकृष्गकी मधुर **टी अस्थ**ली त्रजके सिवा अन्यत्र कहीं नहीं मिळती । ऐसा प्रेन श्रीगोपाङ्गना ही जानती है, कर सकती है और यह प्रेम इस प्रेमके एकमात्र पात्र श्रीवजेन्द्रनन्दन स्थामपुन्दर मुरलीमनोहर गोपीवल्लम श्रीकृष्मके प्रति ही हो सकता है । इस दिव्य प्रेम-सुधा-रसका अनन्त अगाध समुद्र नित्य-नित्य लहराता रहता है — गोपीहृदयमें । इसीसे वह अनुपमेय, अतुलनीय और अप्रमेय है।

## गोपी-प्रेमकी महिमा

सप्रेम हरिस्परण । आपका पत्र मिले बहुत दिन हो गये । गोपी-प्रेमकी बात किसी प्रेमीसे पृद्धिये । मैं तो इसका अधिकारी भी नहीं हूँ । मुझ अनधिकारीको ही जब यह इतना आनन्द देता है, तब जो महानुभाव अधिकारपूर्वक इसका यथार्थ रसास्नादन करते हैं, उनके सम्बन्धमें तो कुछ कहा ही नहीं जा सकता। श्रीराधिकाजी खयं रसराज, रसिकशेखर भगवान् श्रीकृष्णको रस-सागरमें निमग्न कर देनेवाली उन्होंकी खरूपमूता ह्वादिनी शक्ति हैं। श्रीकृष्णके प्रति जो परम उच निष्काम 'रति' होती है. उसे 'प्रेम' कहते हैं । श्रीचीतन्यचरितामृतमें कहा गया है कि यही रित जब बढ़ते-बढ़ते क्रमशः स्नेह, मान, प्रणय, राग और अनुरागके रूपमें परिणत होकर 'भाव' रूपा होती है, तब वह बड़ी ही विलक्षण होती है । यही 'भाव' जब 'महाभाव'रूपको प्राप्त होता है, तब उसे प्रेमकी अत्युध स्थिति कहते हैं । श्रीनती राधिकाजी इस भहाभाव' का ही मूर्तिमान् दिव्य विष्रह हैं। इन 'महाभाव' खरूपा श्रीराधिकाजीकी जो महाभाग्यवती संखियाँ रसराज श्रीकृष्णके साथ उनके मिञनकी साधनामें लगी रहती हैं, वे ही श्रीगोपी जनके नामसे प्रख्यात हैं । इनका प्रेम ऐसा दिव्य और बिलक्षण है कि उसका तनिकसा स्मरणमात्र भी साधकको इस मायाके क्षेत्रसे बाहर— अति दूर उस दिव्य प्रेमसाम्राज्यमें ले जाता है, जहाँका सभी कुछ अनोखा है, जहाँ कभी कोई वस्त पुरानी होती ही नहीं । श्रीकृष्ण जैसे नित्य-नव-म्रन्दर हैं और सदा एकरस होनेपर भी उनका सौन्दर्य जैसे प्रतिक्षण नये-नये रूपमें वर्द्धित होता रहता है, वैसे ही वहाँकी प्रत्येक बस्तु---गौ, गोप-गोपो, पञ्च-पञ्चो, कोट-पतंग, बृञ्च ळ ११, सिबदानन्दरसमय, दिव्य और नित्य नवीनरू रमें प्रकाशित होती रहती है । इसी प्रकार यह गोपीप्रेम भी नित्य-नृतन बना रहता है । हमारे इस जगत्में ऐसी बात नहीं है । प्रेमके प्रथम प्रकाशमें प्रेमासद जितना सुन्दर और मधुर प्रतीत होता है, कुछ दिनोंके बाद उसके उस सौन्दर्य और माधुर्यकी वैसी अनुभूति नहीं होती । वह पुराना पड़ जाता है । उसमें पहले-जैसा आकर्षण नहीं रह

जाता । उससे मिछनेके छिये चित्तमें पहले-जैसी छटपटी नहीं रह जाती । परंतु इस गोपी-प्रेममें यह बात नहीं है । इसकी अछौकिक आनन्द-सुधा-धारा नित्य-नवीन-आनन्ददायिनी होती है; क्योंकि इसी दिव्य प्रेमसे नित्य-नव-सुन्दर रित्वरिरोमणि रसमय श्रीश्यामसुन्दरके नित्य-नव-सौन्दर्यके दर्शन होते रहते हैं । इस प्रेमकी तनिक-सो छाया भी समस्त ब्रह्माण्डोंके ऐश्वर्य-सुखको—यहाँतक कि मोक्षसुखको भी नीरस और हेय बना देती है । फिर बस, जीवनमें केवळ एक ही साध बनी रह जाती है और वह पूरी होती रहनेपर भी कभी पूरी होती ही नहीं । वह साध है—नित्य-निरन्तर प्रतिक्षण अपने जीवनाधार अखिळरसामृतमूर्ति श्यामसुन्दरके नित्य नये-नये सौन्दर्य और माधुर्यको देखते रहना ।

क्या लिखा जाय ! गोपी-प्रेमके इस 'भाव'-राज्यमें जिनका तनिक-सा भी प्रवेश है, उनकी दशा कुछ कही नहीं जाती । यह प्रेम-रस-सागर अगाध और असीम है । इसमें जो इबा, उसे क्या मिल गया—कुछ कहा नहीं जा सकता । अहा ! इस अगाध एकरस महासागरमें कितनी विचित्रता है ! यह नित्य स्थिर होनेपर भी परम चन्नल है । इसमें नित्य नयी-नयी भाव-लहिएगाँ उटती रहती हैं—उनमें तनिक भी विराम या विश्राम नहीं है । धन्य हैं वे, जो इसमें इबे हए इन लहिएगों साथ लहराते रहते हैं । बिजली की चमक-की भाँति वहीं एक बार क्षणमानके लिये भी इस प्रेमकी और इस प्रेमके विषय-रसवनविग्रह श्यामसुन्दरकी झाँकी हो जाती है तो वह सदाके लिये आनन्दरस-सागरमें डुबो देनेवाली होती है ।

यह गोपी-प्रेम उसीको प्राप्त होता है, जो कर्म-धर्म, भुक्ति-मुक्ति, इति-वैराग्य—सवका मोह छोड़कर केवल प्रेम ही चाहता है और सारे भोगोंकी छालसाको तथा असत्य, हिंसा, काम, कोध, मान, बड़ाई, परचर्चा, लोक-वार्ता आदिको सर्वथा त्यागकर परम-आश्रय-बुद्धिसे श्रीगोपीजनोंकी चरणो-पासना करता है और एक प्रेमलालसासे युक्त होकर उनसे केवल इस प्रेमकी ही भीख माँगता रहता है।

# गोपियोंके श्रीकृष्ण

× × × एक कथा आती है— पाँच सिखयाँ थीं, पाँचों श्रीकृष्णकी मक्त थीं । एक समय वे वनमें बैटी फू ठोंकी माठा गूँथ रही थीं । उधरसे एक साधु आ निकले । साधुको रोककर बाटाओंने कहा— 'महात्मन् ! हमारे प्राणनाय श्रीकृष्ण वनमें कहीं खो गये हैं, उन्हें आपने देखा हो तो बता दीजिये ।' इसपर साधुने कहा—'अरी पगलियो ! कहीं श्रीकृष्ण यों मिलते हैं ! उनके लिये घोर तप करना चािस्ये । वे राजराजेश्वर हैं, रुष्ट होते हैं तो दण्ड देते हैं और प्रसन्न होते हैं तो पुरस्कार ।' सिखयोंने कहा—'महात्मन् ! आपके वे श्रीकृष्ण दूसरे होंगे; इमारे श्रीकृष्ण तो राजराजेश्वर नहीं हैं, वे तो इमारे प्राणपित हैं । वे हमें पुरस्कार क्या देते ! उनके कोषकी कुंजी तो हमारे ही पास रहती है । दण्ड तो वे कभी देते ही नहीं; यदि हम कभी कुपथ्य कर लें और वे हमें कड़वी दवा पिछायें तो यह तो दण्ड नहीं है, प्रेम है ।' साधु उनकी बात सुनकर मस्त हो गये। वे अपने श्रीकृष्णको याद करके नाचने लगीं और साथ ही साधु भी तन्मय होकर नाचने लगे। × × × ×

# श्रीगोपाङ्गनाओंकी महत्ता

सप्रेम हिरिस्मरण । गांपीजनोंको भगवान्के खरूपका पूर्णतया ज्ञान था, इसमें तनिक भी संदेह नहीं है । गोंपियाँ भगवान्की अन्तरङ्ग शक्तियाँ थीं, जिनके मन-प्राण सदा भगवान्में ही लगे रहते थे; वे उनके खरूप और महत्त्वको न जानती हों — यह कैसे सम्भव है।

श्रीमद्भागवतके २९ वें अध्यायमें श्रीशुकदेवजीने जो यह कहा कि-'तरेव परमात्मानं जार**बद्ध्या**पि संगताः । जहुर्गुणमयं देहं सद्यः प्रक्षीणबन्धनाः ॥' और उसपर राजा परीक्षित्ने जो शङ्का की कि—'कृष्णं विदुः परं कान्तं न तु ब्रह्मतथा मुने । १ इत्यादि, तथा इस शङ्काको स्वीकार करके जो शुकदेवजीने उत्तर दिया—'उक्तं पुरस्तादेतते चैद्यः सिद्धिं यथा गतः । द्विपन्निप ह्योकेशं किमुताबोक्षजिपाः ॥ यह सब ठीक है । इस प्रसङ्गसे गोपी ज्ञनोंकी महत्तापर ही प्रकाश पड़ता है। श्रीधरख़ामीने जो अपनी व्याख्यामें हिरखा है---'जीवेष्वावृतं ब्रह्मत्वं कुण्गस्य तु हृषीकेशत्वादनावृतमतो न तत्र बुद्धयपेक्षा ।' अर्थात् जीर्बोका चेतनभाव या चित्खरूपता आवृत है, अतः उसको समझनेके लिये ज्ञानकी आक्स्यकता है: परंत श्रीकृष्ण तो सबकी इन्द्रियोंके नियामक एवं अन्तर्यामी हैं, इसलिये उनका चिन्मय ख़रूप आवृत नहीं है । अतः उनके इस खहूपकी अनुभूतिके लिये या उनके विन्तनसे होनेत्राली मुक्तिकी सिद्धिके छिये ज्ञानकी अपेक्षा नहीं है। इसके द्वारा श्रीष्ट्रण्यके अनाष्ट्रत सिंबदानन्द्वन खरूपका प्रतिपादनमात्र किया गया है। इसका भाव यह नहीं समझना चाहिये कि गोपियोंकी उनके प्रति परमारमबुद्धि नहीं थी या वे उनके बास्तविक खरूपको नहीं जानती थीं । 'अखिळदेखनामन्तरात्मदक्' इत्यादि पदोंसे भी इस धारणाकी पुष्टि हो जाती है ।

यह सब होनेपर भी भगवान्की खरूपभूत मायाशिक या लीकाशिक गोपियोंके ज्ञानको तिरोहित तथा प्रेमभावको ही प्राय: जाम्नत् किये रहती है। श्रीकृष्ण परमात्मा या महा हैं, इस भावका स्मरण उन्हें नहीं रहता; वे यही अनुभव करती हैं—श्रीकृष्ण हमारे प्रियतम हैं, प्राणवल्लभ हैं। आपको 'जारबुद्धयापि' यह कहना खटक सकता है। ब्रह्माजी भी जिनकी चरणरजकी वन्दना करते हैं तथा उद्धव-जैसे ज्ञानी भी जिनकी चरणरेणु पानेके लिये तरसते हैं, उन ब्रजललाओंकी भी सचिरित्रताका समर्थन करना पड़े, उनके चिरित्रपर भी संदेहका अवसर आये—यह आपको ही नहीं, सभी भगवत्प्रेमियोंको व्यथा देता है।

जो यह कहते हैं कि 'गोपियों के मनमें काम ही था, प्रेम नहीं' उनका यह कथन श्रीगोपीजनों के महत्त्वकों न जानने के कारण ही है। उनके इस कथनका विरोध तो श्रीमद्भागवतमें ही हो जाता है। शाखमें कहा गया है—'प्रेमें गोपरामाणां काम इत्यगमत् प्रयाम:'—गोपियों का प्रेम ही लोकमें कामके नामसे प्रसिद्ध हुआ। गोपियों प्रेमकी प्रतिमूर्ति थीं। उनके लिये जो 'जारबुद्धवापि' इस पदका प्रयोग किया गया है, यह भी उनकी महत्ताका ही परिचायक है। जब उनमें लोकिक काम नहीं, अङ्ग-सङ्गकी वासना नहीं, तब वहाँ लोकिक जारभाव था औपपरयक्ती कल्पना कैसे की जा सकती है!

गोषियाँ श्रीकृष्णकी स्वकीया थीं या परकीया, यह प्रश्न श्रीकृष्ण और गोषियोंके स्वरूपको भुलाकर ही किया जाता है। भूत, भविष्यत् और वर्तमान—सबके एकमात्र पति श्रीकृष्ण ही हैं। गोषियों, उनके पिनयों, उनके सगे-सम्बन्धी तथा जगत्के सभी प्राणियोंके हृदयमें आत्मा एवं परमात्मारूपसे जो प्रभु स्थित हैं, वे ही श्रीकृष्ण हैं। श्रीकृष्ण किसीके पराये नहीं हैं। वे सबके अपने हैं और सब उनके हैं। श्रीकृष्ण सिंदिदानन्द्वन, सर्वान्तर्याभी, प्रेमरसङ्क्ष एवं लीलारसम्य परमात्मा है

तथा गोपियाँ उनकी आह्वादिनी शक्तिक्पा भानन्दचिन्मयरसप्रतिभाविता खरूपभूता श्रीराधारानीकी ही अनेकानेक मूर्तियाँ हैं। अतः श्रीकृष्ण उनके लिये जार या परकीय नहीं तथा वे भी श्रीकृष्णकी परकीया नहीं। वास्तवमें तो उनमें खकीया-परकीयाका कोई मेद या ही नहीं। वे सब श्रीकृष्णकी अभिन्न थीं और श्रीकृष्ण उनके अभिन्न थे। भगवान् स्वयं ही आखाष, आखादक, लीलाधाम तथा विभिन्न आलम्बन एवं उद्दीपनके रूपमें प्रकट होकर अपने खक्तपभूत अनन्तानन्तरसका समाखादन करते तथा कराते रहते हैं।

ऊपर बताया जा चुका है कि गोपियों या श्रीकृष्णके सम्बन्धमें जारभाव या परकीयत्वकी कल्पना असंगत है । ऐसी दशामें 'जारबुद्धि' अथवा 'औपपत्य' आदि पदोंका क्या खारस्य है । यह विचारणीय प्रश्न है। इसके विषयमें निवेदन यह है कि गोपियाँ परकीया नहीं थीं, पर उनमें परकीयाभाव था । इसी दृष्टिसे श्रीकृष्णके प्रति उनके मनमें जारभाव था, वास्तवमें श्रीकृष्ण उनके सर्वथा अपने थे । परकीया होने और परकीयाभाव होनेमें आकाश-पातालका अन्तर है । जार और जारभावमें भी पड़ी अन्तर है। परकीयाभावमें चार बातें बड़े महत्त्वकी होती हैं---(१) अपने प्रियतमका निरन्तर चिन्तन, (२) मिलनकी उत्कट उत्कण्ठा, (३) दोपर्टिका सर्वथा अभाव और ( ४ ) प्रियतमसे किसी वस्तुकी कामना नहीं । गोपियाँ श्रीकृष्णकी परकीया थीं या श्रीकृष्णको जारभावसे भजती थी--इस कथनका इतना ही ताल्पर्य है कि वे श्रीकृष्णका निरन्तर चिन्तन करतीं, उनसे मिलनेकी उनके मनमें निरन्तर उत्कण्ठा जामत रहती, वे श्रीकृष्णमें दोप कभी नहीं देखती और श्रीकृष्णसे कुछ भी न चाहकर निरन्तर अपनेको पूर्ण समर्पित समझती थीं । वे उनके प्रत्येक व्यवहारको प्रेमकी ही दृष्टिसे देखा करती थीं। इसी भावको व्यक्त करनेके लिये 'जारवृद्धि' आदि परोंका प्रयोग हुआ है । इमें गोपियोंके इस अहैतुक . प्रेमका, जो केवल श्रीक्रणको सख पहुँचानेके लिये या, निरन्तर स्मरण रवना चाहिये।

## गोपीभावकी साधना

सप्रेम इरिस्मरण । .... गोपीभावमें प्रधान वातें पाँच हैं-

१-श्रीभगवान्के खरूपका पूर्ण ज्ञान ( यद्यपि वह प्रकट नहीं रहता ), २-श्रीभगवान्में प्रियतमभाव, ३-श्रीभगवान्के प्रति सर्वख-अपण, ४-निजसुखकी इच्छाका पूर्ण त्याग, ५-भगवान्के सुखार्थ ही जीवनके सारे आचार-विचार अर्थात् भगवळीत्यर्थ जीवनधारण ।

आनन्दचिन्मयरस-प्रतिभाविता, श्रीकृष्णप्रेमरसभावितमति, श्रीकृष्णगत-प्राणा, श्रीकृष्णसुखपरायणा त्रजगोपियोंमें ये पाँचों वार्ते पूर्णरूपसे थीं ।

जिनका मन विपयोंमें फँसा है, जिन्हें भौतिक सौन्दर्य अपनी ओर खींचता है, जिनकी भोग्यपदार्थोंमें आसिक है, शरीर और शरीरसम्बन्धी बस्तुओंपर जिनकी ममता है, जो शरीरके आराम और विपयभोगकी चाह रखते हैं और जिनका जीवन-प्रवाह निरन्तर भगवान्की और नहीं वहने लगा है, वे लोग गोपीभावकी साधनाके अधिकारी नहीं हैं। ऐसे लोग भगवान्के अप्राकृत प्रेम-तत्त्वकी सर्वोच अभिन्यिक दिन्य मधुररसको स्थूल कामतत्त्व या लौकिक आदिरस ही समझेंगे और भगवान् तथा श्रीगोपीजनोंका अनुकरण करने जाकर भयानक नरक-कुण्डमें गिर पड़ेंगे!

जिनके हृदयमें भोगोंसे सच्चा बेराग्य है, जिनका चित्त कामसुखसे हृट गया है और जिनकी इन्द्रियाँ अन्तर्मुखी होकर चिन्मय भगवद्-रसका आखादन करनेके लिये आतुर हैं——ने ही महाभाग पुरुष गोपी-भावका अनुसरण कर सकते हैं।

श्रीभगवान्की तीन खह्नपा राक्तियाँ हैं—संवित्, संधिनी और हादिनी। भगवान्का मधुर अवतार हादिनी नामक आनन्दमयी प्रेमशक्तिके निमित्तसे ही हुआ करता है। वे हादिनी राक्ति साक्षात् श्रीराधिकाजी ही हैं। समस्त गोपीजन उन हादिनी राक्तिकी ही अनन्त विभिन्न प्रतिमूर्तियाँ हैं। उनका जीवन खाभागक ही भगवदर्षित है। उनकी प्रत्येक क्रिया खाभाविक ही भगवत्सेवाहता होती है। उनकी कोई भी चेष्टा ऐसी नई होती, जिसमें भगक्ष्मीतिसमादनके सित्रा, श्रीकृष्ण-राधिकाके मिलनसुखकी साधनाके सित्रा अन्य कोई उद्देश्य हो । उनके बुद्धि, मन, इन्हिय, क्षारीर आत्माके सिहत सदा श्रीकृष्णके ही अपण हैं । उनके द्वारा निरन्तर श्रीकृष्णकी ही सेवा वनती है । कभी भूलकर भी उनका चित्त दूसरी ओर नहीं जाता, दूसरे विषयको ग्रहण नहीं करता; वे श्रीकृष्णमें ही सुखी रहती हैं, उनको सुखी देखकर ही परमसुखका अनुभव करती हैं । उनका निज सुख श्रीकृष्णसुखमें ही सनाया रहता है । श्रीमद्वागवतमें कहा गया है—

तन्मनस्कास्तदालापास्तद्विचेष्टास्तदात्मिकाः । तद्गुणानेवः गायन्त्यो नात्मागाराणि सस्मरुः॥

(१० | ३० | ४३ )

उनके चित्त भगवान्के चित्त हो गये थे अर्थात् उनके चित्तोंमें भगवद्भावके सिवा अन्य विसी सकल्यका उदय ही नहीं होता था । वे उन्होंकी चर्चा करती थीं, उन्होंके लिये उनकी सारी चे अएँ होती थीं—इस प्रकार वे भगवन्मयी हो गयी थीं और भगवान्का गुण-गान करते हुए उन्हें अपने शरीरोंकी तथा घरोंकी भी सुधि नहीं रही थी । वे जब घरोंका काम करतीं, तब भी वे अपने मनमें, अपनी वाणीमें और अपनी आँखोंमें निरन्तर श्रीभगवान्का ही स्पर्श पाती थीं, उन्होंके दर्शन करती थीं।

इसीलिये भगवान्के अत्यन्त प्रिय भक्त उद्भवजीने गोपी-प्रेमकी महान् महिमासे प्रभावित होकर वजमें लता-गुल्म बननेकी अभिलाषा करते हुए गोपियोंकी चरणरजकी वन्दना की है—

> आसामहो चरणरेणुजुरामहं स्यां वृन्दावने किमि गुल्मलतीपधीनाम्। या दुस्त्यजं स्वजनमार्थपथं च हित्वा भेजुर्मुकुन्दपद्वीं श्रुतिभिर्विमृग्याम्॥ या व श्रियार्वितमजादिभिराप्तकामै-योगेश्वरैरिप यदात्मनि रासगोष्ठयाम्। कृष्णस्य तद् भगवतश्चरणारविन्दं न्यस्तं स्तनेषु विजद्वः परिरभ्य तापम्॥

वन्दे नन्दबजस्त्रीणां पाद्रेणुमभीक्ष्णशः। यासां हरिकथोद्गीतं पुनाति भुवनत्रयम्॥ (श्रीमद्भा०१०।४७।६१-६३)

'अहा ! कैसा सीभाव्य हो मेरा, यदि में वृत्यावनमें कोई बेल, अनाजके पौधे या झाइयोंमेंसे कोई हो जाऊँ, जिनपर इन त्रजवालाओं के चरणकी धूलि पड़ती रहती है । धन्य हैं ये त्रज-गोपियाँ, जिन्होंने बड़ी किठनतासे छोड़े जानेवाले बन्धुओं को और सनातन ( मर्यादा—) धमको त्यागकर उस मुकुन्द-पद वीका अनुसरण किया है, जो श्रुतियोंद्वारा खोजो जाती है ( परंतु प्राप्त नहीं होती ) । अहो ! साक्षात् लक्ष्मीजी जिनकी पूजा करती हैं तथा त्रह्मा आदि आप्तकाम योगेश्वरगण भी जिनका अपने चित्तमें ही चिन्तन करते हैं ( परंतु प्रत्यक्षरूपमें पाते नहीं ), भगवान् श्रीकृष्णके उन चरणकमलोंको रासके पूर्व होनेवाली प्रेमच र्वाके समय जिन्होंने अपने वक्षःस्थळपर रखकर अपने विरह-तापको बुझाया, जिनका हरिकथामय गान तीनों लोकोंको पवित्र करनेवाला है, नन्दत्रजकी उन गोपरमणियोंकी चरण-घूलिको मैं वार-बार प्रणाम करता हूँ ।'

गोपियोंका हृदय प्रतिक्षण यही पुकारा करता है—'कैंसे हमारे प्रियतम श्रीकृष्णकी इच्छा पूर्ण हो! ये धन-धाम, ये मन-प्राण, ये देह-गेह कैंसे व्यारे कन्हेंयाको सुख पहुँचानेवाले हों। अरे, ये तो उन्हींके हैं—उन्हींकी सामग्री हैं; फिर यह चाहा भी कैंसे जाय कि इनको लेकर, इन्हें अपनी सेवामें लगाकर तुम सुखी हो जाओ। दी तो जन्ती है वह वस्तु, जो अपनी होती है; यहाँ तो सब कुछ उन्हींका है, अहा! मुझपर भी तो उन्हींका एकाधिकार है। फिर मैं कैसे कहूँ—तुम मुझे ले लो, मुझे अपनी सेवामें लगा लो। क्या मुझपर मेरा अधिकार है! बहुत ठीक, अब कुछ नहीं कहना है। तुम यन्त्री हो, मैं यन्त्र हूँ; तुम नचानेवाले हो, मैं कठपुतली हूँ। तुम्हारी जो इच्छा हो, वही करो—बस, वही करो।'

कैसी ऊँची स्थिति है! इन्हें किसी भी वस्तु, किसी भी स्थितिकी तिनक भी परवा नहीं है। शाक्षोंमें आठ फॉसियाँ बतनाथी गयी हैं, जिनमें बँघा हुआ मनुष्य निरन्तर कष्ट भोगता रहता है और प्रेममय, आनन्दमय भगवानुकी ओर अप्रमुर नहीं हो सकता—

> घृणा राङ्का भयं लजा जुगुप्सा चेति पञ्चमी। कुलं शीलं च मानं च अप्रो पाशाः प्रकीर्तिताः॥

'शृणा, शङ्का, भय, लाज, जुगुप्सा, कुल, शील और मान—ये आठ जीवक पाश हैं।' अब गोपियोंमें देखियें—रनमेंसे कहीं एक भी उनमें हूँ है नहीं मिलता। वे इन आठ सुदृद फाँसियोंको तोषकर खतन्त्र हो चुकी हैं। इसीसे वे सर्वख त्यापकर अपने जीवनकी गतिको सब शोरसे फिराकर भगवान् भीकृष्णमें लगा सकी हैं। मनुष्य भगवत्कृपासे प्राप्त अनुकृत साधना और तत्यरताके फल्फ़्क्रा जब इस अवस्थापर पहुँच जाता है, तब वह गोपीभावसे सम्पन्न होका दुरंत ही भगवान्को प्राप्त करनेके लिये अभिसार करता है। फिर वह कुछ-शील, लजा-भय, मानापमान, धर्माधर्म और लोकपरलोककी चिन्ता छोड़कर पाणक्की तरह 'हा प्रियतम, हा प्राणप्यारे, हा मेरे मनमोहन ! तुम्हारी मधुर छविको देखे बिना अब एक पल भी मुझसे रहा नहीं जाता, मेरा एका-एक निमेप अब युगके समान बीत रहा है, पुकारता हुआ दोड़ पदता है। अपने जीवनकी सारी चेष्टाओंको लेकर श्रीकृष्ण-की ओर। जो ऐसा कर पाता है, वह बड़ा ही भाग्यवान् है। उसीका जीवन धन्य है।

पाँच भाव हैं—शान्त, दास्य, सख्य, बात्सल्य और मधुर । सारे जीव इन पाँच भावोंके अधीन हैं । जो भाग्यवान् पुरुष इन भावोंको इस अनित्य भीर दुःखपूर्ण संसारसे इट कर भगवान्में छगा देता है, वही सच्चा साधक है । ऐसा करना ही वस्तुतः परम पुरुषार्य है । इन पाँच भावोंमें सबसे उत्तम 'मधुर' भाव है । 'मधुर' भावमें शान्त, दास्य, सख्य और वात्सल्य— चारोंका ही समावेश है । नधुरभावापन्न पत्नीके छिये कहा गया है—

> कार्यषु मन्यां करणेषु दासी धर्मेषु पत्नी क्षमया च धात्री। भोज्येषु भाता शयनेषु रम्भा रङ्गे सखी लक्ष्मण सा विया मे॥

पति-पत्नीके मधुरभावकी अपेक्षा भी भावकी दृष्टिसे 'परकीया'का भाव और भी ऊँचा है। वह सर्वखका स्याग करके अपने प्रियतमको भजती है। यह भाव जब लौकिक कामजन्य होता है, तब वह महान् द्वित और घोर यन्त्रणामय भयानक नरकोंकी प्राप्ति करानेवाला होता है और यही भाव जब रसराज रसेन्द्रशिरोमणि रसखरूप आनन्दकन्द बजेन्द्रनन्दनमें होता है, तब वह सर्वथा निर्दोष, परम उत्कृष्ट, अति उच्च साधनसाम्राज्यका उच्चतम स्तर होता है। इस भावका उदय भगवत्क्रपासे ही होता है और उन्हीं महानुभावोंमें होता है, जो इस लोक और परलोकके दवदु केम भोगोंकी और कैवल्य-मोक्षकी भी अभिलापाको छोड़कर सपन नियम विकास श्रद्धानिश्वासके साथ पूरी तत्परतासे साक्षात् भगवत्बस्ता श्रीराधिकाजीकी या उन्हींकी घनीभूत मूर्ति तत्त्वतः अभिन्नखरूपा किसी गोपोजनकी आराधना करते हैं। इस रसका पूर्ण अनुभव करनेवाली श्रीकृष्णप्रेमरसमावितमित श्रीगोपियाँ हैं, उन्हींमें इसका पूर्ण प्रकाश है। वे बहती हैं—

तौक पहिराओ, पाँच बेडी है भराओ, गाउँ बंधन बँधाओ, औ खिवाओं काची खाल सों। बिच छै पियाऔ, तापै मूठ भी चलात्री, मॅझधार में दुवाओं बंधि पाथर कमाल मों॥ बिच्छ ले बिछाओ, तापै माहि ले सुवाओ, फरि आग भी लगात्री, बाँव कारड़ दुप ल गिरि तें गिराओ, कारे नाग पे इसाओ, हा ! हा ! प्रीति ना छुड़ाओं प्यारे मोहन नँदलाल मों॥ कोऊ कही कुलटा, कुलीन अकुलीन कही, कोऊ कही रंकिनी कलंकिनी कुनारी हों। कैसी नरकोफ बरलोफ लोफ लोफन में लीन्हीं मैं अलीक लीक लोकनि तें न्यारी हों॥ जाड, मन जाड, देव गुरुजन जाड, जीव किन जाउ; टेक टरत न टारी हों। बंदा**ब**नवारी बनवारी की मुकुट**व**ारी पीत पटवारी वाही मूरति पै वारी हों॥ भीरा० मा० चि० ५९नँद्रकाल सौं मेरी मन मान्यी, कहा करेगी कोय री। हों तो चरनकमल लपटानी, होनी होय सो होय री॥ गृह-पित मातु-पिता मोहि न्नासत, हँसत बटाऊ लोग री। अब ती जिय ऐसी बनि आई, बिधना रच्यों है सँजोग री॥ जो मेरी यह लोक जायगी, अरु परलोक नसाय री। नंदनँदन की तऊ न छाँड़ीं, मिल्हूँगी निसान बजाय री॥ यह तन फिरि बहुरी निहं पैये बल्लभ बेष मुरार री। परमानंद स्वामी के ऊपर सरबस डारीं वार री॥

अवस्य ही ये किवयों की उक्तियाँ हैं, परंतु इनमें गोपीमावनाकी बाहरी रूप-रेखाका स्पष्ट दिग्दर्शन है। गोपीमावका यथार्थ रहस्य तो गोपीमावापन्न प्रेमी पुरुष ही जानते हैं। उसका वर्णन कोई कर नहीं सकता। यह तो उसका अति बाद्य स्थूछ आंशिक प्रकश्मात्र है। न यही समझना चाहिये कि परकीयामाव ही गोपीप्रेमका यथाय उदाहरण है। वह प्रेम तो इतना अनिवचनीय आंर अनुपम है कि न तो वह कहा जा सकता है और न उसकी किसीके साथ तुळना ही हो सकती है।

गोपीभावकी प्राप्तिके छिये संक्षेपतः निम्निक्टिखित दस साधन करने भावश्यक हैं।

१ —िकसी ऐसे सदुरुका आश्रय, जो काम कोच-छोभादिसे सर्वथा रहित हों, अन्तर-वाहरसे पित्रत्र और सदाचारपरायण हों, शान्त, निर्मस्सर और प्रेमी हों, श्रीकृष्णरसके तत्त्वज्ञ हों, कृष्णमन्त्रके ज्ञाता हों, कृष्णानुप्रहको ही श्रीकृष्णप्राप्तिका एकमात्र उपाय जानते हों, दयाछु और परम वैराग्यवान् हों और श्रीकृष्णछीला-गुणोंक श्रवण-कीर्तनमें जीवन विताते हों । ऐसे गुरु न मिलें तो जगहुरु श्रीकृष्णको ही परमगुरुह्दपमें वरण करना चाहिये।

२-श्रीगुरुदेवमें जो गुण बतलाये गये हैं, इन्हीं गुणोंको अपने अंदर बढ़ानेका पूरा प्रयत्न करना चाहिये।

३—भगवान् श्रीकृष्ण ही पूर्णतम परमेश्वर, सर्वोपरि, सर्वशक्तिमान्, सर्वव्यापी, सर्वमय, सर्वातीत, अचिन्त्यानन्तगुणसम्पन्न, अखिङ्सामृतसिन्धु,

भक्तवाञ्छाकल्पतरु, नित्यविद्वारी, अज, अविनाशी, परमब्रह्म, सर्वदेवपूज्य, सर्वदेवष्करूप, परब्रह्मके भी परम आश्रय, नित्य-निर्गुण, निराक्तार, निर्विकार, निरक्षन, अप्रमेय, अनवद्य, अक्तल, अचल, अनामय, सिचदानन्दघन और अचिन्त्य-चिन्मय-विग्रद्द हैं—ऐसा मानकर उन्हींको अपना परम आराध्य इष्टदेव बनाना चाह्रिये।

४—इस लोक और परलोकके सम्पूर्ण भोगोंको भगवत्प्राप्तिके मार्गमें सर्वथा बाधक समझकर उनसे चित्तकी आसक्तिको बिल्कुल हटा लेल: चाहिये और आवश्यकतानुकूल भोगोंका न्यवहार भगवत्प्रीस्थय — उन्हें मगवत्पू ननकी सामग्री बनाकर ही करना चाहिये। किसी भी भोग्य वस्तुमें आसक्ति, ममता और कामना थोड़ी भी नहीं रहनी चाहिये।

५—भगवान् श्रीकृष्णकी मधुर व्रजलीलको प्राकृत श्री-पुरुषोंकी कामकीड़ा कभी नहीं मानना चाहिये । भगवान् श्रीकृष्णकी भगवत्तामें और उनकी प्रत्येक लीलकी अप्राकृत सिचदानन्दमयतामें नित्य पूर्ण विश्वास होना चाहिये ।

६—िकसी भी प्राणीका तनिक भी अहित न करके वैष्णवीचित सत्य अहिंसा, प्रेम, विनम्रता, ब्रह्मचर्य, सेवा आदि सद्गुण और सन्कर्भोका तथा श्रीतुळसी नी, गङ्गाजी, यमुनाजी, श्रीविग्रह, भक्त-संत आदिका भगवस्त्रीत्यर्थ श्रद्धापूर्वक यथायोग्य सेवन करना चाहिये।

७-श्रीयुगलमन्त्रका जाप वितिपूर्वक यथासमय अवश्य करना चाहिये और श्रीभगवनामका जप-कीर्तन निरन्तर करते रहना चाहिये।

८—श्रीश्रीराधिकाजी अथवा श्रीलिलताजी आदिका मितिपूर्वक सेवन करना चाहिये ।

९—नित्य-निरन्तर अपनेको सर्वतोभावसे भगवान्के चरणोंमें समर्पण करते रहना और उनसे सेवाधिकार-दानके लिये करुण प्रार्थना करते रहना चाहिये।

१०-कामविकारके नाराके लिये विशेष प्रयस्नवान् होना चाहिये;

क्योंकि जबतक थोड़ा-सा भी कामविकार रहता है, तबतक गोपीभावकी साधनाका अधिकार किसी तरह भी नहीं मिल सकता।

### × × × ×

पद्मपुराणमें भगवान् श्रीशंकरने देवर्षि नारदजीसे श्रीराधाकृष्णकी उपासना, उनके खरूप और मन्त्रादिके विषयमें बहुत रहस्यकी बातें कही हैं — उनमेंसे कुछ यहाँ उद्धृत की जाती हैं। भगवान् शिवजी कहते हैं —

त्रारुणक भन्त्रचिन्तामणि नामक दो अत्युत्तम मन्त्र हैं—एक बोडशाक्षर हैं और दूसरा दशाक्षर !

#### मन्त्र

वोडशाक्षर मन्त्र है— गोपीजनबह्धभचरणान् शरणं प्रपद्ये। और दशाक्षर है—

### नमो गोपीजनवल्लभाभ्याम्।

इन मन्त्रोंक अधिकारी सभी वर्णोंक, सभी आश्रमोंके और सभी जातिन वे श्री-पुरुप हैं, जिनकी सर्वेश्वरेश्वर भगवान् श्रीकृष्णमें भक्ति है— — नक्तिभवदेशां कृष्णे सर्वेश्वरेश्वरें। श्रीकृष्णभक्तिसे रहित याज्ञिक, दानशीछ, तान्त्रिक, सत्यवादी, वेद-वेदाङ्गपारग, कुळीन, तपस्त्री, व्रती और श्रस्तिप्य -कोई भी इनके अधिकारी नहीं हैं। इसळिये ये मन्त्र श्रीकृष्णके अभक्त, व्रतम्न, दुरिनमानी और श्रद्धारिहत मनुष्योंको नहीं बतळाने चाहिये।

दम्म, लोम, काम और क्रोधादिसे रहित श्रीकृष्णके अनन्य मक्तको ही ये मन्त्र देने चाहिये। इनका यथाविधि न्यात करके श्रीकृष्णकी पूजा करनी चाहिये। फिर उनका इस प्रकार ध्यान करना चाहिये—

#### ध्यान

सुन्दर वृन्दावनमें कल्पवृक्षके नीचे सुरम्य रस्नसिंहासनपर भगवान् श्रीकृष्ण श्रीप्रियाजीके साथ विराजमान हैं । श्रीकृष्णका वर्ण नवजलघरके समान नील-स्याम हैं, पीताम्बर धारण किये हुए हैं, द्विभुज हैं, विविध रस्नोंकी और पुष्णोंकी मालाओंसे विभूषित हैं, मुखनण्डल करोड़ों चन्द्रमाओंसे

भी सुन्दर है। तिरछे नेत्र हैं, ललाटपर मण्डलाकृति तिलक हैं, जो चारों ओर चन्दनसे और बीचमें कुङ्कमिबन्दुसे बनाये हुए हैं। कानोंमें सुन्दर कुण्डल शोभायमान हैं, उन्नत नासिकाके अग्रभागमें मोती लटक रहा है। पके बिम्बफलके समान अरुणवर्ण अधर हैं, जो दाँतोंकी प्रभासे चमक रहे हैं। भुजाओंमें रत्नमय कड़े और बाजूबंद हैं और अँगुलियोंमें रत्नोंकी अँगूठियाँ शोभा पा रही हैं। बार्ये हाथमें मुरली और दाहिनेमें दायल लिये हुए हैं। कमरमें मनोहर रत्नमयी करधनी है, चरणोंमें नूपुर सुझोमित हैं। बड़ी ही मनोंहर अलकावली है, मस्तकपर मयूरपिन्छ शोका पा रहा है । सिरमें कनेरके पुष्पोंके आमूषण हैं । भगवान्की देहकाति नवोदित कोटि-कोटि दिवाकरोंके सदृश स्निग्ध ज्योतिर्मय है, उनके दर्पणोपम कपोल स्वेदकणोंसे सुशोमित हैं, चञ्चल नेत्र श्रीराधिकाजीकी ओर लगे हुए हैं। त्रामभागमें श्रीराधिकाजी विराजिता हैं, तपे हुए सोनेके समान उनकी देहप्रभा है, नील वस्न धारण किये हैं, मन्द-मन्द मुसकरा रही हैं। चन्नु उ नेत्रयुगल खामीके मुखचन्द्रकी ओर लगे हुए हैं और चकोरीकी भाँति उनके द्वारा वे स्याम-मुख-चन्द्र-सुधाका पान कर रही हैं। अङ्गुष्ठ और तर्जनी अँगुलीके द्वारा वे प्रियतमके मुखकमलमें पान ंदे रही हैं। उनके गलेमें दिव्य रत्नोंके और मुक्ताओंके हार हैं। क्षीण कटि करधनीसे सुशोभित **है। चरणोंमें नूपुर, कड़े और चरणाङ्गु**लियों**में अङ्गुरी**य आदि शोभा पा रहे हैं। उनके अङ्ग-प्रत्यङ्गसे लावण्य छिटक रहा है। उनके चारों ओर तथा आगे-पीछे यथास्थान खड़ी हुई सखियाँ विविध प्रकारसे सेवा कर रही हैं।

श्रीराधिकाजी कृष्णमयी हैं, वे श्रीकृष्णकी आनन्दरूपिणी ह्रादिनी शक्ति हैं। त्रिगुणमयी दुर्गा आदि शक्तियाँ उनकी करोड़वीं कलाके करोड़वें अंशके समान हैं। सब कुछ वस्तुतः श्रीराधाकृष्णसे ही भरा है। उनके सिवा और कुछ भी नहीं है। यह जड-चेतन अखिळ जगत् श्रीराधाकृष्णमय है—

चिद्चिल्लक्षणं सर्वे राधाकुष्णमयं जगत्। परंतु वे इतने ही नहीं हैं—अनन्त अखिल ब्रह्माण्डोंसे परे हैं, सबसे परे हैं, सबके अधिष्ठान हैं, सबमें हैं और सबसे सर्वथा विलक्षण हैं । यह श्रीकृष्णका किंचित् ऐश्वर्य है।

बहुत दिनोंसे विदेश गये हुए पतिकी पतिपरायणा पत्नी जैसे एकमात्र अपने पतिका ही सङ्ग चाहती हुई दीनभावसे सदा-सर्वदा खामीके गुणोंका चिन्तन, गान और श्रवण किया करती है, वैसे ही श्रीकृष्णमें आसक्तचित्त होकर साधकको श्रीकृष्णके गुण-छीळादिका चिन्तन, गायन और श्रवण करते हुए ही समय विताना चाहिये । और बहुत ळंबे समयके बाद पतिके घर आनेपर जैसे पतिवता श्री अनन्य प्रेमके साथ तद्गतचित्त होकर पतिकी सेवा, उसका आछिङ्गन आदि तथा नयनोंके द्वारा उसके रूपसुधामृतका पान करती है, वैसे ही साधकको उपासनाके समय शरीर, मन, वाणीसे परमानन्दके साथ श्रीहरिकी सेवा करनी चाहिये।

एकमात्र श्रीकृष्णके ही शरणापन होना चाहिये और वह भी श्रीकृष्णके लिये ही, दूसरा कोई भी प्रयोजन न रहे । अनन्य मनसे श्रीकृष्णकी सेवा करनी चाहिये । श्रीकृष्णके सिवा न किसीकी पूजा करनी चाहिये और न किसीकी निन्दा । किसीका ज्ञा नहीं खाना चाहिये और न किसीका पहना हुआ वस्त्र ही पहनना चाहिये । भगवान्की निन्दा करनेवालोंसे न तो बातचीत करनी चाहिये और न भगवान् और मक्तोंकी निन्दा सुननी ही चाहिये ।

जीवनभर चातकीवृत्तिसे अर्थ समझते हुए युगलमन्त्रकी उपासना करनी चाहिये। चातक जैसे सरोवर, नदी और समुद्र आदि सहज ही मिले हुए जलाशयोंको छोड़कर एकमात्र मेघजलकी आशासे प्याससे तड़पता हुआ जीवन बिताता है, प्राण चाहे चले जायँ पर मेघके सिवा किसी दूसरेसे जलकी प्रार्थना नहीं करता, उसी प्रकार साघकको एकाप्र मनसे एकमात्र श्रीकृष्ण-गतचित्त होकर साधना करनी चाहिये।

परम विश्वासके साथ श्रीयुगळसरकारसे निम्नळिखित प्रार्थना करनी चाहिये—

> संसारसागराष्ट्राधौ पुत्रमित्रगृहाकुलात्। गोप्तारौ मे युवामेव प्रपन्नभयभञ्जनौ॥

योऽहं ममास्ति यित्किचिदिहलोके परत्र च । तत्सर्व भवतोरद्य चरणेषु समर्पितम् ॥ अहमस्म्यपराधानामालयस्त्यकसाधनः । अगतिश्च ततो नाथौ भवन्तावेव मे गतिः ॥ तवास्मि राधिकाकान्त कर्मणा मनसा गिरा । छष्णकान्ते तवैवास्मि युधामेत्र गतिर्मम ॥ शरणं वां प्रपन्नोऽस्मि करुणानिकराकरौ । प्रसादं कुरुतं दास्यं मिय दुष्टेऽपराधिनि ॥

( पद्मपुराण, पातालखण्ड )

'नाथ ! पुत्र, मित्र और घरसे भरे हुए इस संसारसागरसे आप ही दोनों मुझको बचानेवाले हैं; आप ही शरणागतके भयका नाश करते हैं । मैं जो कुछ भी हूँ और इस लोक तथा परलोकमें मेरा जो कुछ भी है, वह सभी आज मैं आप दोनोंके चरणकमलोंमें समर्पण कर रहा हूँ । मैं अपराधोंका मार नहीं है । मैं सर्वथा साधनहीन हूँ, गतिहीन हूँ । इसलिये नाथ ! एकमात्र आप ही दोनों प्रिया-प्रियतम मेरे गति हैं । श्रीराधिकाकान्त श्रीकृष्ण ! और श्रीकृष्णकान्ते राधिके ! मैं तन-मन-वचनसे आपका ही हूँ और आप ही मेरे एकमात्र गति हैं । मैं आपके शरण हूँ, आपके चरणोंपर पड़ा हूँ । आप अखिल कृपाकी खान हैं । कृपापूर्वक मुझपर दया कीजिये और मुझ दुष्ट अपराधीको अपना दास बना लीजिये ।

जो भगवान् श्रीराधाकृष्णकी सेवाका अधिकार बहुत शीघ्र प्राप्त करना चाहते हैं, उन साधकोंको भगवान्के चरणकमलोंमें स्थित होकर इस प्रार्थना-मय मन्त्रका नित्य जप करना चाहिये।

भगवान् शंकरने फिर नारदजीसे कहा कि---

"देवर्षि ! मैं भगवान्के मन्त्रका जप और उनका ध्यान करता हुअ। बहुत दिनोंतक कैलासपर रहा, तब भगवान्ने प्रकट होकर मुझे दर्शन दिये और वर माँगनेके लिये कहा । मैंने बारंबार प्रणाम करके उनसे प्रार्थना की—'कुपासिन्धो ! आपका जो सर्वानन्ददायी, समस्त आनन्दोंका आधार नित्य मूर्तिमान् रूप है, जिसे विद्वान् लोग निर्मुण निष्क्रिय शान्तब्रह्म

कहते हैं, हे परमेश्वर ! मैं उसी रूपको अपनी आँखोंसे देखना चाहता हूँ।'

"भगवःन्ने कहा—'आप श्रीयमुनाजीके पश्चिम तटपर मेरे बृन्दावनमें जाइये, वहाँ आपको मेरे खरूपके दर्शन होंगे।' इतना कहकर भगवान् अन्तर्धान हो गये। मैंने उमी क्षण मनोहर यमुनातटपर जाकर देखा—समस्त देवन ओं के ईश्वरों के ईश्वर भगवान् श्रीकृष्ण मनोहर गोपवेष धारण किये हुए हैं। उनकी सुन्दर किशोर अवस्था है। श्रीराधाजीके कंघेपर अपना अति मनोहर वायाँ हाथ रक्षे वे सुन्दर त्रिभक्कीसे खड़े मुसकरा रहे । आपके चारों ओर गोपियोंका मण्डल है। शरीरकी कान्ति सजल जलदक्षे सदश स्निग्ध स्थामवर्ण है। आप अखिल कल्याणके एकमात्र आधार हैं।

"इसके बाद भगवान् श्रीकृष्णने अमृतोपम मधुर वाणीमें मु**न्नसे कहा**—

यदद्य मे त्वया इष्टमिनं रूपमलौकिकम। घनीभृतामलप्रेमसिखदानन्दविग्रहम् 11 नीरूपं निर्मणं व्यापि कियाद्वीनं परात्परम्। वदन्त्यु पनिषत्संघा इडमेव ममानघ ॥ प्रकृत्युत्थगुणाभावादनन्तत्वात् तथेश्वर ॥ असिद्धत्वान्मद्गुणानां निर्गुणं मां वदन्ति हि। अदृश्यत्यान्ममे तस्य हृपस्य चर्मचश्रुषा । अरूपं मां वदन्त्येते वेदाः सर्वे महेश्वर॥ व्यापकत्वाचिदंशेन ब्रह्मेति च विदुर्वधाः। अकर्तृत्वात्प्रपञ्चस्य निष्कयं मां वदन्ति हि॥ मायागुणैर्यतो मेंऽशाः कुर्वन्ति सर्जनादिकम्। न करोमि ख्यं किंचित सृष्ट्यादिकमहं शिव॥

( पद्मपुराण, पातालखण्ड )

शंकरजी ! आपने आज मेरा यह परम अलौकिक रूप देखा है। सारे उपनिषद् मेरे इस घनीभूत निर्मल प्रेममय सिचदानन्दघन रूपको ही निराकार, निर्मुण, सर्वव्यापी, निष्क्रिय और परात्पर ब्रह्म कहते हैं। मुझमें प्रकृतिसे उत्पन्न कोई गुण नहीं है और मेरे गुण अनन्त हैं—उनका वर्णन नहीं हो सकता। मेरे ने गुण प्राकृत दृष्टिसे सिद्ध नहीं होते, इसिल्ये

सब मुझको निर्गुण कहते हैं । महेरवर ! मेरे इस रूपको चर्मचक्षुओं के द्वारा कोई देख नहीं सकता, इसिलये वेद इसको अरूप या निराकार कहते हैं । मैं अपने चैतन्यांशके द्वारा सर्वन्यापी हूँ, इसिलये विद्वानलोग मुझको ब्रह्म कहते हैं और मैं इस विश्वप्रश्रद्धका रचियता नहीं हूँ, इसिलये पण्डितगण मुझको निष्क्रिय बतलाते हैं । शिव ! वस्तुतः सृष्टि आदि कोई भी कार्य में ख्यं नहीं करता । मेरे अंश ( ब्या-विष्णु-रुद्ध ) ही मायागुणोंके द्वारा सृष्टि-संहारादि कार्य किया करते हैं ।

"देवर्षि ! भगवान्के इस प्रकार कहने और कुछ अन्य उपदेश करनेपर मैंने उनसे पूछा 'नाथ ! आपके इस युगल-म्म्म्यकी प्राप्ति किस उपायसे हो सकती है, इसे कृपा करके बतलाइये ।' भगवान्ने कहा—'हम दोनोंके शरणापन्न होकर जो गोपीभावसे हमारी उपासना करते हैं, उन्हींको हमारी प्राप्ति होती है, अन्य किसीको नहीं—

### गोपीभावन देवेश स मामेति न चेतरः।

''एक सत्य बात और है—वह यह है कि पूरे प्रयत्नके साथ इस भावकी प्राफिके लिये श्रीराधिकाकी उपासना करनी चाहिये।"

'हे रुद्र ! यदि आप मुझे वशमें करना चाहते हैं तो मेरी प्रिया श्रीराधिकाजीकी शरण-प्रहण कीजिये।'

### आश्रित्य मित्रियां रुद्र मां वशीकर्तुमईसि।

इस वर्णनसे पता लगा होगा कि भगवान् श्रीराधाकृष्णकी प्राप्ति और उनकी सेवा ही गोपीभावकी साधनाका लक्ष्य है और इसकी प्राप्तिके लिये उपर्युक्त प्रकारसे श्रद्धा-भक्तिपूर्वक तत्पर होकर साधना करनी चाहिये तथा भगवान् श्रीकृष्णके परम मनोहर मुनिजनमोहन सौन्दर्यसुधामय खरूपका अतृप्त और निर्निमेष मानस नेत्रोंसे अपने हृदयमें ध्यान करना चाहिये। ध्यान करते करते जब उनकी कृपासे आपको उनके मधुर रूप-माधुर्यके प्रत्यक्ष दर्शन होंगे, तब तो आप निहाल ही हो जाइयेगा। फिर तो आप भी यही चाहियेगा—

माथे पै मुकुट देखि, चंद्रिका-चटक देखि,
छिब की लटक देखि, रूपरस पीजिये।
लोचन बिसाल देखि, गरे गुंजमाल देखि,
अधर रसाल देखि, चित्त चाव कीजिये॥
कुंडल हलिन देखि, अलक बलिन देखि,
पलक चलिन देखि सरबस ही दीजिये।
पीतांबर छोर देखि, मुरली की घोर देखि,
साँवरे की ओर देखि देखिबोई कीजिये॥

गोपीभाव 'सर्वसमर्पण' का भाव है । इसमें निज-सुखकी इच्छाका सर्वथा त्याग है। गोपीभावमें न तो लहँगा, साड़ी या चोली पहननेकी आवश्यकता है न पैरोंमें नूपुर और नाकमें नथकी ही। गोपीभावकी प्राप्तिके लिये श्रीगोपीजनोंका ही अनुगमन करना होगा। ध्यान कीजिये —श्रीकृष्ण मचल रहे हैं और मा यशोदा उन्हें माखन देकर मना रही हैं । श्रीकृष्ण कुञ्जमें पधार रहे हैं, श्रीमती राघिकाजी उनकी अगवानीकी तैयारीमें लगी हैं । गोपीभावमें खास बात है 'रसकी अनुभूति'। 'श्रीकृष्ण ही मेरे एकमात्र प्राणनाथ हैं। वे ही परम प्रियतम हैं। उनके सिवा मेरे और कुछ भी नहीं है। 'इतना कह देनेमें ही रस नहीं मिलता। रसके लिये रसभरा हृदय चाहिये । वाणीसे बाह्य रसका भानमात्र होता है । एक पतिप्राणा पत्नी प्रेमभरे हृदयसे पतिको जब 'प्राणनाथ' और 'प्रियतम' कहती है, तब उसके इदयमें यथार्थ हो यह भाव मूर्तिमान् रहता है। इसीसे उसे रसानु भूति होती है ! इसीसे वह प्राणनाथके छिये अपने प्राणोंका उत्सर्ग करनेमें नहीं हिचकती या यों कहना चाहिये कि उसके प्राणोंपर वस्तुतः पतिका ही अधिकार होता है। पतिको प्रियतम कहते समय उसके हृदयमें खाभाविक ही एक गुदगुदी होती है। आनन्दकी रस-छहरी छळकती है। इसी प्रकार भक्तका हृदय भगवान्को जब सचमुच अपना 'प्राणनाथ' और 'प्रियतम' मान लेता है, तभी वह गोपीभावकी प्राप्तिके योग्य होता है और ठीक पत्नीकी भाँति जब भगवानुको पतिरूपमें वरण कर लिया जाता है, तभी उन्हें 'प्रियतम' और 'प्राणनाथ' कहा जाता है ।

# गोपीभावकी प्राप्ति

सप्रेम हरिस्मरण ! पत्र मिला । आप गोपी-प्रेम प्राप्त करनेकी अभिलाषा रखते हैं—यह तो बड़े सौभाग्यकी बात है । उसके लिये आपने जो तीन प्रश्न पूछे हैं, उनके विषयमें मैं अपने विचार नीचे लिखता हूँ—

१. गोपी-प्रेमकी प्राप्ति सभीको हो सकती है। बिना इस भावकी प्राप्ति हुए तो प्रियतमकी अन्तरङ्ग लीलाओंमें प्रवेश ही नहीं हो सकता। परंतु यह सर्वोच सौभाग्य किस जीवको कब प्राप्त होगा—इसका निर्णय कोई नहीं कर सकता । यह तो उन प्राणनाथकी अहैतुकी कृपापर ही अवलिम्बत है । वे जब कृपा करके जिस जीवको वरण करते हैं, तभी उसे यह सर्वोच्च अधिकार प्राप्त होता है । जीव तो अधिक-से-अधिक अपनेको उनके चरणोंमें समर्पित ही कर सकता है । सपपण ही इसका साधन है । साधन इसिल्ये कि जीव अधिक से-अधिक इतना ही कर सकता है । परंतु वास्तवमें यह भाव तो साधन-साध्य नहीं है, केवल कृपासाध्य ही है ।

- २. गोपी-भावकी प्राप्ति सब कुछ त्यागनेपर तो होती ही है, परंतु यह सर्वस्व-पित्याग किसी बाय किसापर अवलम्बित नहीं है । यह घरमें रहते हुए भी हो सकता है और वनमें जानेपर भी नहीं होता । गोपियाँ कब वनमें गयी थीं । यह तो भावकी एक परमोत्कृष्ट अवस्था है, जो प्रेमका परिपाक होनेपर ही होती है । प्रेमीके लिये तो सब कुछ प्राणनाथका ही है; उसका है क्या, जिसे वह छोड़े । छोड़नेके साथ तो सूक्ष्मरूपसे ममताका पुट लगा हुआ है । जिसकी किसीमें ममता नहीं है, वह किसे छोड़ेगा ! अतः लोड़नेका खाँग न करके प्रेमकी अभिवृद्धि ही करनी चाहिये । जो प्रियतमके चरणोंमें आत्मोत्सर्ग कर देता है, उसका अपना कुछ रहता ही नहीं, सब कुछ प्यारेका ही हो जाता है ।
- ३. गुरु, वेप और स्थान भावकी प्राप्तिके साधन अवश्य हैं; परंतु अधिकतर इनके द्वारा लोगोंको एक प्रकारकी संकीण साम्प्रदायिकता ही हाथ लगती है। जिसे खयं गोपी-भावकी प्राप्ति नहीं हुई, वह दूसरोंको कैसे उसकी प्राप्ति करा सकता है और गोपी-भाव-प्राप्त गुरुभी कहाँ मिलेगा। रही वेषकी बात, तो प्रियतमकी रुचि जाने बिना कैसे निश्चय किया जाय कि वे किस रूपमें आपको देखना चाहते हैं। प्रियतमका स्थान ही इस लोकसे परे है; इस लोकका वृन्दावन तो केवल उसका प्रतीक है। वह नित्य एवं चिन्मय वृन्दावन तो सर्वत्र है, उसकी उपलब्धि केवल भावमय नेत्रोंसे ही हो सकती है। भावुक उस प्रियतमके धामसे एक क्षण भी बाहर नहीं रह सकता। ××××

# साधकका सिद्धदेह

प्रिय महोदय ! सादर सप्रेम हिस्सरण । आपका कृपापत्र मिला । साधनक्षेत्रमें सिद्धदेहविषयक यह आपका प्रश्न रागानुगा भक्तिके एक अति-उच्च साधनका संकेत करता है । वास्तवमें ये सब प्रश्न गोपनीय दिव्य-साधनासे सम्बन्ध रखते हैं ।

साधकदेह और सिद्धदेह .... इस प्रकार सेवाके लिये दो देह माने गये हैं। इभारे इस पाञ्चभौतिक स्थूल देहको हा सावनार्म संलग्न होनेपर सावक-देह कहते हैं। इसके परे सिद्धदेह है, जिसकी पहले साधकदेहवाठे महानु-भाव भावना करते हैं और उस भावनामय सिद्धदेहके द्वारा मगवान्की सेवा किया करते हैं। पर जिनके हृदयमें ययार्थ रातकी उत्पत्ति हो गयी है. उनको सिद्धदेहकी भावना नहीं करनी पड़ती, उसकी खयं स्कृति हुआ करती है और वे परम सौभाग्यवान् साधक उक्त सिद्धदेहके द्वारा श्रोराधा-मायवकी मधुरतम निकुञ्जसेवामें नियुक्त रहकर नित्य निरतिशय परमानन्दा-म्बुधिमें निमग्न रहते हैं । यह सिद्धदेह न तो अस्थि-मांस-रक्तमय जडदेह है और न सांख्यप्रोक्त सूक्ष्म और कारणदेह ही है। यह है दिन्यानन्दचिन्मय-रसप्रतिभावित नित्यशुद्ध सचारु समुज्ज्वल परम सुन्दरतम सिचदानन्दरसमय विप्रह । वैष्णवसाधनाके क्षेत्रमें इस सचिदानन्दरसनयी भूर्तिको 'मञ्जरी' कहते हैं । ये सिख्योंकी अनुमतिके अनुसार श्रीराघामायवकी सेवामें नियुक्त रहती और परभानन्दका अनुभव करती हैं। इनका यह देह नित्य सुन्दर, नित्य, मधुर, नित्य नव-सुपमासभ्यन और नित्य समुज्ञ्यल रहना है । इनपर देश-कालका कोई प्रभाव नहीं पड़ता । इस मार्गकी साधनाकी परिपक्त स्थितिमें इस सिद्ध-. दहकी खयमेव स्फ्रर्ति हुआ करती है। पाश्चमीतिक देह छूट जाती है, पर ये सिचदानन्द-रस-विप्रहमयी व्रजसुन्दिरयाँ भगवान्के प्रेमधाममें स्क्रिति प्राप्त करके श्रीयुगलखरूपकी सेवामें नित्य नियुक्त रहती हैं। इस साधनाके क्षेत्रमें तथा भगवान् श्रीराधामाधवके प्रेमधाममें भगवान् श्रीवृन्द।वनेश्वर तथा श्रीवृन्दा-वनेश्वरी, उनकी अष्ट संखियों और अष्ट मञ्जरियोंके नाम, वर्ण, वस्त्र, वय तथा सखी एवं मञ्जरियोंकी दिशा और उनकी सेवाकी मूची निम्नलिखित प्रकारसे मानी गयी है---

| <b>૧</b> ૪૨        |                              | श्रीरा                                  | धा-मा        | <b>धव-</b> | चिन्त        | न              |                        |                       |              |                               |                        |
|--------------------|------------------------------|-----------------------------------------|--------------|------------|--------------|----------------|------------------------|-----------------------|--------------|-------------------------------|------------------------|
| सेवा               | ×                            | ×                                       |              | ताम्बुल    | कपूरादि      | वत्न-सेवा      | भूत                    | <b>चूर्व</b><br>चूर्व | अल्ब्स्तक    | नाना वाद्य                    | लेख                    |
| बयस्-वर्षे मास दिन | 2 - 5 - 5 - 5 - 5            | \$ \\ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ |              | १८।३।१४    | 58 - 8 - 88  | 88 18 188      | १८। १। ११              | 8815188               | 212188       | १४। २। २०                     | 212182                 |
| वस्रकारंग          | पीव्य                        | मील                                     | <del>-</del> | मयू(पुष्छ  | तारावण       | काचवण          | दाडिमपुष्प             | नीलवर्ण               | जनापुष्प     | पाण्डुवर्ण                    | प्रवाल्वण              |
| देहकः। वर्ण        | इन्द्रनीलमणि                 | तपाया स्वण                              | सखी          | गोरोचन     | बिजली        | काश्मीर (कैसर) | इरिताल                 | चम्पापुष्प            | कमल-केसर     | वन्द्रजङ्कम(कर्पूरयुक्त केसर) | तपाये हुए खर्ण के समान |
| नाम                | श्रीनन्दनन्दन<br>स्थामसुन्दर | श्रीमती राधिका<br>रासेश्वरी             |              | श्रीलेलिता | श्रीविशाखा   | श्रीचित्रा     | श्रीइन्दुलेखा          | श्रीचम्पकलता          | श्रीरङ्गदेवी | श्रीतुङ्गविद्या               | श्रीसुदेवी             |
| र्दशा              | ×                            |                                         |              | उत्तर      | ईशानकोण<br>° | ুন্ত্র         | अ <b>प्रि</b> कोण<br>_ | दक्षिण                | नेऋत्यकोण    | पश्चिम                        | बायव्यकोण              |

# श्रीगोपाङ्गना

| सेवा              | ताम्बुल         | বন্ধ                | वित्र        | चरणसेवा       | रा<br>रा      | अक्षन-सिन्द्र      | माळा              | चल्न              |
|-------------------|-----------------|---------------------|--------------|---------------|---------------|--------------------|-------------------|-------------------|
| वयस्–वर्प-मास-दिन | 0 - 2 - 2       | 0 1 3 1 28          | ৪২ বদ        | 83 1 2 1 0    | 83 - 8 - 36   | १३।०।१६            | 8 - 8 - 8         | १३ वर्ष           |
| वस्त्रकारंग       | मयूरपिच्छत्रर्ण | किशुकपुष्पवर्ण      | हंसवण        | तारावण        | नवापुष्पवण    | भ्रमस्वर्ण         | तारावण            | काचवण             |
| देहका वर्ण        | गोरोचनवर्ण      | तसस्वणवण            | चमापुष्पवण   | बिद्धद्वर्ण   | विद्युद्धर्ण  | स्वर्णकेतकीवर्ण    | बि <u>बु</u> द्धण | स्वर्णवर्ण        |
| नाम               | श्रीरूपमञ्जरी   | श्रीमञ्जुलीलामञ्जरी | श्रीरसमञ्जरी | श्रीरतिमञ्जरी | श्रीगुणमञ्जरी | श्रीविकासमञ्जरी    | श्रीलगङ्गमञ्जरी   | श्रीकस्त्रीमञ्जरी |
| दिशा              | उत्तर           | ईशानकोण             | <u>च</u>     | अग्निकोण      | दक्षिण        | नैऋत्यक <b>ो</b> ण | पश्चिम            | वायन्यकोण         |

मञ्जरी

अजिअनङ्गमञ्जरी, ( २ ) श्रीमधुमतीमञ्जरी, ( ३ ) श्रीविमञ्जमञ्जरी, ( ৪ ) श्रीरयामञ्जमञ्जरी, ( ५ ) श्रीपाल्ज्ज्जामञ्जरी, ( ६ ) श्री-मुम्जामब्रारी, (७) श्रीधन्यामञ्जरी, (८) श्रीतारकामञ्जरी। तथा इन प्रत्येकके अनुगत दो-दो मञ्जरियों अथवा प्रिय नर्मतिखियों कमशः प्रधान अष्टमञ्जरियोंके नामोंमें भी अन्तर माना गया है, मञ्जरियोंकी उपर्युक्त सूचीके स्थानपर ये नाम भी माने गये हैं—(१) इनके नाम, सेवा आदिमें व्यतिक्रम भी माना जाता है।

इस प्रकार मानी गयी हैं—(१) श्रीलवङ्गमञ्जरी, (२) श्रीरूपमञ्जरी, (३) श्रीरसमञ्जरी, (४) श्रीगुणमञ्जरी, (५) श्रीरित्मञ्जरी, (६) श्रीमद्रमञ्जरी, (७) श्रीलीलामञ्जरी, (८) श्रीविलासमञ्जरी (क), (१) श्रीकिलमञ्जरी, (११) श्रीकुन्दमञ्जरी, (१२) श्रीमद्रनमञ्जरी, (१३) श्रीमञ्जुलालीमञ्जरी, (१५) श्रीपुधामुखीमञ्जरी, (१६) श्रीपद्ममञ्जरी। प्रधान अष्ट सिल्योंका कम भी कहीं कहीं ऐसा माना गया है —श्रीरङ्गद्वी, श्रीसुदेवी, श्रीलिला, श्रीविशाखा, श्रीवशाखा, श्रीचमकलता, श्रीचित्रा, श्रीतृङ्गविद्या, श्रीरङ्गदेवी, श्रीसुदेवी, श्रीलिला, श्रीविशाखा, श्रीवशाखा, श्रीचम्पकलता, श्रीह्मदुलेखा, श्रीतृङ्गविद्या, श्रीरङ्गदेवी, श्रीसुदेवी, श्रीवित्रा। कहीं-कहीं प्रधान अप्र सिल्योंके नामोंमें भी अन्तर माना गया है।

सिलयों और मञ्जरियोंकी संख्या इतनी ही नहीं है। ये तो मुख्य आठ-आठ हैं। सिद्धदेहमें मञ्जरियोंकी स्कृतिं और तद्भूपता प्राप्त हो जाती है। यह परम गोपनीय साधन-राज्यका विषय है। यह बात जान छेने की है कि इस राग-मार्गमें — रित, स्नेह, मान, प्रणय, राग, अनुराग, भाव और महाभाव — ये आठ स्तर माने गये हैं। इनमें रित प्रथम है और नह रित तभी मानी जाती है जब कि इस लोक और परलोकक — नमले काक समस्त भोगोंसे तथा मोक्स भी सबया विरित हो कर केवल भगव चर गारिवन्द में ही रित हो गयी हो। साधक के चित्तमें नित्य-निरन्तर केवल एक यही धारणा हद ताके साथ बद्धमूल हो जाय कि इस लोक में, परलोक में सर्वत्र सर्वदा और सर्वथा एक मात्र श्रीकृष्ण ही मेरे हैं। श्रीकृष्ण के सिवा मेरा और कोई भी, कुछ भी, किसी काल में भी नहीं है। अतएव यहाँ दूसरी वस्तुमात्र तथा तत्त्वका ही अभाव हो जाता है; तब काम, कोध, लोभ, मोह, मद, मत्सर, ईष्म और असूया आदि दोधोंक लिये तो कल्यना ही नहीं की जा सकती। ये तो साधक देह में ही समाप्त हो जाते हैं। सिद्ध देह में तो नित्य-निरन्तर श्रीकृष्णानुभवके अतिरिक्त और कुछ रहता ही नहीं।

# सिद्ध संखीदेह

सप्रेम हिरस्मरण ।—×××××तीन प्रकारके प्रेमी भक्त होते हैं— नित्यसिद्ध, कृपासिद्ध और साधनसिद्ध । नित्यसिद्ध वे हैं, जो श्रीकृष्णके नित्य परिकर हैं और श्रीकृष्ण खयं लीलाके लिये जहाँ विराजते हैं, वहीं वे उनके साथ रहते हैं । कृपासिद्ध वे हैं, जो श्रीभगवान्की अहैतुकी कृपासे प्रेमियोंका सङ्ग प्राप्त करके अन्तमें उन्हें पा लेते हैं; और साधनसिद्ध वे हैं, जो भगवान्-की कृपा प्राप्त करनेके लिये भगवान्की रुचिके अनुसार भगवत्प्रीत्यर्थ प्रेम-

श्रीरा० मा० चि० ६०-

साधना करते हैं। ऐसे साधकोंमें जो प्रेमके उच्च स्तरपर होते हैं, किसी सखी या मञ्जरीको गृहरूपमें वरण करके उनके अनुगत रहते हैं। ऐसे पुरुष समय-समयपर प्राकृत देहसे निकलकर सिद्धदेहके द्वारा लीखा-राज्यमें पहुँचते हैं और वहाँ श्रीराधा-गोविन्दकी सेवा करके कृतार्थ होते हैं। ऐसे मक्त आज भी हो सकते हैं। कहा जाता है कि महात्मा श्रीनिवास आचार्य इस स्थितिपर पहुँचे हुए भक्त थे । वे सिद्ध सखीदेहके द्वारा श्रीराधागीविन्दकी नित्यलीलाके दर्शनक लिये अपनी सम्बी-गुरुके पीछे-पीछे श्रीव्रजधाममें जाया करते। एक बार ने ऐसे ही गये हुए थे। स्थूलदेह समाधिस्थितकी भाँति निर्जीव पड़ा था । तीन दिन बीत गये । आचार्यपत्नीने पहले तो इसे समाधि समझा; क्योंकि ऐसी समाधि उनको प्रायः हुआ करती थी । परंतु जब तीन दिन बीत गये, शरीर विल्कुल प्राणहीन प्रतीत हुआ, तब उन्होंने डरकर शिष्य भक्त रामचन्द्रको बुलाया । रामचन्द्र भी उच्च स्तरपर आरूढ़ थे, उन्होंने पता लगाया और गुरुपत्नीको धीरज देकर गुरुकी खोजके लिये सिद्धदेहमें गमन किया । उनका भी स्थलदेह वहाँ पड़ा रहा । सिद्धदेहमें जाकर राम-चन्द्रने देखा-श्रीयमुनाजीमें क्रीड़ा करते-करते श्रीराधिकाजीका एक कर्ण-कुण्डल कहीं जलमें पड़ गया है। श्रीकृष्ण सिखयोंके साथ उसे खोज रहे हैं, परंतु वह मिल नहीं रहा है। रामचन्द्रने देखा सिद्ध-देहधारी गुरुदेव श्रीनिवासजी भी सिवयोंक यूथमें सिमिलित हैं। तब रामचन्द्र भी गुरुकी सेवामें लगे । खोजते खोजते कुछ देरके बाद रामचन्द्रको श्रीजीका कुण्डल एक कमलपत्रके नीचे पह्समें पड़ा मिला । उन्होंने लाकर गुरुदेवको दिया । उन्होंने अपनी गुरुरूपा सखीको दिया, सखीने युथेश्वरीको अर्पण किया और यथेश्वरीने जाकर श्रीजीकी आज्ञासे उनके कानमें पहना दिया । सबको बड़ा आनन्द हुआ । श्रीजीने ग्वोजनेवाली सखीका पता लगाकर परम प्रसन्नतासे उसे चर्वित ताम्बुल दिया । वस, इधर श्रीनिवासजी तथा रामचन्द्रकी समाधि ट्टरी, रामचन्द्रके हाथमें श्रीजीका चबाया हुआ पान देखकर दोनोंको बड़ी प्रसन्ता हुई थी।

# गोपी-प्रेमकी साधना और सिद्धि

प्रथम साधना है इसकी-इन्द्रिय-भोगोंका मनसे त्याग। प्रीति बढ़ानेबाछे सत्कर्मोंमें श्रति अनुराग ॥ कठिन काम-वासना-पापका करके पूरी तरह विनाश। अभिमान-लोभ-मद, क्रोध-मानका करके नारा॥ परचर्चाका परित्याग कर, विषयोंका तज सब अभिलास । मधुमय चिन्तन नाम-रूपका, मनमें प्रभुपर हद विश्वास ॥ इरि-गुण-श्रवण, मनन छीलाका, छीला-रसमें रति निष्काम। प्रियतम-भाव सदा मोहनमें, प्रेम-कामना ग्रुचि, अभिराम ॥ सर्व-समर्पण करके हरिको, भोग-मोक्षका करके त्याग । हरिके सुसमें ही सुख सारा, हरिचरणोंमें ही अनुराग ॥ भोग-मोक्ष-रुचि-रहित परम जो अन्तरङ्ग हरिप्रेमी संत। उनका विमल सङ्ग, उनकी ही रुचिमें निज रुचिका कर अन्त ॥ प्रेमपंथके साधक करके तब लीलाचिन्तन। इयामा-इयाम-क्रुपासे फिर वे कर पाते लीला-दर्शन ॥ गोपी-भाव समझकर तब बे होते हैं शुचि साधनसिद्ध । रस-साधनमें सिद्धि प्राप्तकर पाते गोपीरूप विश्वद्ध ॥ फिर छीछामें निरब सम्मिछित हो बन जाते प्रेमस्बरूप। परम सिद्धि यह प्रेम-पंथकी, यही प्रेमका निर्मेल रूप ॥

### गोपी-प्रेमके अधिकारी

कर्म योगपथ, ज्ञान-मार्गके सिद्ध नहीं आते इस ठौर । वे अपने ज्ञुचि विद्वित मार्गसे जाते सदा साध्यकी ओर ॥ राधा-कृष्ण-विद्वार लक्तिका यह रहस्यमय दिक्य विधान । दास्य-संख्य-वात्सक्यभावमें भी इसका नहिं होता भान ॥ वजरमणीके ज्ञुद्ध भावका ही केवल इसमें अधिकार । वहीं फूलता-फलता, इस डज्ज्वल रसका होता विस्तार ॥

# गोपियोंकी महिमा

गोपीजन की महिमा अतुलित ।
जिनके भाव लहन की तरसत बेदरिचा नित, ऋषि-ग्रुनि तप-रत ।।
विमल ब्रह्मविद्या गोपिन-सम तप किर चहत प्रीति अति पावन ।
जा सौं मिलत ब्रह्म पर-सीं-पर रसमय मधुर रूप मनभावन ।।
सदा प्रेम-परवस जिन के हिर, राखत मन जिन की अति आदर ।
सदा रहत जिनके दिग बरवस, चहत न रहन छाँड़ि तिन छिनभर ।।
वस्यी रहत मन-प्रान-चयन महँ वन तिन के मन-प्रान-प्रतिर हग ।
रास-विलास करत नित रसमय मूलि सकल भगवत्ता अग-जग ।।

# प्रकीर्ण

# प्रार्थना

```
देखा करूँ तुम्हारी लीला,
              ₽ĸ
         गाया
                       तुम्हारा
                               नाम ।
सुना करूँ नित मुरलीकी धुन,
         वचन
               तुम्हारे परम
                              लकाम ॥
                करें तुम्हारे
नेत्र-मधुप
         नित
         बदन-कमल-मधु-रसका
                                 पान ।
पूर्ण
      समर्पण हो जायें इन्द्रिय-
                    तन-मन-मति-जीवन-प्राम ॥
```

# एक कृष्णप्रेमीके पत्रका उत्तर

( पत्र )

### मधुमास कृष्णैकादशीकी संध्या

परम-पूज्य प्रिय सला, स्वामि, गुरु, हित् हमारे। श्रीहनुमानप्रसाद (जी) भाव के भोरे-भारे॥ बंदीं चरन-सरोज सीस धरि सदा तुम्हारे। देह इहै आसीस, बसें हिय जुगल हमारे॥ छायौ अब कलिकाल घोर, नहिं धर्म-छेस कहूँ। पाखंड, पाप बादची देखत कपटी, कायर, कुटिल, कामबस, अतिसै क्रोधी। बिप्र-गुरु-संत-बिरोधी ॥ बाढे चार, जुवार, तिन के मधि बसि रहन कठिन जिमि दसनन जीहा। साँच कहै, है मरन, मिलन पिय कठिन अलीहा॥ ताह पे त्रेताप घोर सौं तपत सदा ऐसे भीषन बिपति-काल नहिं कोउ अवलंबनु॥ डोते जी संसारी ती यह सब सहि छेते । काह कौ उपकार-भार नहिं सिर छेते ॥ कहा कहें ? कहि जात नहीं अब जिय की घातें। बड़ी मरम की पीर, बीर रसिकन की बातें॥ मातु-पितादिक स्वजन निरस अति ग्यान सिखावेँ । कोउ निहकाम-सकाम कर्म के मर्म सुझावे॥ एको लागत नाहिं किए उन अमित उपाई। कहा करों है गई संग बस कुब्न मिताई॥ सो अब छूटत नाहिं, जतन मैं हूँ बहु हेरी। बरबस ही करि लई स्थाम बिनु मोलन चेरी॥ जानों प्रारब्ध कीन-सी बिमुख परची है। जो बैरी इहि भाँति मोहि ते रहत अरथी है॥ अनइच्छित जे कर्म तिनहिं बरबस पेरत है दिन-रैन मूद तड नास न पावत ॥

नित दुस्संगति परचौ, नाहिं सतसंग बसत तनु। नहिं भागवत-पुरान-कथा की अवन-कीरतन् ॥ अपनेहिं कर करि रहयो हाय ! अपनी ही हाँती। यहि सोचत हों जबहिं, नवहिं भरि आवत छाती॥ बिनु पंखन के बिहुँग सरिस उछरत औ गिरत हैं। भव-द्वाग्नि में बिबस हाय ! अब निस्य जरत हों॥ काढ़ि लीजियो मित्र ! मोहि हिय करुना करि कै। या दीजो मत उचित, करीं सोइ हिय हरि धरि कै॥ कठिन कुअवसर माहिं हैं रही मति-गति भोरी। ओ 'कल्यान'-सुदानी ! भरियो 'नेह' की झोरी ॥ 83 1 3 1 88 इतिशम् । 'नेहलताः

#### (उत्तर)

नेहभरी श्रीनेहलता ! तुम धन्य सदाई। जुगल-कृपा ते लही जो दुर्लभ कृप्न-मिताई॥ परम पूज्य, प्रिय, सखा, स्वामि, गुरु, हित् तिहारे। रसिकसिरोमनि एक स्याम गोपीजन-प्यारे॥ अनुकंपा उन की अपार की तुम्हें सहारी। का करि सकै विगार घोर कलिकाल तिहारी ॥ ताप-संताप सुदारुन बिपति-खुराई । अहै तिहारे प्रीतम ही की सबै पठाई॥ बढ़ी मरम की पीर, बीर ! सिहयो सब सुस सीं। पिय की प्रिय संदेस, न कछु कहियो निज मुख सीं॥ संसारीष्ट्र बढ़ी, होय जो हरि अनुरागी। अष्टजाम अनुगत, सेवारत अति **बद्भागी**॥ ध्यान-कर्म की भर्म सुनत समुझत क्यों उरिये। ही सौं अपने मोहन की सेवा करिये॥ नंदसुवन-सेवा ही सब की परम चरम फल। बिना दाम घनस्याम-हाथ विकित्रों अति मंगरू॥ दारुन ग्रह, दुदेंव स्थाम-चेरिहि न सतावें। स्याम-प्रेम सब काम सदा बरबस करवावै॥

चेरी को चित सदा एक स्वामे पहिचानै। भलौ-बुरो परिनाम स्थाम-पीतम ही जानैँ ॥ निश्चित, अचिश्य स्थाम-पद सेवन कीजे। दिवस-रैन मन-चैन स्याम-सुमिरन चित बिनु पंखन के बाल-बिहँग जोहें जननी-मग्। जिमि पत्नी पिय-इरस-हेतु आकुल-चित तिमि प्यारे पीतम के अति पावन बिरहान्छ। जरि-जरि लहिये अमल भलोकिक आनँद प्रतिपल ॥ स्याम-चरन की एक भरोसी कबहुँ न तजियो । की चिंता विसारि गोपाले भजियो ॥ अग-जग कृपा **इ**है ह करि श्रीहरि सों कहियो। अपनी ओर निहारि छोह नित करते रहियो॥ वादी जग मैं ख्याति, लोकरंजन मन रस की बातें विसरि व्यर्थ ही काल गँवायी॥ हैहें वे दिन कबै, जबे श्रीराधा रानी। गनि आपनो गुलाम नेह सौं धरि सिर पानी॥ अपनी रुचि अनुकूल सकल आचरन स्यामसहित निज चरनन की सेवा करवावें ॥ लोकिक परिचय कञ्चक दीजियो, जो मन मानै। तुम कों हम कों स्थाम सदा निज-जन करि जाने ॥

वे• कृष्ण १, १९९९ रतनगढ़ (बीकानेर)

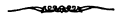
हनुमानप्रसाद पोद्दार

उपर्युक्त पत्र किनका है, यह पता नहीं । मालूम होता है, पत्रकेखक महानुभाव मुझसे कुछ परिचित हैं । उन्होंने अपना नाम-पता कुछ भी नहीं लिखा, इसीसे 'कल्याण के द्वारा उनके पद्मात्मक पत्रका उत्तर दिया जा रहा है । उनसे प्रार्थना है कि वे उत्तरमें लिखी तुकबंदीकी कविता-सम्बन्धी भूलोपर ध्यान न देकर भावोंपर ध्यान दें । मैं कवित्वज्ञानसे झून्य हूँ । एक प्रार्थना और है— उन्होंने पत्रमें जो मुझको प्रणाम किया है और मुझसे 'आसीस' माँगी है, इससे मुझे बड़ा संकोच हुआ है; क्योंकि मैं न तो प्रणामका अधिकारी हूँ और न मुझमें आशिष् देनकी योग्यता है । पत्र-लेखक महोदय कृपापूर्वक भविष्यमें ऐसा न करें। — हनुमानप्रसाद पोदार

# स्वागतकी तैयारी करो

हृदय-मन्दिरमें मनमोहनको बुलाना चाहते हो तो पहले कान, तृष्णा, लोभ, क्रोध, वैर, हिंसा, अभिमान, अहंकार, मद, ममता, आसक्ति, विपाद और मोहके दुर्गन्धमरे कूड़ेको कोने-कोनेसे झाड़-बुहारकर बाहर दूर फेंक दो और संयम, संतोप, दया, क्षमा, मैत्री, अहंसा, नम्रता, त्याग, वैराग्य, प्रसन्नता, समता, वित्रेक, भक्ति और प्रेम आदि सुन्दर-सुन्दर फूलोंको चुन-चुनकर उनसे मन्दिरको भीतर-बाहर खूब सजा लो ! जब सजावटमें कुल भी कसर न रह जाय, तब उस प्यारेको जोरसे पुकारो, तुरंत उत्तर मिलेगा और उसकी मोहिनी रूप-छटासे तुम्हारा हृदय-मन्दिर उसी क्षण जगमगा उठेगा।

सरकारी नौकर अपने अफसरके, सेवक मालिकके, प्रजा राजाके, जनता नेताके, शिष्य आचार्यके, बन्धु अपने माननीय बन्धुके और पत्नी अपने प्राणाधार पतिके खागतके लिये अपने-अपने भावोंके अनुसार कैसी-कैसी तैयारियाँ करते हैं। फिर जो यम, वायु, अग्नि आदि लोकपालोंके भी शासक, ब्रह्मा आदि खामियोंके भी खामी, नारद, सनत्कुमार आदि नेताओंके भी नेता, देवराज इन्द्र आदि सम्नाटोंके भी सम्नाट, व्यास-वाल्मीकि आदि आचार्योंके भी आचार्य, बन्धुओंमें भी परम बान्धव और पतियोंके भी परम पति हैं—जिन एक ही सब गुणोंके अथाह सागरकी ये सब बूँदें हैं, उन सर्वगुणाधारके खागतके लिये भी तो कुछ तेयारी करनी चाहिये। तुम्हारी तैयारीका तभी पता चलेगा, जब तुम्हारे मनमें और कुछ भी न रहकर केवल उसका मोहन मुखड़ा देखने और कोमल चरण-स्पर्श करनेकी ही अनन्य और तीव लालसा रह जायगी।



## 'लँगर मोरि गागर फोरि गयौ'

सिल ! जाने कहाँ ते अचक आय मोरि गागर फोरि गयो ॥ लँ० ॥ नई चुनित्या चीर-चीर किर निपट निडर पुनि आँखि दिखावै, देख बीर ! अति कोमल बैयाँ दोउ कर पकर मरोरि गयो ॥ लँ० ॥ मो ते कई सुन प्री सुंदरी, तो समान वज सुघर न कोऊ ! नख-सिख लौं छिब निरित्व-परिख कें सघन कुंज की ओर गयो ॥ लँ० ॥ कहाँ लग कहों कुचाल डीठ की, नाम केत मेरी जिया काँपत है, नारायन मैं घनों बरज रहि, मोतियन की लर तोरि गयौ ॥ लँ० ॥

स्यामसुन्दर अचानक आकर गोपीकी गागर फोड़ चले। उसकी नयी चुनरीको चीर-चीरकर बाँह मरोड़ गये, उसे प्रजमें सबसे अधिक सुन्दरी बताकर उसका नख-शिख निरख-परखकर सबन कुझकी ओर चले गये और जाते समय उसके हजार रोकते-रोकते मोतियोंका हार भी तोड़ गये। गोपी प्रणयकोपसे स्यामसुन्दरको 'लँगर' कहकर अपनी सखीको सब हाल सुना रही है।

धन्य हो तुम त्रजकी गोपियो, जो तुम्हारे लिये स्यामसुन्दर खयं पधारते हैं और अपने हाथों तुम्हारी गागर फोड़ जाते हैं । क्यों न हो ! तुमने जो इसका अधिकार प्राप्त कर लिया है ! इस लोक और परलोककी सारी भोग-वासनाओं के और जागतिक मोह-ममता, अभिमान-अहंकार, राग-रङ्ग और नीति-रीति आदि समस्त विकारों के विषमरे कु-रससे अपनी गागरको बिल्कुल खाळी करके और कठिन नियम-संयमकी पित्रत्र सुधाधारासे उसे अच्छी तरह धोकर तुमने उसमें मधुर गोरस—दिन्य प्रेम-रस भर लिया है और वह मधुर रस भरा भी है तुमने केवल श्रीश्यामसुन्दरको आप्यायित करनेके लिये ही ! तभी तो प्रेमसुधाके प्यासे तुम्हारे परम प्रियतम स्यामसुन्दर नटवर-वेषमें बड़ी साधनासे संचित तुम्हारे मधुरातिमधुर प्रेमरसका पान

करनेके लिये तुम्हारे समीप दौड़े आये हैं। समस्त विश्वको आनन्दित करने-वाले उस मधुर दिव्य प्रेमरसको भला, वे तुम्हारी नन्ही-सी संकुचित गगरियामें कैसे रहने दें। तुम्हारी गागर फोड़ डालते हैं और अपनी अनन्त मिहमासे तुम्हारे प्रेमरसको (परिमाण और माधुर्य—दोनोंमें) अनन्तगुना बनाकर अनन्त मुखोंसे ख्यं उसे पान करते हैं और अनन्त हाथोंसे जगत्के अनन्त जीवोंको बाँट देते हैं। \* सारे जगत्को पवित्र प्रेमका दान करनेवाली गोपी! तुम धन्य हो!

अहा ! श्रीकृष्ण निपट नि:राङ्क होकर तुम्हारी नयी चुनरी चीर-चीर-कर डालते हैं ! गोपी ! तुम इससे नाराज क्यों होती हो ! सच वताओ, क्या तुमने यह चुनरी इसी कामनासे नहीं ओढ़ी थी कि श्यामसुन्दर आयें और तुम्हारी इस दुनियावी चुनरीके टुकड़े-टुकड़े कर डालें ! तुम तो सिचदानन्दघन नित्य-नविकारोर श्रीकृष्णकी प्रिया सदा सुहाणिन हो न ! फिर तुम इस अनित्य सुहाणका परिचय देनेवाली दुनियावी चुनरीको केंसे ओढ़े रहती ! तुम्हें तो उस दिव्य चुनरीको चाह है, जो कभी किसी भी कालमें न पुरानी होती है और न उतरती ही है । हाँ, तुम्हारा यह अनोखा नाज अवश्य है कि तुम इस दुनियावी चुनरीको अपने हाथों नहीं फाइती । तुम्हारे प्रेमकलसे यह काम भी श्रीकृष्णको ही करना पड़ता है । तुम्हारे मार्गका अनुसरण करती हुई गिरधर-गोपालकी मतवाली मीराने तो अपने ही हाथों दुनियाबी चुनरीके टूक-टूक कर डाले थे । 'चुनरी के किए टूक, ओढ़ लीम्ही लोई ।'

<sup>#</sup> परमपद्पर पहुँचे हुए प्रेमस्वरूप प्रेमी भक्तोंका मधुर प्रेमरस ही भगवान् है द्वारा जगत्में विस्तृत होकर मातृप्रेम, पितृप्रेम, मातृपितृभक्ति, धर्मप्रेम, विश्वप्रेम, देशप्रेम, पितप्तनीप्रेम, मैत्रीप्रेम आदि नाना भावोंमें पात्रानुसार परिणत होता हुआ कमशः शान्त, दास्य, सख्य और वात्सस्यभावमें पहुँचकर फिर अपने उद्गमस्थानकी ओर अमसर होता है और अन्तमें मधुर प्रेमके रूपमें परिणत हो जाता है। इस प्रकारके गुणरिहत, कामनारिहत, प्रतिक्षणवर्धमान, सूझ्मतर, अनुभवरूप, अविश्विष्ठ भगवत्येमको नित्य निर्मल और दिव्य धाराका जिसमें पर्यवसान होता है, वही प्रेमका अनिर्वचनीय स्वरूप है और वह भगवान्से सर्वथा अभिन्न है।

गोपीक दिलके खुले दरवाजेपर—एकमात्र श्रीकृष्णके लिये ही खुले द्वारपर श्रीकृष्णको संकोच या डर किस बातका हो ! हाँ, वहाँ तो श्रीकृष्ण अवश्य सकुचा जाते हैं—विल्क जाकर भी वापस लौट आते हैं, जहाँ भीतरी दिलका दरवाजा बंद होता है या उसमें दूसरोंको भी जानेकी अनुज्ञा होती है; पर तुम्हारा तो सभी कुछ श्रीकृष्णका है न ! तुम तो अपना तन-मन-धन, लोक-परलोक, सर्वख श्रीकृष्णके चरणोंपर ही न्योछावर कर चुकी हो न ! तुम्हारे सब कुछके एकमात्र खामी—आत्माके भी आत्मा केवल श्रीकृष्ण ही तो हैं। फिर वे अपनी निजकी सम्पत्तिपर अधिकार करनेमें 'निपट निडर' क्यों न हों ! और क्यों न तुम्हारी प्रेमभरी विपरीत चेष्टापर प्रणयकोप करके आँखें दिखार्ये !

ओहो ! श्रीकृष्णने अपने दोनों करकमलोंसे पकड़कर तुम्हारी अति कोमल बाँहोंको मरोड़ दिया ! अरे—विषयोंकी गुलामीमें लगे हुए इन पामर प्राणियोंकी भुजाएँ न जाने किन-किन पातकी चरणोंकी सेवामें लगी हैं ! न जाने अवतक इन इमारी भुजाओंने कैसे-कैसे दूषित हृदयोंका आलिङ्गन कराया है ! हमारी ये असती सुजाएँ कभी प्यारे श्रीकृष्णकी सेवाके लिये नहीं ललचायीं ! प्रियतम स्थामसुन्दरको अँकवारमें भरनेके लिये आकुल होकर ये कभी नहीं फेंडी। गोपी ! तुम्हारी भुजाएँ तो सती हैं, वे विषयोंसे सर्वथा विमुख हैं। वे एक श्रीकृष्णको छोड़कर और किसीके छिये कभी नहीं फैलतीं । इसीसे श्रीकृष्ण आते हैं और तुम्हारी उन बाँहोंको पकड़कर, अहाडा ! अपने दोनों हाथोंसे पकड़कर तुम्हें अपने हृदयके एकान्त मन्दिरमें विराजित कर लेना चाहते हैं। अनादिकालसे जीवकी जीवनधारा जिस अचिन्त्यके हृदयमें प्रवेश करनेके लिये, जिस अनन्त आनन्दसागरमें अपनेको मिलाकर अनन्तरूप बन जानेके लिये ही बह रही है, क्या उस अचिन्य हृदयमें प्रवेश करना तुम्हें अवाञ्छनीय है ! नहीं, नहीं, अवाञ्छनीय क्यों होता ? पर तुम सकुचाती हो ! यद्यपि तुम परम शुद्धा हो, इतनी पवित्र हो कि तुम्हारी चरणधूलि बड़े-से-बड़े महापातकीको पलभरमें पतितपावन बना सकती है, बड़े-बड़े देवता और ज्ञानी देवर्षि-महर्षि तुम्हारी दुर्छम चरण-रजकी कामना करते हैं, फिर भी तुम इस संदेहसे कि 'कहीं मेरे इदयमें अपने सुखकी वासनाका तो कोई कण छिपकर नहीं रह गया है, सकुचा जाती हो। निज-सुखकी वासना तो प्रेममें कल्ड्स है न १ सच्चे भक्तका यही तो आदर्श है। वह सोचता है कि रंचमात्र भी विषय-वासना हृदयमें रहते यदि भगवान् मिल गये तो भगवान् के मिलनका मूल्य ही घट जायगा। इसीलिये वह कहता है—'ठहरो प्रमु! अभी मैं तुम्हारे दर्शन पानेके योग्य नहीं हूँ। जब मैं अपना सारा हृदय पूर्णक्रपसे तुम्हारे लिये खाली कर दूँ, उसमें कुछ रहे तो बस, केवल तुम्हें सुख पहुँचानेवाली सामग्री ही रहे, गेरे लिये तुम्हारे सुखके सिवा और कुछ भी न रहे, तभी तुम मुझे दर्शन देना।'

गोपी ! तुम प्रेमरूपा हो, प्रेमकी अधिष्ठात्री देवी हो, प्रेमकी संस्थापिका हो — कदाचित् इसी आदर्शकी रक्षांके लिये तुम स्यामसुन्दरकी बाँहों में अपनेको नहीं देना चाहती; पर वस्तुतः ऐसी बात है नहीं । तुम्हारे हृदयमें भला विषय-वासनाके लेशका कल्क क्यों रहने पायेगा । तुम तो कृष्णगत-प्राणा हो, कृष्णरसभावभाविता हो । हाँ, तुम बड़ी मानिनी हो, प्रेमकी हठीली हो । भला, इसी तरह श्रीकृष्णके साथ क्यों मिलने लगी ! परंतु तुम्हारे प्रेममें बड़ा आकर्षण है । सबको बरबस अपनी ओर खींचनेवाले श्रीकृष्णकों भी तुम्हारा प्रेम खींच लाता है ! श्रीकृष्ण आते हैं और तुम्हारी बाँहोंको पकड़कर तुम्हें अपने हृदयमें बिठा लेना चाहते हैं । तुम मान करके पीछे हटती हो, बाँहें मरोड़ खा जाती हैं और छूट जाती हैं । धन्य-धन्य ! गोपी ! प्रेमकी ध्वजा गोपी ! तुम्हारी जय हो, जय हो !

अहा ! तुम प्रेमी भक्तों में सर्विशरोमणि हो । तुम्हारे प्रेममें कितना सामध्ये है जो सर्वशक्तिमान् अचिन्त्यवल भगवान् भी अपनी शक्ति भूलकर तुम्हारे दिन्य प्रेमसे खिंचे हुए खयं आतुर होकर तुमसे मिलनेको चले आते हैं! सचमुच तुम अप्रतिम सुन्दरी हो ! तुम्हारी जिस सुन्दरताने मुनिमन-मोहन मदनमोहन मोहनके चिन्मय मनको भी मोह लिया, उस तुम्हारी सुन्दरताका बखान सच्चे सौन्दर्यके पूरे पारखी श्रीकृष्ण क्यों न करें। वे लोग भूले हुए हैं, जो तुम्हारे इस दिन्य सौन्दर्यको पार्थिव शरीरकी बाहरी बनावट समझते हैं। तुम तो दिन्य सुन्दरतामयी ही हो। सबसे सुन्दर तो तुम्हारा

वह हृदय है, जिसमें प्रकृतिजन्य अहंता-ममता, राग-द्रेष, मद-अभिमान, लोभ-मोह, ईर्ध्या-मरसरता, काम-क्रोध, चिन्ता-विषाद और सुख-दुःख आदिका संस्कार भी नहीं है और जो समस्त देवी सम्पदाके परम सार एकपात्र श्रीकृष्ण-प्रेमकी मिहमामयी माधुरीसे ही मण्डित है! तुम्हारे इस परम सुन्दर अन्त-स्तलका ही आभास तुम्हारे मोहन-मोहन मुग्यड़ेपर, तुम्हारे न चीले-नुकीले नेत्रों-पर, तुम्हारी घुँघराली काली अलकावलीपर और तुम्हारे अतुल्वनीय अङ्ग-अङ्गपर लाया है। इसीसे तुम विश्वमोहन-मोहिनी हो। इसीसे श्रीकृष्ण तुम्हारी नखिलाको नित्य लालायित रहते हैं। वे बड़े पारखी हैं, इसीसे वे किसीकी बाहरी सुन्दरतापर मुग्य नहीं होते। उन्हें तो निर्मल हृदयकी परम निर्मल माधुरी चाहिये। ऐसी सुन्दरता हो, जो केवल सुन्दरतासे ही बनी हो; तभी वे उसपर मोहित होते हैं। बड़े रिश्नवार न ठहरे, गोपी! इसीसे वे तुम्हारी मोहिनी माधुरीपर मुग्य हैं!

सघन कुञ्ज ही तो उनकी नित्यविद्यार-स्थली है। जिस कुञ्जमें घनता नहीं है—जहाँकी वातें बाहर दीखती-सुनती हैं और जिसमें बाहरवालोंका प्रवेश सम्भव है, वहाँ वे सिचदानन्दघन कूटस्थ कैसे रह सकते हैं ! घनता और अनन्यतामें ही उनका निवास होता है, इसीसे तो मक्तलोग अपने हृदयको भी सघन कुञ्ज ही बनाया करते हैं।

अहाहा ! तुम जब उन्हें 'लँगर' और 'ढीठ' कहती हो, तब तुम्हारी रसनासे कैसा मधुर रस वरसना है । बिलहारी तुम्हारे प्रेमगर ! तभी तो वे 'कुचाल' करते तुम्हारे बरजते-बरजते तुम्हारी 'मोतियनको लर तोड़कर' झट सबन कुल्लमें जा लिपते हैं । मीराँने तो अपने हाथों 'मोती-मूँगे उतार वन-माला पोयी' थी । हाँ, तुम्हारा गौरव इतना बढ़ा हुआ है कि तुम्हारी मोतीकी लड़ तोड़ने भी उन्हें खयं आना पड़ा ! वह मोतीकी लड़ ही कैसी, जिसके लिये स्थामसुन्दरको अपनी मनमानी करते हकना पड़े और किर ऐसी प्रति-बन्धकरूप मोतीकी लड़को स्थामसुन्दर क्यों न तोड़ डालें ! गोपी ! तुम्हारा मोतीका हार क्या तुम्हारे श्रृङ्गारके लिये है ! नहीं, तुम्हारा तो भोग-स्थाग, जीवन-मरण—सब कुल श्रीकृष्णसुखके लिये है । तब श्रीकृष्ण यदि उस

मुक्ताहारको तोड़कर मुखी होना चाहते हैं तो तुम उन्हें बरजती क्यों हो १ अरी ! तुम बरजती नहीं; यह तो तुम्हारी नखरेवाजी है । तुम इसलिये नहीं बरजती कि मोतीके हारपर तुम्हें मोह है; तुम तो बार-बार उन्हें बरजकर अधिकाधिक रसानुभव करना-कराना चाहती हां ! उनका नाम लेते तुम्हारा हृदय इसलिये नहीं काँपता कि वे तुम्हारे साथ बरजोरी करते हैं । स्यामकी बरजोरी तो तुम्हारे मनकी नित्यकी साथ है । पूर्ण समर्पण कोई कर नहीं सकता, वह तो बरजोरोसे ही करा लिया जाता है । बस, समर्पणकी तैयारीभर होनी चाहिये । तुम्हारा तो हृदय सदा समर्पणकी ही माला जपता है । उसका प्रकम्प बस, वह जाप ही है, जो सघन कुझसे उन्हें लौटानेके लिये या वहाँ खयं पहुँच जानेके लिये तुम कर रही हो । उनकी विरह-वेदनासे उत्पन्न होनेवाली चित्तकी विकलताभरी चन्नालता—तुम्हारे इदयका छटपटाइटभरा प्रतिपलका वह प्रेम-स्यन्दन ही तुम्हारे जीका काँपना है !

गोपी ! घबराओ नहीं, श्यामसुन्दर तुम्हें अवश्य मिळेंगे । नहीं-नहीं, वे तो तुम्हें मिले हो हुए हैं । वे तुममें हैं, तुम उनमें हो ! तुम्हारा-उनका बिल्गाव कभी होता ही नहीं । तुमसे पिले रहनेमें ही उनकी 'श्यामसुन्दरता' है और उनसे मिली रहती हो, इसीसे तुम 'गोपी' हो । यह तो तुम्हारी लीला है जो जीवोंके कल्याणार्थ तुम अनायास ही करती हो । दंवी ! आनन्द-चिन्मय-रसभाविता भगवती ! श्रीकृष्णकी ही आनन्द-लीलामयी श्रीमूर्ति मेरी माँ ! ऐसी अमोघ कृपा करो, जिसमे इस पामर प्राणीको भी तुम्हारे गोपी-प्रेम-प्रासादके रासमण्डपमें एक झाड़ू देनेवाली अनुचरीका काम मिल जाय और किर कभी श्रीकृष्णदर्शनके लिये तरसता हुआ यह भी तुम्हारी ही तरह गा उठे—

कारुण्यकर्बुरकटाश्चितिरीक्षणेन तारुण्यस्वितिरौरायवैभवेन । आपुष्णता भुवनमद्भुतविश्लमेण भीकृष्णचन्द्र शिशिरीकुरु लोचनं मे ॥

### तीन मधुर प्रसङ्ग

(१)

श्रीकृष्ण द्वारकार्मे थे । बजगोपियोंकी बात छिड़ते ही विह्नल हो उठते थे । पटरानियोंको इससे बहुत ईष्या होती थी । इनकी ईष्या भङ्ग करनेके लिये भगवान्ने एक लीलाका अभिनय किया । नित्य निरामय भगवान् रुग्ण हो गये । रोग भी कठिन था । वैद्यजीने औषधकी व्यवस्था की, अनुपान बतलाया 'चरणरज ।' यह अनुपान कौन देता १ चरणरजके लिये सभीसे पूछा गया । रुक्मिणी, सत्यभामा आदि सभी महिषियोंने नरकके उरसे चरणरज देनेकी बातपर मुँह मोड़ लिया । श्रीकृष्णको चरणरज देनेका दुस्साहस कौन करता । देवर्षि नारदजीको भेजा गया विश्वके सभी देवी-देवताओंके पास । परंतु किसकी हिम्मत थी जो ऐसा दुस्साहस करे । नारदजी म्लानमुख खाली हाथ लीट आये । भगवान्ने कहा, 'एक बार बज जाकर तो रोष चेष्टा कर देखो ।' नारदजीको बात बहुन नहीं भायी । परंतु भगवान्का कहना था, बज जाना ही पड़ा । नारदजी हमारे स्थामसुन्दरके पाससे आये हैं, सुनकर पगली श्रीराधाजीके साथ बजाङ्गनाएँ बासी मुँह ही दौड़ीं प्राणनाथकी कुराल पूछनेके लिये। नारदजीने श्रीकृष्णकी अखस्थताकी बात सुनायी । गोपियोंके प्राण सूख गये । उन्होंने कहा —

'क्यों, क्या वहाँ कोई वैद्य नहीं है ?'

'वेद्य भी हैं, दवा भी तैयार है; परंतु अनुपान नहीं मिळता।' — नारदजीने कहा।

'ऐसा क्या अनुपान है १'

'अनुपान बहुत ही दुर्छभ हैं, सारे जगत्में चक्कर लगा आया। है सभीके पास, पर कोई भी देना नहीं चाहता या दे नहीं सकता।'

'किहिये, किहिये भगवन् ! क्या वह अनुपान हमलोगोंके पास भी है ! होगा तो हम अवश्य ही देंगीं, व्रजगोपियोंने व्याकुल होकर कहा । 'तुम नहीं दे सकोगी।'

'जिसे उनको न दे सकें, ऐसी इमारे पास कोई वस्तु कैसे रह सकती है ?'

'अच्छा ! क्या श्रीकृष्णको अपने चरणोंको घूळ दे सकाना । इसी अनुपानके साथ दवा देनेसे उनका रोग नाश होगा ।'

'यह कौन-सी बड़ी कठिन बात हुई ! लो, हम पेर वड़ाये देती हैं; जितनी चाहिये, चरणधूलि अभी ले जाओ'—-गोपियोंने सरल हृदय और उत्साहसे कहा । ''अरी, करती क्या हो ! क्या तुम यह नहीं जानती कि श्रीकृष्ण 'भगवान्' हैं, भगवान्को चरणधूलि दे रही हो ! वे जगत्पति हैं, क्या तुम्हें नरकका भय नहीं है !'' नारदने आश्चर्यचिकत होकर कहा ।

'नारदजी ! हमारी मुक्ति-मुक्ति, खर्ग-नरक, जीवन-मरण, सुख-दुःख, हँसी-रूलाई—सब एक श्रीहण्ण ही हैं। अनन्त नरकोंमें जाकर भी यदि हम स्यामसुन्दरकी देह को पुनः खस्थ और सबल पा सकें तो हम ऐसे मनचाहे नरकका तो नित्य ही भजन करें। जानते नहीं, नारदजी ! हमारे ठिये स्यामसुन्दरने अवासुर (अध-असुर), नरकासुर (नरक-असुर) आदिको तो पहलेसे ही मार रक्खा है। हम न पाप जानती हैं और न नरक मानती हैं। हम तो जानती हैं एकमात्र हमारे स्यामसुन्दरके सुखको—लीलाबिलास-को। तुम्हारे सारे पापों और नरकोंको हमलोगों इस लीलाबिलासकों। तुम्हारे सारे पापों और नरकोंको हमलोगों इस लीलाबिलासकों अंदर शरीरमें मल लिया। इसीसे तो हम जल-मर रही हैं। यह मरना ही हमारा जीवन है।

नारदका वक्षःस्थल पवित्र प्रेमधारासे धुल गया । नारदजीने गोपाङ्गनाओंसिहत श्रीश्रीराधारानीके चरणोंकी रज लेकर थोड़ी-सी तो अपने सम्पूर्ण अङ्गोंमें लगायी और शेष बची हुईकी पोडली बाँध ली, विश्वेश्वरकी ऐश्वर्य-व्याधिके विनाशके लिये। गोपी-पद-रजके स्पर्शसे परमोज्ज्वल-तनु होकर जब नारदजी चरणधूलिकी पोटलीको मस्तकपर रक्खे द्वारकामें पधारे, तब द्वारकामें आनन्दकी लहर बह चली। चरणरजके अनुपानसे श्रीकृष्णने औषध ली और सहज ही निरामय हो गये। महिषियोंका मानभङ्ग हो गया, उन्होंने आज प्रत्यक्ष प्रमाणसे गोपी-प्रेमकी अपार अतलस्पर्शी गम्भीरता और मधुरिमाको देख लिया और श्रीकृष्ण गोपियोंकी बात लिड़ते ही क्यों तन-मनकी सुधि भूल जाते हैं, इसका रहस्य भी उनकी समझमें आ गया! धन्य प्रमयोग!

### (२)

एक समय श्रीयाम द्वारकामें भगवान् श्रीकृष्णचन्द्र रात्रिकालमें श्रीरुक्तिमणी, सत्यभामा प्रमृति प्रधान अष्ट राजमहिषियोंक मध्य शयन कर रहे थे । रक्षानावस्थामें आप अकस्मात् 'हा राघे ! हा राघे !' उच्चारण करते हुए कृत्दन करने लगे । जब अन्य किसी प्रकार प्रभुका कृत्दन नहीं रुका, तब बाध्य होकर महारानी श्रीरुक्मिणीदेवीने अपने प्राणवल्लभको चरण-संवाहनपूर्वक जाप्रत् किया । भगवान् श्रीकृष्णचन्द्र निद्राभङ्ग होनेपर किंचित लिंजत हुए और उन्होंने भति चतुराईसे अपना भाव गोपन कर लिया और पनः निद्धित हो गये; परंतु इसका रहस्य जाननेके छिये महारानियोंके हृदयमे अत्यन्त व्यप्रता उत्पन्न हुई। सब परस्पर कहने लगीं 'देखो, हम सब मिलकर सोलह सहस्र एक सौ आठ महिषियाँ हैं और कुल, शील, ह्मप एवं गुगमें कोई भी अन्य किसी रमणीसे न्यून नहीं है; तथापि हमारे प्राणवल्लभ किसी अन्य रमणीके लिये इतने व्याकुल हैं, यह तो बड़े ही विस्मयकी बात है ! रात्रिमें खप्नावस्थामें भी जिस रमणीके लिये प्रभु इतने व्याकुल होते हैं, वह रमणी भी न जाने कितनी रूप गुणवती होगी ! इसपर श्रीरुक्मिशीदेवी कहने लगीं, 'हमने सुना है कि वृन्दावनमें राधा-नाम्नी एक गोपकुमारी है, उसके प्रति हमारे प्राणेश्वर अत्यन्त आकृष्ट हैं; इसीलिये रूप-लावण्य-वेंद्रम्थ-पुञ्ज नयनाभिराम श्रीप्राणनाथ हम सबके द्वारा परिसेवित होकर भा उस सर्वेचित्ताकर्षक-चित्ताकर्षिणीक अलौकिक गुणुग्राम भूल नहीं सके हैं। श्रीसरयभामादेवी कहने लगी, सब ठीक ही है, तो भी वह एक गोपकन्याके सिवा तो कुछ नहीं; फिर उसके प्रति इमारे प्राणकान्त इतने आसक्त क्यों हैं ! अस्तु, जो कुछ भी क्यों न हो, हमारी सम्मतिमें तो इस सम्बन्धमें रोहिणीमाताको पूछनेपर ही इसका ठीक-ठीक पता लग सकेगा; क्योंकि उन्होंने खयं वृन्दावनमें वास किया है और उस समयकी सम्पूर्ण घटनाओंको वे भछीभाँति जानती हैं। यह प्रस्ताव सबको रुचा । रात्रि बीती, प्रातःकाल हुआ । श्रीकृष्णचन्द्र प्रातःकृत्य समापन करके राजसभाको पधारे और यथासमय पुन: अन्तःपुरमें पधारकर खानादि करके समाधानपूर्वक भोजन करने बैठे। राजभोग सम्मुख आकर उपस्थित हुए, उद्भवादि सखा-वृन्दसहित प्रभुने भोजन किया और आचमन करके किंचित विश्रामपूर्वक पुनः राजसभाको गमन किया । इस अवसरको पाकर महारानियोंने श्रीरोहिणीदेवीको पूर्वरात्रिकी घटना सुनाकर उनसे वज-वृत्तान्त पूछा । माताजी कहने लगीं, 'प्यारी पुत्रियो ! यद्यपि मैं त्रजलीलाकी अधिकांश घटनाएँ जानती हूँ, तथापि माता होकर पत्रकी गृप्त लीलाओंका रहस्य किस प्रकार कह सकती हूँ ! यदि राम-कृष्ण यह कथा सून लें तो फिर लज्जाकी सीमा न रहेगी। इसपर महिषीयण कहने लगीं, 'माताजी! जिस किसी प्रकार भी हो सके, हमें वजलीलाकी कथा तो आपको अवश्य ही सुनानी छिये बैठा दो, किसीको अंदर न आने दे; फिर मैं निस्संकोच तुम्हारे निकट व्रजलीलाका वर्णन करूँगी ।' माताजीने यह कहकर सुभद्राकी ओर देखा और कहा, 'सुभद्रे ! यदि राम-कृष्ण आयें तो उन्हें भी कदापि भीतर मत आने देना ।' माताजीका आदेश पालन किया गया । समद्रा 'जो आज्ञा' कहकर द्वार-रक्षा करने छगीं। महिषीवृन्द माताजीको चारों ओरसे घेरकर बैठ गर्यी और माताजीने समधर बजलीला वर्णन करना आरम्भ किया ।

इधर राजसभामें राम-कृष्ण दोनों भाई चन्नल हो उठे। जब किसी प्रकार भी राजसभामें नहीं ठहर सके, तब उक्किण्ठितचित्त होकर अन्तःपुर-की खोर चल पड़े। आकर देखते हैं कि सुभदादेवी द्वारपर खड़ी हैं। उन्होंने सुभदादेवीसे पूछा, 'तुम आज यहाँ क्यों खड़ी हो ! द्वार छोड़े दो;

इमलोग भीतर जायँ। श्रीमती सुभद्रादेवीने कहा, शिहिणी माँने इस समय तुम्हारा अन्तःपुरमें प्रवेश करना निषेध कर रक्खा है, अतः तुमलोग अभी भीतर नहीं जा सकोगे। ' यह सनकर जब दोनों भाई आश्चर्यान्वित होकर इस निषेधका कारण ढूँढ़ने लगे, तब माताजीकी वह रहस्यपूर्ण व्रजलीलात्मक वार्ता उन्हें सुनायी दी। यह वार्ता श्रीवृन्दावनचन्द्रकी परम कल्याणमय, परम्यावन, अद्भुत, मङ्गलमय रासविद्यारामक थी। सुनते-सुनते दोनों भाइयोंके मङ्गल श्रीअङ्गमें अङ्गत प्रेम-विकारके लक्षण दिखायी देने लगे। दोना ही प्रेमानन्दमें बिह्नल हो गये। अविश्रान्त प्रेमाश्रुकी मन्दाकिनीधारा प्रवाहित होकर दोनोंके गण्डस्थल एवं वक्षःस्थलको प्रावित करने लगी। यह देखकर श्रीमती सुभद्रादेवी भी एक अनिर्वचनीय महाभाव।वस्थाको प्राप्त हो गर्थी । जिस समय माताजी स्वागिनी श्रीवृन्दा-वनेश्वरीकी अद्भुत प्रेमविचित्यावस्था वर्णन करने छगी, उस समय श्रीवल-रामजी किसी प्रकार भी घैर्य धारण न कर सके । उनके घैर्यका बाँघ टूट गया, श्रीअङ्गमे इस प्रकार महाभावका प्रकाश हुआ कि उनके श्रीहस्तपद संकुचित होने लगे और जब माताजी निभृत निगूढ़ विलास-वर्णन करने लगीं तब तो श्रीकृष्णचन्द्रकी भी यही अवस्था हुई । दोनों भाइयोंकी यह अद्भुत अवस्था दखकर श्रीमती सुमद्रादेवीकी भी यही अवस्था हुई । तीनों मङ्गरु । इत्र महाभावस्क्रिपणी स्वामिनी श्रीवन्दावनेश्वरीके अपार महाभावसिन्ध्रमें निमज्जित होकर ऐसी खसंवेदावस्थाको प्राप्त हो गये कि वे ळांनोंक देखनेमें निश्चल स्थावर प्रतिमूर्तिखरूप परिलक्षित होने लगे। निश्चल, निर्वाक्, स्पन्दरहित महाभाव वस्था ! अतिशय मनोऽभिनिवेशपूर्वक दर्शन करनेपर भी श्रीइस्तपदावयव किंवित् भी परिलक्षित नहीं होते थे । आपुधराज श्रीख़दर्शनने भी विगिठित होकर लम्बिताकार धारण कर लिया ।

इसी समय खच्छदगित देविष नारदजी भगवहर्शनके अभिप्रायसे श्रीधाम द्रारकामें आ उपस्थित हुए । उन्होंने राजसभामें जाकर सुना कि राम-कृष्य दोनों भाई अन्तःपुर पधारे हैं । देविषिकी सर्वत्र अबाच गित तो है ही; अन्तःपुरके द्वारपर जाकर उन्हें जो अद्भुत दर्शन हुए, उससे देविष स्तम्भित हो गये। इस प्रकारका दर्शन उन्होंने पूर्वमें कभी नहीं किया था। निज प्राणनाथकी ऐसी अद्भुत अवस्थाके कारणका विचार करते हुए प्रेमविवश स्तम्भ-भावको प्राप्त होकर देविष भी वहीं चुणचाप खड़े रह गये। कुछ ही क्षण पश्चात् जब माताजीने पुनर्वार किसी एक रसान्तरका प्रसङ्ग उठाया, तब उन सबको पूर्ववत् खास्थ्यलाभ हुआ। सिद्धान्ततः रसान्तरहारा रसापत्तिका विद्धरित होना संगत ही है। इसी अवसरपर महाभावविस्मित देविष नारदजीने बहुविध स्तव-स्तुति करना आरम्भ कर दिया। करुणावरुणाल्य श्रीभगवान् कृष्णचन्द्रने देविषद्वारा स्तुत होकर प्रसन्नतापूर्वक कहा—'देवर्षे! आज बड़े ही आनन्दका अवसर है। कहिये, मैं आपका क्या प्रीति-सम्पादन कहाँ! देविषिने कर जोड़ प्रार्थना की—'प्रभो! वर्तमानमें यहाँपर उपस्थित होकर आप सबका जो एक अदृष्टाश्चत-पूर्व महाभावावेश परिलक्षित हुआ है, खरूपतः वह क्या पदार्थ है और किस प्रकार उस महावस्थाका प्राक्त त्र्य हुआ! कृपया सिवशेप उल्लेख करके दासको कृतार्थ कीजिये। सर्वप्रथम तो सेवामें यही एकान्त निवेदन है।'

भक्तवस्तल श्रीभगवान् अमन्दहास्यचन्द्रिकापिरशोभित सुन्दर श्रीवदन-चन्द्रमासे देविर्य नारदजीके सर्वात्माको आप्यायित करते हुए इसप्रकार वचना-मृतवर्यण करने लगे—'देवर्षे ! प्रातः तथा मध्याहकृत्य समापनपूर्वक जिस समय हम दोनों भाई राजसमामें समासीन थे, उसी समय महिपीगणके द्वारा पूछे जानेपर माता रोहिणीदेवीने महाचित्ताकर्षिणी अजलीलावर्ताका ऐसा प्रभाव है कि हम जहाँ और जिस अवस्थामें भी हों, हमें वहींसे और उसी अवस्थामें आकर्षण करके वह कथास्थलपर खींच लाता है ! हम दोनों भाई उसी तरह आकर्षित होकर यहाँ उपस्थित हुए और देखा कि सुमद्रा द्वारपालिका-ह्रूपमें द्वारपर खड़ी हैं । उत्कण्ठावश अन्तः प्रवेशकाम हम दोनों श्रीसमदा-द्वारा रोके जानेपर प्रवेशनिष्धका कारण हूँ देते रहे, उसी समय श्रीमाताजी-के मुखारिवन्दिवगलित अत्यद्धत वजलीलामाधुरीने कर्णगत होकर हमारे हृदय विगलित कर दिये । तत्पश्चात् जो अवस्था हुई, उसका तो आपने प्रत्यक्ष दर्शन किया ही है । मेरी प्राणेश्वरी महाभावरूपिणी श्रीराधाके महा-

भावकर्तृक सम्पूर्ण भावसे प्रस्त होनेके कारण इम आपका पधारना भी नहीं जान सके । शतना कहकर भगवान्ने जब देवर्षिसे पुनः वरप्रहणका अनुरोध किया, तब देवर्षि प्रार्थना करने छगे—'भगवन् ! मैं और किसी वरका प्रार्थी नहीं हूँ, निजजनींके सर्वाभीष्ठप्रदाता चरणयुगलमें केवल यही प्रार्थना है कि आप चारोंकी जिस अत्यद्भुत महाभावावेश मूर्तिका मैंने प्रत्यक्ष दर्शन किया है, वे ही भुवनमङ्गल चारों खरूप जनसाधारणके नयनगोचरीभूत होकर सर्वदा इस प्रथिवीतलपर विराजमान रहें । माया-संनिपातमें प्रस्त जीवसमूह एवं प्रमु-दर्शनविरह्यकातर भक्तजनके लिये वह महासंजीवन-रसायन खरूपचतुष्ट्य सर्वोत्कर्षसहित जययुक्त हो । करुणायतन भक्तवाञ्छा-पूर्णकारी श्रीभगवान्ने कहा-- 'देवर्षे ! इस विषयमें मैं पूर्वसे ही अपने दो और भक्तोंके प्रति भी आपके प्रार्थनानुरूप ही वचनबद्ध हूँ—एक भक्त-चूडामणि महाराज इन्द्रशुम्न और द्वितीय परमभक्तिखरूपिणी श्रीविमलादेवी। निखिलप्राणिकल्याणिहत भक्तचुडामणि महाराज इन्द्रयुम्नकी घोरतर तपस्या-से प्रसन्न होकर मैं नीलाच्छ क्षेत्रमें दारुन्रह्मखरूपमें अवतीर्ण होकर जन-साधारणको दर्शन देनेका वर प्रदान कर चुका हूँ तथा महाविद्याखरूपिणी श्रीविमलादेवीद्वारा अनुष्रित महातपस्यासे प्रसन्न होकर उनकी प्राणिमात्रको बिना विचार किये महाप्रसाद वितरण करनेकी प्रतिज्ञाको उक्त खरूपसे ही पूर्ण करने की स्वीकृति दे चुका हूँ । अतएव इन तीनों उद्देशोंकी पूर्तिके लिये हम चारों इसी खरूपमें आगामी किन्युगमें लवणसमद्रतटवर्ती नीला-चलक्षेत्रमें अवतीर्ण होकर प्रकाशमान रहेंगे ।' सर्वजीवकस्याणवृत देवर्षि श्रीनारदजीने मनोवाञ्चित वर प्राप्तकर प्रभुचरणारविन्दमें भक्तिपूर्वक प्रणाम किया और मधुर वीणासे करूणावारिधि श्रीप्रभुके अपूतमय नामगुणोंकी माधुरीका गान करते-करते यहच्छागमन किया । श्रीराम-कृष्णने भी माताजी-के कथंचित् संकोचकी आशद्धा करके उस स्थानसे प्रस्थान किया । ये ही मूर्तिचतुष्टय श्रीकृष्ण, बलराम, सुभद्रा एवं सुदर्शनरूपसे श्रीनीलाचलक्षेत्रको ( वजके एक महात्मा ) विभूषित करके अद्यापि विराजमान हैं।

एक बार श्रीराधाजी अपनी सिखयोंसिहत सिद्धाश्रम नामक तीर्थमें

कान करने गयीं । उसी तीर्थमें भगवान् श्रीकृष्ण भी अपनी सोलह हजार रानियों और रुक्मिणी, सरयभामा आदि आठों पटरानियोंसहित पयारें । भगवान्की रानियाँ और पटरानियाँ भगवान्के श्रीमुखसे सदा ही श्रीराधाजी एवं श्रीगोपियोंके प्रेमकी प्रशंसा सुना करती थीं । आज शुभ अवसर जानकर भगवान्की महिषयोंने श्रीराधाजीसे मिलनेकी इच्छा प्रकट की और भगवान्की आज्ञा लेकर उनके साथ सब श्रीराधाजीसे मिलने गयीं । समस्त सिखयोंसिहत श्रीराधाजीको उन सबके दर्शनसे बड़ा ही सुख मिला । पश्रात् श्रीराधाजीने भगवान्की समस्त पटरानियोंका बड़ा ही सत्कार किया । बातचीतमें उन्होंने कहा, 'बहिनो ! चन्द्रमा एक होता है, परंतु चकोर अनेक होते हैं । इसी प्रकार हमारे प्रियतम भगवान् श्रीकृष्ण एक हैं और हम उनकी भक्ता अनेक हैं ।

चन्द्रो यथैको बहवश्चकोराः सूर्यो यथैको बहवो हशः स्युः। श्रीकृष्णचन्द्रो भगवांस्तर्थेको भक्ता भगिन्यो बहवो वयं च॥

श्रीराधाजीके शील, खरूप, सौन्दर्य, गुण और व्यवहारका महिषियों पर बड़ा ही प्रभाव पड़ा । वे आपह करके श्रीराधाजीको अपने डेरेपर लायों और उनका यथासाध्य सर्वोने बड़ा ही सरकार किया । भोजनादिके उपरान्त रातको श्रीराधाजीको भगवान्की आज्ञासे श्रीकृष्टिमणीजीने खयं दूध पिलाया । अनेक प्रकार प्रेमसंलाप होनेके अनन्तर श्रीराधाजी अपने डेरेपर पधार गयीं । भगवान् अपने श्रयनागारमें लेटे हुए थे । श्रीकृष्टिमणीजी नित्यनियमानुसार वहाँ जाकर भगवान्के चरण दवाने बैठीं । चरणोंके दर्शन करते ही वे आश्चर्यमें डूब गयीं । उन्होंने देखा, भगवान्की पूरी चरणस्थलीपर फफोले पड़ रहे हैं । श्रीकृष्टिमणीने अपनी सिक्निनी सब रानियोंको बुलाकर भगवान्के चरण दिखाये । सभी चिकत और स्तम्भित रह गयीं । भगवान्से पूछनेका साइस किसीका नहीं । तब श्रीभगवान्ने आँग्वें खोलकर सब रानियोंके वहाँ एकत्र होने और यों चिकत रह जानेका कारण पूछा । श्रीकृष्टिमणीजीने

वड़ी ही नम्रताके साथ पैरके तलुओं में फफोलोंकी बात कहकर भगवान्से ऐसा होनेका कारण पूछा। भगवान्ने पहले तो बातको टाल दिया, परंतु बहुत आम्रह करनेपर उन्होंने कहा—'देखो, तुमलोगोंने श्रीराभाजीको जो दूध पिलाया था, वह गरम अधिक था। इसीलिये मेरे पैरमें फफोले पड़ गये।' रानियोंकी समझमें बात नहीं आयी। उन्होंने पूछा, 'दूध गरम था तो उससे श्रीमतीजीका मुँह जलता; आपके पैरके फफोलोंसे उसका क्या सम्बन्ध दं भगवान्ने मुसकराते हुए कहा, 'श्रीराधाजीके हृदयकी बात ही निराली है—

श्रीराधिकाया **हृदयारविन्दे** विराजते मे। पादारविन्दं हि अहर्निञं प्रश्रयपाशबद्धं लवं लबार्ध चलत्यतीव ॥ न अद्योष्णदुग्धप्रतिपानतोऽङद्या-प्रोच्छलन्ति । बच्छालकास्ते मम मन्दोष्णमेवं हि दत्तमस्यै युष्माभिरुष्णं तु पयः प्रदत्तम्॥

'श्रीराधिकाके हृदयकमलमें मेरे चरणकमल दिन-रात प्रेमपाशमें बँधे विराजते हैं, एक क्षण या अर्घ क्षणको भी उस बन्धनसे छूटकर वे वहाँसे नहीं हृट सकते । तुमने दूध त्रनिक ठंढा करके नहीं दिया, बहुत गरम दे दिया और श्रीराधाजी उसे तुम्हारा दिया हुआ जानकर पी गर्यी । दूध हृदयमें गया और मेरे चरण उससे जल गये, इसीसे फफोले पड़ गये ।'

भगवान्के वचन सुनकर श्रीरुक्मिणीजी, सत्यभामाजी आदि सभी महारानियोंको बड़ा ही आश्चर्य हुआ और वे श्रीराधाजीके प्रेमके सामने अपने प्रेमको बहुत ही तुच्छ मानने छगी।

**619** 

# नादब्रह्म-मोहनकी मुरली

नादात्मकं नाद्द्वीजं प्रयतं प्रणवस्थितम्। वन्दे तं सञ्चिदानन्दं माधवं मुरलीधरम्॥ नाद्रक्षं परं ज्योतिर्नाद्रक्षां परो हरिः॥

'नाद ही परम ज्योति है और नाद ही खयं परमेश्वर हरि है।'

नाद अनादि है। जबसे सृष्टि है, तभीसे नाद है। महाप्रलयके बाद सृष्टिके आदिमें जब परमात्माका यह शब्दात्मक संकल्प होता है कि 'मैं एक बहुत हो जाऊँ', तभी इस अनादि नादकी आदि-जागृति होती है। यह नादक्रस ही शब्द-ब्रह्मका बीज है। वेदोंका प्रादुर्भाव इसी नादसे होता है। नादका उद्भव परमेश्वरकी सिचदानन्दमयी भगवती खरूपा-शक्तिसे होता है और इस नादसे ही बिन्दु उत्पन्न होता है। यह बिन्दु ही प्रणव है और इसीको बीज कहते हैं।

साचदानन्दिष्वभवात् सकलात् परमेश्वरात्। आसीव्छक्तिस्ततो नादस्तस्माद् विन्दुसमुद्भवः॥ नादो विन्दुश्च बीजश्च स एव त्रिविधो मतः। भिद्यमानात् पराद्विन्दोरुभयात्मा रवोऽभवत्। स रवः श्रुतिसम्पन्नः शब्दो ब्रह्मानवत् परम्॥

'सिचिदानन्दरूप नैभवयुक्त पूर्ण परमेश्वरमे उनकी खरूपाशिक आविर्भूत हुई, उससे नाद प्रकट हुआ और नादसे बिन्दुका प्रादुर्भाव हुआ। वही बिन्दु नाद, बिन्दु तथा बीजरूपसे तीन प्रकारका माना गया है। बीजरूप बिन्दु जब मेदको प्राप्त हुआ, तब उससे अन्यक्त और व्यक्त प्रकारके शब्द प्रकट हुए। व्यक्त शब्द ही श्रुतिसम्पन श्रेष्ठ शब्दन्न हुआ।

यही नाद क्रमशः स्थूलक्रपको प्राप्त होता हुआ समग्त जगत्में फैल जाता है। पाँच भूतोंमें सबसे पहले महाभूत आकाशका गुण शब्द है। यह नादका ही एक रूप है। आदि-नादरूप बीजसे ही पश्चतत्त्वकी उत्पत्ति मानी गयी है। इस स्थूल नादकी उत्पत्ति अग्नि और प्राणके संयोगसे होती है। ब्रह्म-प्रियमें प्राण रहता है, इस प्राणको अग्नि प्रेरणा करती है। अग्निमें यह प्रेरणा आत्मासे प्रेरित चित्तके द्वारा होती है। तब प्राणवायु अग्निसे प्रेरित होकर नादको उत्पन्न करता है। यह नाद नामिमें अति सूक्ष्म, हृदयमें सूक्ष्म, कण्ठमें पुष्ट, मस्तकमें अपुष्ट और वदनमें कृत्रिमरूपसे आकार धारण करता है। कहते हैं कि 'न' कार प्राण है और 'द' कार विह्न है और प्राण तथा विह्नके संयोगसे उत्पन्न होनेके कारण ही इसको 'नाद' कहते हैं।

योगी छोग इसी नादकी उपासना करके ब्रह्मको प्राप्त किया करते हैं। इठयोग-शास्त्रोंमें इसका बड़ा विस्तार है। मुक्तासन और शाम्भवी मुद्राके साथ इस नादका अभ्यास किया जाता है। इस नादसाधनासे सब प्रकारकी सिद्धियाँ मिछती हैं। अनाहतनाद योगियोंका परम घ्येय है। शास्त्रोंमें नादको धर्म, अर्थ, काम, मोक्ष—चारों पुरुषाथोंकी सिद्धिका एक साधन माना है। नादके बिना जगत्का कोई भी कार्य नहीं चल सकता। पाश्चभौतिक जगत्में आकाश सर्वप्रधान है और आकाशका प्राण नाद ही है। इसीसे जगत्को नादात्मक कहते हैं। नादका माहात्म्य अपार है। संगीतदर्पणकी एक सुन्दर उक्ति है कि देवी सरस्वतीजी नादरूपी समुद्रमें डूब जानेके भयसे ही वक्षःस्थलमें सदा तुँबी धारण किये रहती हैं।

### नादान्धेस्तु परं पारं न जानाति सरस्रती। अद्यापि मज्जनभयातुम्यं वहति वसस्सि॥

संगीत और खरका तो प्राण ही नाद है। गीत, नृत्य और वाद्य नादात्मक हैं। नादद्वारा ही वर्गांका रक्तोट होता है। वर्णसे पद और पदसे वाक्य बनता है। इस प्रकार समस्त जगत् ही नादात्मक है।

यह नाद मूलतः परमात्माका ही खरूप है। जब भगवान् लीलाधाममें अवतीर्ण होते हैं, तब उनके दिन्य विष्रहमें जितनी कुछ वस्तुएँ होती हैं, सभी दिन्य सिचदानन्दमयी भगवत्खरूपा होती हैं। इसीसे अवतारविष्रहकी वाणीमें इतना माधुर्य होता है कि उसको सुनते-सुनते चित्त कभी अधाता ही नहीं और यह सोचता है कि लाखों-करोड़ों कानोंसे यह मधुर ध्वनि

सुननेको मिले तब भी तृप्ति होनी कठिन है। चिदानग्दमय श्रीकृष्णखरूपर्मे तो इस नादका भी पूर्णावतार हुआ था। श्यामसुन्दरकी सच्चिदानन्दमयी मुरलीका मधुर निनाद ही यह नादावतार था। इसीसे उस मुरलीनिनादने प्रेममय व्रजधाममें जडको चेतन और चेतनको जड बना दिया। मोहनके वेणुनिनादने वृन्दावनके प्रत्येक आबाल-वृद्धमें, प्रत्येक पशु-पक्षीमें, स्थावर-जंगममें, पत्र-पत्रमें, कण-कणमें और अणु-अणुमें प्रेमानन्द भर दिया । उस वंशीनादको सुनकर विमानोंपर चढ़ी हुई सुरवालाओंके धेर्यका बन्धन छूट गया । वे सहसा मुग्ध हो गयीं । उनकी कवरियोंमें खोंसे हुए नन्दनकाननके कमनीय कुसुम हठात् वहाँसे खिसककर गर्स्यभूमिपर गिर पड़े । गन्धर्व-कन्याएँ संगीत भूलकर मतवाली-सी झूमने लगीं। ऋषि, मुनि, तपस्ती, परमहंस योगियोंकी ब्रह्म-समाधि भङ्ग हो गयी । बरबस उनका मन वीणा-खरसे विमोहित मृगकी भाँति मुरलीध्वनिमें निमग्न हो गया। सुधाकरकी चाल बंद हो गयी । श्रीकृष्णके उस वेणुविनिर्गत ब्रह्मनादामृतका पान करनेके लिये बल्ड्डोंने स्तनोंको खींचना लोड़कर केवल उन्हें मुँहमें ही रहने दिया । गौएँ चरना भूल गर्यो । सुरम्य वृन्दारण्यके विहंगोंने मधुर काकलीका त्याग करके वंशीष्वनिसे झरनेवाले अनिवचनीय आनन्दका उपभोग करनेके लिये आँग्वें मूँद लीं और श्रवणपात्रोंका मुख उस सुधाधाराके प्रवाहमें लगा दिया । सिंह-मृगादि वनचर प्राणी भय और हिंसा मुळाकर मुरळीमनोहरको चारों ओरसे घेरकर खड़े हो गये और कान तथा आँखोंको अतृप्त बोध करने छगे । महिषी कालिन्दी अपनी ऊर्मि-मुजाओंको फैलाकर परम प्रियतमका आलिङ्गन करनेके लिये दौड़ पड़ीं। इस प्रकार दिव्य धामकी दिव्य सुधाधारा समस्त धरामण्डलमें बह चली। चेतन जीव जडवत् अचल हो गये और साक्षात रसराजकी रसधारासे प्रावित होकर बन्न ही नहीं, पखे काठतक रस बरसाने रुगे। सूरदासजीने कहा है---

> जब हरि मुरलीनाद प्रकास्यो । जंगम जड, थावर चर कीन्हे, पाहन जलज विकास्यो ॥ स्वरग-पतास्त दसों दिसि पूरन धुनि आध्छादित कीनौ । निसि हरि कलप समान वदाई, गोपिन कीं सुख दीनौ ॥

ज**ड** सम भए जीव जल-थल के, तनकी सुधि न सम्हारा। सूर स्याम मुख बेचु विराजत पलटे सब ब्यवहारा॥

एक गोपी रसोई बना रही थी, इतनेमें मोहनकी मुग्धकारिणी मुरली बजी । मुरलीध्वनिके साथ ही मुरलीधरकी मधुर छित्र गोपीके ध्यान-नेत्रोंके सामने आ गयी । इधर उस रसवर्णिणी मुरलीध्वनिने रस बरसाकर चूल्हेकी सारी लकड़ियोंके हृदयको गीला कर दिया, उसमेंसे रस बहने लगा । आग बुग्न गयी । परम भाग्यवती सिच्चदानन्द-प्रेमिका गोपी-प्रेमका उलाहना देती हुई-सी बोली—

> मुरहर! रन्धनसमये मा कुरु मुरलीरवं मधुरम्। नीरसमेधो रसनां कृशानुरण्येति कृशतरताम्॥

'हे मुरारे! भला, भोजन बनाते समय तो कृपाकर इस मुरलीकी मधुर तान न छेड़ा करों। देखों, तुम्हारी मुरलीध्वनिसे मेरा सूखा ईंधन रसयुक्त होकर रस बहाने लगता है, जिससे चूल्हेकी आग बुझ जाती है। इस जादूभरी मुरलीके नादने सबको उन्मत्त कर दिया। महान् योगी भी इससे नहीं बचने पाये। बचते भी कैसे ! योगियोंके अनाहत नादकी जननी तो यह मुरली ही है। वंशीध्वनिकी महिमा गाते हुए भक्त कहते हैं—

> ध्यानं वलात् परमधंसकुलस्य भिन्दन् निन्दन् सुधामधुरिमाणमधीरधर्मा । कंदर्पशासनधुरां मुहुरेव शंसन् वंशीध्यनिर्जयति कंसनिषुद्रनस्य ॥

'निर्बीज-समाधिनिष्ट परमहंसोंकी समाधिको हठात् तोड डाळनेवाळी, सुधाके माधुर्यको फीका बना देनेवाळी, धेर्यवान् पुरुषोंके धेर्यको तोडकर उनकी अधीरताको उत्तेजित करनेवाळी, कामदेवपर विजयदुन्दुमि बजाकर उसको अपने शासनमें रखनेवाळी भगवान् श्रीकृष्णकी यह वंशीध्विन विश्वमें सब ओर विजयिनी हो रही है।

वृन्दात्रनिवासी चराचर जीवोंका परम सोभाग्य था जो वे इस वंशी-ध्वनिको सुनते थे और उन गोपीजनोंके भाग्यकी तो ब्रह्मादि देवतागण भी ईर्ध्या करते हैं, जिनका आवाहन करनेके लिये मोहन खयं अपनी इस मधुर मुरलीकी मधुर तान छेड़ा करते थे । वे सुनती थीं और मुग्ध होती थीं; चेतनाका विसर्जन कर देती थीं, परंतु सुनना कभी छोड़ती ही नहीं थीं । संध्याको गोधूलिके समय जब प्राणधन स्यामसुन्दर बनसे लौटते थे, उस समय वज-बालाओं के झंड-के-झंड घरों से निकलकर रास्तों में उनकी प्रतीक्षा करते थे । एक दिन एक नवीन वजनीयी एरलीव्यनिकी प्रतीक्षामें घरके बाहर दरनाजेपर खड़ी थीं; उसे देखकर, वंशी और धंशीधरकी महिमाका ब्याजसे बखान करती हुई दूसरी महाभागा गोपी कहनी है.—

सुनती है कहा, भिज, जाहु घरे, बिध जाओगी नेनके बानन में। यह बंसी 'निवाज' भरी बिष सों बगरावित है बिष प्रानन में॥ अधर्हा सुधि भूलिही नोरी भट्ट, भवरी जब मीठी-सी तानन में। कुलकानि जो आपनि राखि चहों, दै रही अँगुरी दोउ कानन में॥

बंशीनादसे आकृष्ट गोपी जनोंकी श्रेमिबिह्नल दशाका वर्णन भगवान् वेदन्यासजीने भागवतमें बहुत ही सुन्दर रूपसे किया है। भागवतका वेणु-गीत प्रसिद्ध है। भावुक भक्तजन उसे अवश्य पढ़ें-सुनें।

#### भक्त रसखान कहते हैं —

कौन उगोरी भरी हरि आजु, बजाई है बाँसुरिया रॅगभीनी। तान सुनी जिनहीं, तिनहीं तबहीं कुल-जाज विदा करि दीनी ॥ यूमे घरी-घरी नंदके द्वार, नवीनी कहा कहूँ बात प्रबीनी। या बजमंडल में रसखानि सु कोन भद्र जो लद्द निर्द कीनी ॥ बजी सुबजी रसखानि बजी, सुनि के अब गोकुल-बाल न जीहै। न जीहै कदाचित कानन कीं, अब कान परी बह तान अजी है। अजी है, बचाओ, उपाय नहीं, अबखा पर आनि के सैन सजी है। सजी है हमारी कहा बस है, जब बैरिन बाँसुरी फेरि बजी है ॥ आजु अली एक गोपलली भइ बाविर, नेकु न अंग सँभारे। मातु अघात न देवन पूजत, सासु स्थानि-स्थानि पुकारे॥ यों रसखानि फिरी सगरे बज, आन कुआन उपाय विचारे। कोड न कान्हरके कर तें वह बैरन बाँसुरिया गिह डारे॥

ऐ सजनी बह नंदकुमार सुया बन धेनु चराइ रह्मी है। मोहनी तानन गोधन-गायन बेनु बजाइ रिझाइ रह्मी है॥ ताही समें कछु टोनी करी, रसखानि हिये सुसमाइ रह्मी है। कोउन काहु की कानि करें, सिगरी बज बीर ! बिकाइ रह्मी है॥

मोहनकी मुरलांसे प्रभावित व्रजधामकी कुछ कल्पना भक्त किक उपर्युक्त शब्दोंसे की जा सकती है। एक गोपी बाँसुरीसे तंग आकर अपनी सिख्योंसे कहती है—

अब कान्ह भए बस बाँसुरि के, अब कीन सखी हम की चहिहै। वह रात-दिना सँग छागी रहै, यह सौत की सासन को सहिहै॥ जिन मोह लियो मन मोहन कौ, रसखानि सु क्यों न हमें दहिहै। मिलि आओ, यब कहुँ भाजि चलें, अब तो बज में बसुरी रहिहै॥

दूसरी एक वाँसके साथ बाँसकी बनी बाँसुरीकी तुलना करके और उसे बंशका नाम बिगाइनेवाली बतलाती हुई कहती है—

> बं मगदायक अंधिन के, तुम अच्छिनहू की सुचाल बिगारयी। वे जलथाह बतावत हैं, तुम प्रेम अथाह के बारिधि पारयी॥ वे बर बास बसाय भले तुम बास कोड़ाय उजार में डारयी। का कहिये, हरि की सुरली! तुम आपने बंस की नाम बिगारयी॥

दूसरी कहती है—अरी मुरली ! तेरे सौभाग्यका क्या कहना है— अधर सेज नासा बिजन स्वर मिस चरन दबाय। अरी सोहागिनि मुरलिया ! लियौ स्वाम बिलमाय॥

तीसरी एक मुरलीके साथ ईर्ष्या करती हुई बड़े विनययुक्त शब्दोंमें मुरलीसे पूळती है—

मुरली ! कीन तप तें कियो ।
रहत गिरधर मुखिह कागी, अधर की रस पियो ॥
नंदनंदन पानि परसे, तोहि तन मन दियो ।
सूर श्रीगोपाक बस किए, जगत मैं जस छियो ॥
मुरुटी उत्तर दती है —

तप हम बहुत भाँति करयो । हेम-बरषा सही सिर पै, घाम तनहि जरयो ॥ काटि बेथी सप्त सुर सों, हियो छूछो करयो । तुमहि बेगि बुळायबे कों लाल अधरन धरयो ॥ इतने तप मैं किए, तबहीं लाल गिरधर बरयो । सूर श्रीगोपाल सेवत सकल कारज सरयो ॥

मैंने बड़े-बड़े तप किये हैं, जीवनभर मिस्पर जाड़ा और वर्षा सहती रही, श्रीष्मकी ज्वालामें मैंने तनको तपाया। काटी गयी, शरीरको सात खरोंसे छिदवाया। हृदयको शून्य कर दिया। कहीं कोई गाँठ नहीं रहने दी। इतना तप करनेपर लालने मुझको वरा है।

प्राणधन श्रीगोपालके अधरामृतका पान चाह्नेवाले प्रत्येक भक्तको वंशीका इस साधनाका अनुकरण करना चाह्रिये। याद रहे, जबतक लौकिक सुख-दुःखमें समता और सिहण्णुता नहीं आती, जबतक प्रियतम प्रभुके लिये तन-मनकी बलि नहीं दे दी जाती, जबतक हृदयको अन्य वासना-प्रन्थियोंसे सर्वया शून्य नहीं कर लिया जाता, तबतक प्रियतमके मधुर आलिक्ननका सुख हमें नहीं मिल सकता।

परंतु जो मुरलीकी भाँति साधनमें प्रवृत्त होगा, वही इस मधुर ध्वनिको भलीभाँति धुन सकेगा । वृन्दावनके प्रातःस्मरणीय भगवत्-सखा और अन्तरङ्गा शक्ति श्रीगोपीजन अपनेको इस मुरलीकी साधनामें सिद्ध करके ही मुरलीकी ध्वनिको सुन पाये थे।

उस मुरलीमें क्या बजता है और उससे जगत्को क्या दिया जाता है ! इसका उत्तर यह है कि ह्वादिनी सुधाका अनिवेचनीय आनन्द ही इस गधुर ध्वनिके द्वारा सबको दिया जाता है । 'कलं वामदृशां मनोहृरम् ।' इस कलपदामृत वेणुगीतसे 'क्लीं' पदकी सिद्धि होती है । कल=क+ल=का । इसमें वामदृक् यानी चतुर्थ खर ईकार संयुक्त करनेपर क्ली बनता है । यह मनोह्र है यानी मनके अधिष्ठात्री देवता चन्द्रको या चन्द्रबिन्दुको हरण करता है । अतएव क+ल+ई+-के संयोगसे 'क्लीं' बनता है । यह 'क्लीं' कामबीज

है। मुरलीध्वनि ही कामबीज है। यह काम भगवत्-काम है, अतएव साक्षात् भगवरखरूप ही है। वनवामके कामविजयी—मन्मय-मन्मय मदन-मोहन तपवेराययुक्त अविकारसम्पन्न अपने भक्त साधकोंमें इस कामबीजको वितरणकर उन्हें अपनी ओर खींच लेते हैं, उनसे संबखका मोह छुड़ाकर, उनका सब कुछ भुलाकर उन्हें सहसा आकर्षित कर लेते हैं। साथ ही नरकोंकी ओर आकर्षित करनेवाले, मन और इन्द्रियोंको विश्वन्य कर आवाका पतन करनेवाले, विषय विका पान करनेके लिये उन्मत्त बनानेवाले गंदे कामक वशीभूत हुए जगत्या जीवोंको भी उस घृणित कामजालके फंदेसे छुड़ाकर पवित्र मधुर रसका आखादन करानेक लिये इस विनमय नाइका संचार करते हैं। कामबीजकी बड़ी महिमा है। भगवान्का सृष्टि-संकाय ही कामबीज है। यही नादखरूप है। इसीसे सृष्टि होती है और यही जगत्-खरूप बन जाता है। शाल इस 'क्रींग्रूप कामबीजसे पञ्चमदानू ोंकी उत्पत्ति बतलाते हुए इसका खरूर-निर्देश करते हैं—

> ककारो नायकः कृष्णः सचिदानन्द्विग्रहः। ईकारः प्रकृती राधा महाभावस्वरूपिणी॥ लश्चानन्दात्मकः प्रमसुखं च परिकीर्तितम्। चुम्बनाइलेषमाधुर्यं विन्दुनादं समीरितम्॥

"क' कार सिचदानन्दिवप्रह नायक श्रीकृष्ण हैं। 'ई'कार महामाव-खरूपा प्रकृति श्रीराधा हैं। 'ल'कार इन नायक-नायिकाके विलनात्मक प्रेमसुखका आनन्दात्मक निर्देश हैं और नाद-विन्दु इस माधुर्यामृत्रसिन्धुको परिस्पुट करनेवाले हैं।"

यह श्रीराधाकृष्णका भिलन दिन्य है । यह आरमरमण है । ('आल्मा-रामोऽप्यरीरमत्') यह अपने ही अरूपमें सिचदानन्द भगवान्का लीज है । इस छीलाका विकास 'श्ली' रूप मुरलीनिनादसे ही होता है । यह मुरलीनाद स्वयं सिचदानन्दगय है, ब्रह्मरूप है । यही नादब्रह्म है ।

# मधुर स्वर सुना दो !

प्यारे त्रजेन्द्र-नन्दन ! तुम्हारी विश्व-जन-मन-मोहिनी मुरलीके मधुर खरमें कितनी मादकता है ! जिस-किसीके कर्णरन्ध्रमें एक बार भी वह खर प्रवेश कर जाता है, उसीको तुरंत पागल बना देता है । वह फिर संसारके विषयजन्य मन्द रसोंको विस्मृतकर एक दिव्य रसका आखाद पाता है । बच्चा-संकोच, भैंथ-गाम्भीय, कुल-मान, लोक-परलोक— सभी कुल भूज जाता है । उसके लिये तुन्छ पार्थिव विलास-रस सम्पूर्णरूपसे विनष्ट होकर एक अपूर्व खर्गीय अलोकिक रसका प्रादुर्भाव हो उठता है, उसकी चित्त-वृत्तियोंकी सारी विभिन्न गतियाँ रुक जाती हैं और वे सब-की-सब एक भावसे, एक ही लक्ष्यकी ओर, एक ही गतिसे प्रवाहित होने लगती हैं। एक ऐसा नशा शरीर-मनपर छा जाता है कि फिर जीवनभर वह कभी उतरता ही नहीं; जब कभी उतरता है तो 'अहम्' को लेकर ही उतरता है। ऐसे ही नशेमें चूर भाग्यवती व्रज-बालाओंने कहा था—

दुष्मी सीरी परची, ताती न जमायी बीर. दबी सो धरची धरचीई सदायगौ । आन पाय सबद्दी के तबद्दी जबही ते 'रसक्तानि' ताननि सुनायगी ॥ ही नर त्यों ही नारी, तैसी ये तरुनि बारी, कहा री, सब ब्रज बिललायगी । जानिये भाली छोहरा यह जसोमति की. बजायगी बाँसरी Œ बिष बगरायराँ ॥

--रसखानि

जिस शुभ क्षणमें व्रजमण्डलमें तुम्हारी वंशी बजी, उस क्षण व्रजके प्रेमी जीवोंकी क्या दशा हुई थी—इस बातका मधुरातिमधुर अनुभव उन्हीं सौभाग्यशाली भक्तोंको होता है । हमलोग तो उस भी कल्पना भी नहीं कर सकते । पर सुनते हैं कि तुम्हारी उस वंशी-ध्वनिने जडको चेतन और चेतनको जड बना दिया था, सारे

कामियोंको विश्रद्ध प्रेमी बना दिया था । तुम्हारे मुरछी-निनादको सनकर सांसारिक भोगोंकी सबकी सारी कामनाएँ श्रणभरमें नष्ट हो गयी थीं और संसारके प्रिय-से-प्रिय पदार्थाको तृणवत् त्यागकर सबका चित्त केवल एक तुम्हारी ओर ही छग गया था। यही तो सचा प्रेम है। जब तुम्हारे लिये---तुम्हारे प्रेमके लिये अपने सारे सुख, सारे भोग, सारे आनन्द—यहाँतक कि मुक्तितकका त्याग करनेकी तैयारी होती है, तभी तो तुम्हारा प्रेम प्रस्कृटित होता है। फिर संसारमें रहने या उसके त्याग करनेसे कोई मतलब नहीं रह जाता। फिर तो तुम जहाँ जिस तरह एखना और जो कुछ भी करवाना चाहते हो, उसीमें परम सुख मिछता है; क्योंकि फिर जीवनका घ्येय केवल तम्हारी रुचि और इन्छाका अनुसरण करनामात्र रह जाता है। यही तो दशा प्रेमकी है। भोगमें रहकर भोगोंको अपना भोग्य न समझना, संसारमें रहकर संसारको भूल जाना, जगत्में रहकर अपने आपको सारे जगत्महात तुम्हारे चरणोंमें अर्पण कर देना, केवल तम्हारा होकर तुम्हारे लिये ही जीवन धारण करना और सँपेरेकी पूँगी-ध्वनिपर नाचनेवाले साँपके समान निरन्तर प्रमत्त होकर वंशी-ध्वनि-के पीछे-पीछं अप्रमत्तरूपसे नाचना जिसके जीवनका स्वभाव बन जाता है, वही तो तुम्हारा प्रेमी है। कहते हैं, फिर उसको तुम्हारी बंशी-ध्वनि नित्य सुनायी देती है, क्षण-क्षणमें तुम्हारा मन-मोहन मुरही-खर उसे पथ-प्रदर्शककी मशालके समान मार्ग दिख्ळाया करता है। वे प्रमी महारमा धन्य हैं, जो तुम्हारे इस प्रकारके प्रेमको प्राप्तकर त्रेलोक्यपावन पदवीपर पहुँच चुके हैं।

हम तो नाथ ! इस प्रेम-पाठके अधिकारी नहीं हैं । सुना है कि परम वैराग्यवान् पुरुष ही इस प्रेम-पाठशालामें प्रवेश कर सकते हैं । नहीं तो, यह प्रेमका पारा फूट निकलता है और सारे शरीर-मनको क्षत-विक्षत कर डालता है । प्रेमका पारा वैराग्यसे ही शुद्ध होता है । वैराग्यके अभावमें तो नीच काम प्रेमके सिंहासनपर बैठकर सारी साधनाओंको नष्ट-भाइ कर डालता है । अतएव प्रभो ! भोगोंमें

फँसे हुए हम संसारी जीव इस दिव्य-प्रेम-लीलाकी बात करनेका दुस्साइस कैसे कर सकते हैं। इम तो दीन-हीन, पतित पामर प्राणी हैं । तुम्हारे पित-पावन खरूपपर भरोसा किये दरवाजेगर पड़े हैं, परंतु नाथ ! इसमें न श्रद्धा है, न भक्ति है और न प्रेम है । फिर किस मुँहसे तुमसे कहें कि प्रभो ! तुम हमारी रक्षा करो । तुम भक्तोंके परम सखा हो; जो जगत्का सारा भरोसा छोड़कर केवल तुम्हारी दयापर ही निर्भर करते हैं, उनकी तुम रक्षा करते हो। हम तो संसारासक्त भक्तिहीन दीन प्राणी हैं । किस साहससे तुमसे उद्रारके लिये प्रार्थना करें ? परंतु नाथ ! तुम दीनबन्धु हो, तुम अनाय-नाथ हो, तुम अकारण ही कृपा करते हो। सुना है कि तुम केवल दुखियों और दुराचारियोंका दया या दमनके द्वारा परित्राण करनेके लिये ही जगत्में बार-बार अवतार लेते हो। प्रभो ! इम-सा दुखी और दुराचारी और कौन होगा ! दुखियोंक दुःख और पतितोंके पतक तुम्हारे सिवा कौन नाश करेगा ! तुम्हीं तो अशरणके शरण और अनाथके नाय हो । तुम्हीं तो अगतिके गति और निर्बछके बल हो । तुम्हीं तो स्नेह्रमयी जननीकी भाँति अपनी दुर्गुण संतानसे स्नेह् करनेवाले हो । प्रभो ! बताओ, तुम्हें छोड़कर इस विपत्तिपङ्कसे निकाळनेके ळिये किसको प्रकारें ! ऐसा कौन है, जो तुम्हारी तरह बिना ही हेतु दया करता है ? प्रभो ! इमें इस दु:ख-सागरसे पार करो, बचाओ । नाथ ! तुम्हींने पापानळसे संतप्त पतित अजामिळको एक ही नामसे प्रसन्न होकर पावन कर दिया था, तुम्हींने जलमें अनाथकी भाँति डूबते हुए गजेन्द्रकी दौड़कर रक्षा को थी और तुम्हींने भरी सभामें विपद्प्रस्त दौपदीकी ब्राजको बचाया था ।

इसिल्ये हे दीनबन्धु ! अब तुम अपनी ओर देखकर ही हमें अपनाओ और हे नाथ ! दया करके एक बार तुम्हारी उस मोहिनी मुरलीका वह उन्मादकारी मधुर खर सुना दो, जिसने व्रजवनिताओंको श्रीकृष्णगतप्राणा बना दिया था!

- CONTRACT

# वह दिन कब आयेगा ?

प्यारे नटवर! तुन्हां बनाओं कि मेरा चिरवाि छत वह सुदिन कब आयेगा ! दुळारे चितचोर ! तुन्हीं कहा कि वह शुभ घड़ी, वह सुहावना सरस समय, वह परम प्रिय अनमोळ पळ, वह भाग्योदयका मुहूर्त कब होगा, जब ये चिरतृषित नेत्र उस अनूप रूपमाधुरीका पान करके अन्य किसी भी छिवकों न देख सकेंगे ! श्रहा ! वह समय बड़ा ही अनमोळ होगा, जब प्रियतमका करोड़ों चन्द्रमाओंको रुजानेबाला मोहन मुखड़ा घनश्याम मेषधे निकळ पड़ेगा और अपनी विश्वमोहिनी चटकीळी चाँदनीसे विश्वको चमका देगा । उस समय कोयल पद्मम खरमें 'कुहू-कुहू' की व्वनिसे अपने प्राणाधारको पुकार उठेगी । पपीहा भी कहाँग्की रटसे प्रेनियाको अधीर कर देगा । मोरके शोरसे सहसा हृद्यमें चोट लग जायेगी । योगी चन्न्न चितवनसे उस नवीन चन्द्रकी और त्राटक लगा लेंगे और प्रकृतिदेवी उस अलैकिक सौन्दर्यकी बाँकीपर विरक्त-पिरक नाचने लगेगी ।

भक्त-मन-चोर ! सच कहना, यह चोरीकी कछा तुमने किससे और कब सीखी ! सुनते हैं, तुम ब्रज-ललनाओंसे बड़े इठछाते हो, उनका माखन चुरा लेते हो और कोई-कोई तो यहाँतक कहते हैं कि उनका सबख छट लेने हो ! यदि बात सत्य है तो क्या मैं भी तुम्हारी इस छट-पाटका एक नवीन पात्र बन सकता हूँ ! क्या मैं भी तुमसे कह सकता हूँ कि ऐ अनोखे चोर ! मेरा भी 'चित्त' चुरा लो ! क्या मेरी ओरसे तुम्हारा नाम 'मन-चोर' न पड़े !

 $\times$   $\times$   $\times$   $\times$ 

गोपीकुमार ! यह समय कब आयेगा, जत्र मैं तुम्हें कदम्बपर भन्द-मन्द हास्य करते हुए बाँसुरीकी मधुर तान छेड़ते सुनूँगा, जिसे सुमकर व्रजक्कनाएँ अपने घर-द्वार, पति-पुत्र, कुटुम्ब-परिवारका परित्याग करके तुम्हारी ओर बळात्कारसे खिंच जाती थीं। बीळामय ! सुना है, तुम्हारी मुरळीमें विचित्र आकर्षण है! उसके खरोंमें अपार अनोखापन है। बाँसुरी तो मैंने बहुत सुनी है, पर तुम्हारी बाँसुरी तो गजब कर देती है! देवता और मनुष्योंकी कौन कहे, पश्च-पश्चीतक उस ध्वनिको सुनकर स्तन्थ हो खाना-पीना भूछ जाते हैं!

सुना है, अब भी तुम बृन्दावनकी कुर्क्कोंमें वही राग-तान छेड़ते हो और भाग्यवान् भक्तोंको अब भी तुम्हारी वंशीकी ध्वनि स्पष्टतया सुनायी देती है। यदि तुम्हारी कृपादृष्टि हो गयी तो तुम उन्हें अपने मोहन मुखबे़का दर्शन दे कृतकृत्य कर देते हो। पतितपावन ! क्या मुझे प्रेमके प्यालेकी एक बुँद पान करनेका भी अवसर न मिलेगा ! क्या तुम्हारी यही इच्छा है कि तुम्हारा एक प्रेम-पथ-पथिक तुम्हारे प्रेम-पथसे गुमराह हो जाय और कँटीले जंगलोंमें भटकता रहे ! यह तो बिल्कुल सच है कि मेरे अंदर व्रजळलना श्रोंका-सा प्रेम नहीं, केषटके-से प्रेम-रुपेटे अटपटे बैंग नहीं, गजका-सा आर्त्तनाद नहीं, प्रह्लाद-की-सी अनन्यता, निष्कामता नहीं, धुवका-सा विश्वास नहीं, द्रौपदीकी-सी पुकार नहीं, सुरदासकी-सी अगन नहीं और गोखामी तुबसीदासका-सा भरोसा नहीं: फिर भी तुम ठहरे पतितप।वन और मैं ठहरा दुम्हारा एक पतित । यदि तुम्हारा दावा है कि मैं पतित-से-पतितका भी उद्धार करता हूँ तो मैं इसी नाते तुमन्ने कहता हूँ और करबद्ध प्रार्थना करता हैं कि वह दिन कब आवेगा, जब तुम इस पत्तिका उद्घार करके अपने पतितपावन नामको सार्यक करोगे :

मेरे इदयके राजा ! वह दिन कब आयेगा जब मैं सांसारिक इंबरोंको छोड़ विश्वोंसे मुख मोड़, सोनेकी बेड़ी तोड़ तुम्हारे पादपद्योंसे सम्बन्ध जोड़्ंगा ! कब तुम्हारे चरणोंका स्पर्ध करके शान्ति-लाभ कहरँगा, तुम्हारे 'कमल्ज्नयनोंको देखकर तृषित नेत्रोंको शान्त कहरँगा, तुम्हारे बुखकंचको निरख-निरख कलेलेकी कसकको मिटालँगा और तुम्हारी सुखमयी गोदमें बैठकर तुम्हारे शीतल कर-स्पर्शसे उस आनन्दका अनुभव करूँगा, जिसका करोड़ों जिहाएँ भी मिळकर वर्णन नहीं कर सकतीं।

वह दिन कब आयेगा, जब मैं भी बिल्वमङ्गळकी नाई कहूँगा—— बाँह खुदाए जात हो, निवल जानि के मोहि। हिरदे ते जब जाहुगे, मरद बदौंगो तोहि॥

—-तुम आगे-आगे भागते जाओगे और मैं पीछे-पीछे दौड़ता रहूँगा और तबतक नहीं छोड़ँगा, जबतक तुम पकड़े न जाओगे !

मेरे जीवनाधार ! अब न तरसाओ ! बस, बहुत हो चुका । सभी बातोंकी एक सीमा होती है, सभी कामोंका एक अन्त होता है । 'का बरपा सब कृषी सुखानें ?' यदि मिलना ही है तो अभी मिलो, इसी क्षण मिलो; मैं कबसे तुम्हारी प्रतीक्षा कर रहा हूँ । देखते-देखते ऑखें फूट गर्यी । रोते-रोते ऑस् सूख गये । पुकारते-पुकारते गला बैठ गया, पर तुम न आये ! हृदय-कपाट हर समय तुम्हारे लिये खुले पड़े हैं और प्रेम- हाय्या भी विछी है, तुम जब चाहो उसपर शयन कर सकते हो । तुम्हें यह कहनेका भी अवसर नहीं मिलेगा कि 'द्वार खटखग्रया, पर उत्तर न भिया ।' द्वार खुला रहनेसे चोर-डाक् बड़ा तंग करते हैं; पर तुम्हारे ही कारण मैंने उसे खोल रक्या है और तबतक खुला रक्यूँगा जबतक उनका तिनक भी अस्तित्व रह जायगा । यदि मैं यह समझ खूँ कि तुम नहीं आओगे, तब भी मुझे विश्वास नहीं हो सकता; क्योंकि तुम्हें आना ही पड़ेगा । अवश्य ही अब मैंने समझा, तुम्हारे कर्णरन्धनक मेरी करुण पुकार नहीं पहुँची है; नहीं तो, तुम अपना बाहन छोड़ पैदल ही दौड़े चले आते ।

याद रक्तवो, यदि देर करके आये तो तुम मुझे नईीं पा सकते ।

प्रान तृषातुर के रहें, धोरेहूँ जक दान ।

पार्छे जल भरि सहस घट डारेहूँ मिलें न प्रान ॥

#### एक लालमा

जीवनका परम ध्येय स्थिर हो जानेपर जब उसके अतिरिक्त अन्य सभी लौकिक-पारलेकिक पदार्थों के प्रति वैराग्य हो जाता है, तब साधकके हृदयमें कुछ देवी भावोंका विकास होता है। उसका अन्तःकरण शुद्ध साष्ट्रिक बनता जाता है। इन्द्रियाँ वशमें हो जाती हैं, मन विषयोंसे हृटकर भगवान्में एकाग्र होता है, सुख-दु:ख, शीतोष्णका सहन सहजमें ही हो जाता है, संसारके कायोंसे उपरामता होने छगती है, परमात्मा और उसकी प्राप्तिके साधनोंमें तथा संत-शास्त्रोंकी वाणीमें परम श्रद्धा हो जाती है, परमात्माको खेक्कर दूसरे किसी पदार्थसे मेरी तृप्ति होगी या मुझे परम सुख मिलेगा—यह शङ्का सर्वथा मिटकर चित्तका समाधान हो जाता है। फिर उसे एक परमात्माके सिवा अन्य कुछ भी अच्छा नहीं छगता, उसकी सारी क्रियाएँ केवल परमात्माकी प्राप्तिके लिये होती हैं । वह सब कुछ छोड़कर एक परमात्माको ही चाहता है। इसीका नाम मुमुक्षा या शुमेष्ट्रा है। मुमुक्षा तो इससे पहले भी जाप्रत् हो सकती है, परंतु वह प्रायः अत्यन्त तीव्र नहीं होती । विवेक-ध्येयका निश्चय, वैराग्य, सारिवक पट्सम्पत्ति आदिकी प्राप्तिके बाद जो मुमुश्चत्व होता है, वही अत्यन्त तीव हुआ करता है। भगवान श्रीशंकराचारने ममक्षत्वके तीव, मध्यम, मन्द और अतिमन्द--ये चार मेद बतकाये हैं। आध्यात्मिक, आधिभौतिक और आधिदैविक मेदसे त्रिविध\* होनेपर भी प्रकारभेदमे अनेकरूप दुःखोंके द्वारा सर्वदा पीड़ित और व्याकुछ होकर जिस अवस्थामें साधक विवेकपूर्वक परिप्रहमात्रको ही अनर्थकारी समझकर त्याग देता है, तब उसको तीत्र मुमुक्षा कहते हैं। त्रिविध तापका अनुभव करने और सत्—परमार्थ वस्तुको विवेकसे जाननेके बाद, मोक्षके छिये भोगोंका त्याग करनेकी इच्छा होनेपर भी संसारमें रहना उचित है या त्याग देना—इस प्रकारके संशयमें झूळनेको मध्यम मुमुक्षा कहते हैं। मोक्षके बिये हुन्छा होनेपर भी यह समजना कि अभी बहुत समय है, इतनी जल्दी क्या पड़ी है, संसारके कार्मोंको कर हैं, भोग भोग हें, आगे चडकर मुक्तिके छिये भी उपाय कर लेंगे—इस प्रकारकी बुद्धिको मन्द मुमुक्षा कहते हैं और जैसे किसी

अनेक प्रकारके मानविक और शारीरिक रोग आदिसे होनेवाले दुःखोंको आध्यात्मिकः अनावृष्टि, अतिषृष्टि, वक्रपात, भूकम्प, दैव-दुर्घटना आदिसे होनेवाके दुःखोंको आधिदैविक और वृबरे मकुष्यों वा भूक्प्राणियोंसे प्राप्त होनेवाले दुःखोंको आधिभौतिक कहते हैं।

राष्ट्र चलते मनुष्यको अकत्मात् रास्तेमें बहुमूल्य मणि वज्ञी दिखायी दी और उसने उसको उठा क्रिया, वैसे ही संसारके सुख-भोग भोगते-भोगते ही भाग्यवश कभी मोक्ष मिळ जायगा तो मणि पानेवाले पथिककी भाँति मैं भी धन्य हो जाऊँगा—इस प्रकारकी मूद-मतिवालोंकी बुद्धिको 'अतिमन्द मुमुक्षा' कहते 🖁 । बहुजन्मन्यापी तपस्या और श्रीभगवान्की उपासनाके प्रभावसे इदयके सारे पाप नष्ट होनेसे भगवान्की प्राप्तिके लिये तीव इच्छा उत्पन्न होती है। तीव इच्छा उत्पन्न होनेपर मनुष्यको इसी जीवनमें भगवान्की प्राप्ति हो जाती है-- 'यस्तु तीव्रमुमुक्षुः स्यात् स जीवन्नेव मुभ्यते ।' इस तीव शुभेच्छाके उदय होनेपर उसे दूसरी कोई भी बात नहीं सुहाती; जिस उपायसे उसे अपने प्यारेका मिलन सम्भव दीखता है, लोक-परलोक किसीकी कुछ भी परवा न करके उसी उपायमें लग जाता है । प्रिय-मिलनकी उत्कण्ठा उसे उन्मत्त बना देती है । प्रियकी प्राप्तिके छिये वह तन-मन-धन-धर्म-कर्म—सभीका उत्सर्ग करनेको प्रस्तुत रहता है। प्रियतमकी तुलनामें उसकी दृष्टिसे सभी कुछ तुष्छ हो जाता है, वह अपने-आपको प्रियमिलनेष्ठापर न्योद्धावर कर डालता है। ऐसे भक्तोंका वर्णन करते हुए सत्पुरुष कइते हैं—

प्रियतमसे मिकनेको जिसके प्राण कर रहे हण्हाकार। गिनता नहीं मागँकी, कुछ भी, तूरीको, वह किसी प्रकार॥ नहीं ताकता, किंचित् भी, क्षत-सत वाचा-विज्ञोंको जोर। दौड़ कुटता जहाँ वजाते मधुर वंदारी नन्दकियोग॥

प्रियतमके लिये प्राणोंको तो हथेलीपर लिये घूमते हैं ऐसे प्रेमी साधक ! उनके प्राणोंकी सम्पूर्ण व्याकुलता, अनादिकालसे लेकर अवतककी समस्त इन्छाएँ उस एक ही प्रियतमको अपना लक्ष्य बना लेती हैं । प्रियतमको शीघ्र पानेके छिये उसके प्राण उद्धने लगते हैं । एक सञ्जनने कहा है कि 'जैसे बाँधके टूट जानेपर जलप्रावनका प्रवाह बड़े वेगसे बहकर बारे प्रान्तके गाँवोंको बहा ले जाता है,

वैसे ही विषय-तृष्णाका वाँध टूट जानेपर प्राणोंमें भगवरप्रेमके जिस प्रवल उन्मत्त वेगका संचार होता है, वह सारे बन्धनोंको बलात् तत्काल ही तोड़ डालता है । प्रणयीके अभिसारमें दौड़नेवाली प्रणयिनीकी तरह उसे रोकनेमें किसी भी सांसारिक प्रलोभनकी प्रबल शक्ति समर्थ नहीं होती, उस समय वह होता है अनन्तका यात्री—अनन्त परमानन्द-सिन्ध-संगमका पूर्ण प्रयासो ! घर-परिवार सबका मोह छोड़कर, सब ओरसे मन मोड़कर वह कहता है—

बन बन फिरना बेहतर हमको, रतन-भवन नहिं भावे है। लता तले पड़ रहने में सुख, नाहिंन सेज सुहावे हैं॥ सोना कर घर सीम भछा, अति तिकया ख्याल न आवे है। 'छिकिनिकसोरी' नाम इरीका जिप-जिप मन सच्च पावे है॥ अब बिलंब जिन करी लाहिली ! कृपा-दृष्टि दुक हेरी। जमुना-पुलिन गलिन गहवर की बिचक माँझ सबेरी॥ निसिद्दिन निरखों जुगल-माधुरी, रसिकन ते भट-भेरी। 'लिखिनिकसोरी' तन मन आकुल श्रीवन चहत बसेरी॥

एक नन्दनन्दन प्यारे ब्रजचन्द्रकी झाँकी निरखनेके सिवा उसके मनमें फिर कोई लालता ही नहीं रह जाती, वह अधीर होकर अपनी लालमा प्रकट करता है—

एक लालमा मन महँ भारूँ।
बंमीबट कार्लिडी-तट नट-नागर नित्य निहारूँ॥
सुरली-तान मनोहर सुनि-सुनि तनु-सुधि सक्छ बिसारूँ।
जिन-क्षिन निरन्ति झलक अँग-अंगनि पुलकित तन-मन वारूँ॥
रिझऊँ स्याम मनाइ गाइ गुन, गुंज-माल गल डारूँ।
परमानंद भूलि सगरी जग. स्यामित स्याम पुकारूँ॥
अस, यही तीवतम शुभेच्छा है!

# प्रियतमसे प्रार्थना !

मनमोहन ! मेरे मनको अपनी माधुरीसे मोह लो । मेरे मनमें जो मान, यश और विषय-सुखकी इच्छाह्मपी आग जल रही है, इसे तुम्हीं अपने कृपा-वारिसे बुझा दो । प्रमो ! मैं केवल तुम्हींको चाहूँ, केवल तुम्हींको अपना सर्वस्व समझूँ, तुम्हीं मेरे प्राणाधार और प्राण हो; तुम्हीं मेरे आत्मा और परमात्मा हो—इस बातको जानकर मैं केवल तुम्हींसे प्रेम कहरूँ; तुम्हारे

इस प्रेम-प्रवाहमें मेरा अपना माना हुआ धन-जन, मान-मोह—सब बह जाय, तुम्हारे प्रेमसागरमें सब कुछ इब जाय। मैं केवळ तुम्हारी ही झाँकी करता रहूँ—ऐसा सौभाग्य दे दो, मेरे प्रियतम !

फिर सारे जगतमें मुझको तुम्हीं दिखायी पड़ने लगो, सारा जगत तुम्हीं हो जाओ । मैं सबमें, सब ओर, सदा-सर्वदा तुम्हींको देखूँ; सब तुम्हारे ही खरूपमें परिणत हो जाय। अहा ! वह दिन कैसा सुदिन होगा, वह घड़ी कैसी ग्राम घड़ी होगी, वह क्षण कैसा मधुर क्षण होगा और वह स्थित कैसी आनन्दमयी होगी, जब ऐसा हो जायगा। तब इस जगत्में मेरे लिये कोई पराया नहीं रहेगा: तब मेरे मनके राग-द्वेष, वैर-विरोध, सुख-दःख आदि सारे द्वन्द्व मिट जायँगे और मुझे सब ओर विद्युद्ध प्रेम, सब ओर अपार आनन्द, सब ओर अनन्त शान्ति और सब ओर सौन्दर्य-माधुर्यभरी तुम्हारी मनमोहिनी मूर्ति दिखायी देगी । मेरी साधना सक्तल हो जायगी, मैं निहाल हो जाऊँगाः क्योंकि उस समय मैं और तुम —बस, हम दो ही रह जायँगे। मैं तुम्हारी मनमानी सेश कहरूँगा और तुम उस सेवाको स्वीकारकर मेरी सेवा करोगे ! सभी बातें मेरे मनकी होंगी । नहीं, तब मेरा मन भी तो मेरा नहीं रहेगा, वह तो तुम्हारे ही मनकी छाया बन जायगा; अतः सब तुम्हारे ही मनकी होगी। तुम जबतक अपने महान् संकल्पसे मुझे यों अलग रखकर मुबासे खेळोगे, तबतक मैं परम धन्य और परम सुखी बना तुम्हारे साथ तुम्हारी रुचिके अतुसार खेळता रहूँगा और तुम जिस क्षण अपने संकल्पको छोड़कर अपने उस खेलको समेटकर मुझे आलिङ्गन करना चाहोगे, उसी क्षण मैं तुम्हारे विशास हृदयमें समा जाऊँगा । यह खेर भी कैसा मधुर होगा, मेरे मधुरिमामय मोहन ! मेरा यह सुख-स्वप्न सचा कर दो, मेरे सनातन खामी !

# प्यारे कन्हैया

प्यारे कन्हैया ! तेरी हो पलकोंके इशारेपर मुनिमन-मोहिनी महामाया-नटी थिरक-थिरककर नाच रही है। तेरे ही संकेतसे महान् देव रुद्र अखण्ड ताण्डव-नृत्य करते हैं । तुझे ही रिझानेके लिये हाथमें वीणा लिये सदानन्दी नारद मतवाला नाच नाच रहे हैं। तेरी ही प्रसन्तताके लिये व्यास-बाल्मीक और शुक-सनकादि घूम-चूमकर और झूम-झूमकर तेरा गुणगान करते रहते हैं। तेरा रूप तो बड़ा ही अनोखा है ! जब तेरी वह रूपमाधुरी खयं तुमीको पागल बनाये डालती है तब ज्ञानी-महात्मा, संत-साधु और प्रेमी भक्तोंके उसपर लोक-परलोक निल्लावर कर देनेमें तो आश्चर्य ही क्या है ! आनन्दका तो त अनन्त असीम सागर है, तेरे आनन्दके किसी एक क्षुद्र कणको पाकर ही बड़े-बड़े विद्वान और तपस्त्री लोग अपने जीवनको सार्थक समझते हैं। अहा ! अनिर्वचनीय प्रेमका तो तू अचिन्त्य खरूप है । तुझ प्रेम-खरूपके एक छोटे-से परमाणुने ही संसारके समस्त जननी-हृदयोंमें, समप्र शुद्ध प्रेमी-प्रेमिकाओंके अन्तरमें, सम्पूर्ण मित्र-अन्तस्तर्होंमें और विश्वके अखिल प्रिय पदार्थोमें प्रविष्ट होकर जगत्को रसमय बना रक्खा है । ज्ञानका अनन्त स्रोत तो तेरे उन चरणकमलोंके रजःकणोंसे प्रवाहित होता है, इसीसे बड़े-बढे संत-महात्मा तेरी चरणधृष्टिके छिये तरसते रहते हैं।

किसमें सामध्ये है जो तुझ सर्वथा निर्गुणके अनन्त दिन्य गुणोंकी थाह पा ले १ ऐसा कौन शक्तिसम्पन हैं, जो तुझ ज्ञानखरूप प्रकृतिपर परमात्माकै अप्राकृत ज्ञानकी शेप सीमातक पहुँचे ! किसमें ऐसी शक्ति है जो तुझ अरूपकी विश्व-विमोहिनी नित्य रूप-छटाका सर्वथा साक्षात्कार करके उसका यथार्थ वर्णन कर सके; कौन ऐसा सच्चा प्रेमी है जो तुझ अपार-अलौकिक प्रेमार्णवर्मे प्रवेश करके उसके अतह-तलमें सदाके लिये इबे बिना रह जाय ! फिर बता, तेरा वर्णन—तेरे रूप, गुण, ज्ञान और प्रेमका विवेचन कौन करे और कैसे करे ! प्यारे कृष्ण ! बस, तू तू ही है ! तेरे जिये जो कुछ कहा जाय, बही थोड़ा है । तेरे रूप, गुग, ज्ञान और प्रेमका दिव्य व्यान-ज्ञान-जनित अनुभव भी तेरी कृपा बिना तुझ देश-काल-कल्पनातीत अकल कल्याण-निधिके वास्तिविक खरूपके कल्पित चित्रतक भी पहुँचकर उसका सच्चा वर्णन नहीं कर सकता । फिर अनुभवशान्य कोरी कल्पनाओंका तो मूल्य ही क्या है ! वस्तुतः तेरे खरूप और गुणोंका मनुष्यकृत महान्-से-महान वर्णन भी ययार्थ तत्त्वको बतलानेवाला न होनेके कारण, महा-महिमान्त्रित चक्रवर्ती संघाटको तुन्छ ताल्छकेदार बतलानेके सदश एक प्रकारसे तेरा अपमान ही है। परंतु तू दयामय है। तेरे प्रेमी कहा करते हैं कि तू, व्यारे दुलारे नन्हे मुन्नोंको हरकतोंपर कभी नाराज न होकर स्नेहवश सदा प्यार करनेवाळी जननीकी भाँति, किसी तरह भी अपना चिन्तन या नाम-गुण प्रहण करनेवाले छोगोंके प्रति प्रसन ही होता है। त उनपर कभी रुष्ट होता ही नहीं । बस, इसी तेरे विरदके भरोसेपर मैं भी मनमानी कर रहा हूँ ! पर भूला, मेरी मनमानी ! नचानेवाला सूत्रधार तो तू है, में मनमानी करनेवाला पामर कौन ! तू जो उचित समझे, वही कर ! तेरी लीलामें आनाकानी कौन कर सकता है १ पर मेरे प्यारे साँबलिया ! तुझसे एक प्रार्थना अवस्य है । कभी-कभी अपनी मोहिनी मुर्छीका मीठा द्धर धुना दिया कर और जँचे तो कभी अपनी मुवन-विमोहिनी सौन्दर्य-सुधाकी दो-एक बूँद पिलानेकी दया भी ......

# परिशिष्ट

# श्रीराधा, श्रीराधा-नाम और राधा-उपासना

# सनातन है

कुछ महानुभावांका कथन है कि श्रीकृष्णचिरित्रमें गोपीचिरित्रका, खास करके श्रीराधा-चिरित्रका समावेश अत्यन्त आधुनिक है। कुछ लोग तो यहाँतक कहते हैं कि 'अधिक-से-अधिक तीन-चार सौवर्षोंसे ही इसका प्रचलन हुआ है। न तो प्राचीन ग्रन्थोंमें राधाका नाम है, न खास प्राचीनतम पुराणोंमें ही। श्रीमद्भागवतमें भी राधाका नाम नहीं है।' यद्यपि सिद्ध तथा साधक भक्तोंकी दिएमें इन सब आलोचनाओंका तिनक भी महत्त्व नहीं है। सिद्ध तो अपने प्रत्यक्ष अनुभवसे भगवान् श्रीकृष्ण, श्रीराधा और श्रीगोपीजनकी सत्यताको जान चुके हैं तथा साधक अपनी श्रद्धाकी आँखोंसे नित्य ही उनको देखते रहते हैं, —पर सभीके लिये पेसी बात नहीं है। ऐसे लोगोंके लिये यह निवेदन है कि श्रीराधा नित्य हैं और श्रीराधाका नाम तथा उनकी उपासना सनातन है।

महाकवि भासके द्वारा रचित 'शलचिरत' नाटकमें गे।पियोंका प्रसङ्ग तथा उनके रूप-सोन्दर्यका बड़ा सुन्दर वर्णन आता है। भासका समय विद्वान् लोग ईसापूर्व चतुर्थ शतीसे लेकर ईसाकी तृतीय शती मानते हैं। तृतीय शती भी माना जाय तो भी 'बालचिरत'अबसे लगभग १७०० वर्ष पूर्वकी रचना है।

हाछकी 'गाहा सत्तसई' (गाथा सप्तद्यती) की रचना ईसाकी अथम अतीमें तो मानं। ही जाती है। क्योंकि हाछका संस्कृत नाम शालि-वाहन था जो ईसाकी अथम अतीमें प्रतिष्ठानपुरमें राज्य करते थे। उनका कथन है कि प्राकृतकी करोड़ों गाथाओं में खुनकर उन्होंने यह सरस संग्रह किया है। अतप्य इन गाथाओं को उनसे भी पहड़ेकी मानना पड़ता है। इस 'गाहा सत्तसई' में भीराधिका (राहिका) छुम्ब (कण्ह) और भीकृष्ण-जननी यशोदा (जसे। जा) तथा वजवधू गोपाइनाओं (बअबहुहिं) का स्पष्ट उल्लेख है। देशिंगे—

अज्ञिब बालो दामोअरो ति इअ जिप्पअइ जसोआए। कण्ह-मुह-पेसिअन्छं निनुअं हसिअं बअबहूहिं॥ इज्जेकका संस्कृत रूप है---

अबापि बालो दामोदर इति इह जल्प्यते यशोदया । कृष्णमुखप्रेषिताक्षं निभृतं हसितं व्रजवधूभिः ॥ हालसप्तरातीमें एक और इलोक है---

मुद्द मारुएग तं कण्ह गोरअं राह्विआए अवणेन्तो। एदाणं बछवीषां अण्णाणं वि गोरअं हरिस ॥ इसका संस्कृत रूप है--

मुखमारुतेन स्वं कृष्ण गोरजो राधिकाया अपनयन् । एतासां बह्यवीनामन्यासामपि गौरवं हरसि॥ गाथासतरातीका एक रहोक श्रीरूपगोखामी महोदयने उज्ज्वल-नीलमणिमें उद्भृत किया है —

लीला**इ** तुल्ञिअसेलो रक्खउ वो राह्आत्यनप्रांसे। इरिणो पडमसमागमसञ्जस वेवल्लियो हत्यो॥

इसो श्लोकके अनुरूप एक श्लोक 'सदुक्तिकणांमृत'में मिलता है—

यो छीळ्या गोकुळगोपनाय गोवद्भनं भूवरमुङ्गार । खिनः सकम्पः स बभूव राधापयोधरङ्गाधरदर्शनेन ॥

महाकवि कालिदासने मेघदूतमें गोपवेशधारी विष्णुका वर्णन किया है और रघुवंशमें इन्दुमतीके स्वयंवरमें जिस प्रकार चृन्दावनके सौन्दर्यका वर्णन किया गया है, उससे पता लगता है कि कवि वज-सौन्दर्यकी स्मृतिसे मुग्ध हो गया है।

श्रीनिम्बार्काचार्यको उनके भक्तगण तो द्वापरके अन्तमं प्रकट मनते हैं, पर आधुनिक विद्वान् उनका समय १२वीं शताब्दी मानते हैं। उन्होंने स्पष्टक्रपसे अपने सम्प्रदायमें श्रीराधारूष्ण-उपासनाका प्रवर्तन किया था। उनकी रचनाओंमें राधाका नाम प्रचुरतासे आता है। उनकी वेदान्त 'दशस्त्रोको'का यह स्त्रोक देखिये—

अङ्गे तु वामे वृषभानुजां मुदा विराजमानामनुरूपसीभगाम्। सखीस६स्नैः परिसेवितां सदा स्मरेम देवीं सकलेष्टकामदाम्॥

पञ्चतन्त्रकी रचना लगभग डेढ़ हजार वर्ष पूर्व हुई थी, उसमें वर्णन है कि एक तन्तुवाय ( बुनकर ) का पुत्र श्रीकृष्ण सजकर अपने सूत्रधर भित्रकी सहायतासे लकड़ोके वने गरुड़पर सवार होकर किसी राज-अन्तःपुरमें पहुँच गया और उसने अपनो प्रणयिनी राजकन्यासे वाला—

'सुभगे ! सत्यमिनिह्तं भवत्या परं किंतु राधा नाम मे भार्या गोप-कुळप्रसूता प्रथमा आसीत् ।'

बारहवीं शतीका भक्त जयदेवरचित प्रसिद्ध 'गीतगीविन्द' तो राधापर ही आधारित है।

ओरा० मा० चि० ६३---

प्रायः वारह सो वर्ष पूर्व हुए भट्टनारायणने अपने 'वेणीसंहार' नाटकके मङ्गळाचरणके ऋोकमें 'भ्रीहरिचरणयोरञ्जळिरयम्' अर्पण करते हुए प्रार्थना को है—

काल्जिदयाः पुलिनेषु के**ल्कि**पितामुत्सुज्य रासे रसं गन्छन्तीमनुगन्छतोऽश्रुकलुपां कंसिद्विषो राधिकाम् । तत्पादप्रतिमानिवेशितपदस्योङ्कृतरोमोद्रते-रक्षुण्णोऽनुनयः प्रसन्नदियतादृष्टस्य पुष्णातु वः॥

लगभग एक हजार वर्ष पूर्व संकलित नेपालमें प्राप्त 'कवीम्द्र-यचन-समुख्य'में भी राधाका नाम है—

× × धेनुदुग्धकल्यानादाय गोप्यो गृहं
दुग्धे विकारणीकुले पुनिर्स्य राधा शनैर्यास्यति ।
इत्यस्य व्यपदेशगुप्तदृदयः कुवन् विक्तिः व्रजं
देवः कारणनन्दस्नुरिशवं कृष्णः स मुण्णातु वः ॥
कवि क्षेमेन्द्रके दशायतारचरितमं राधाका उल्लेख है—
इत्यभून्मदनोद्दामयौवने काळ्यिद्विषि ।
गोपाङ्गनानां संरम्भगर्भोपाळम्भविभमः ॥
प्रीत्ये बस्व कृष्णस्य श्यामानिचयचुन्दिनः ।
जातीमधुकरस्येव राधैवाधिकवळ्ळमा ॥

प्रायः एक हजार वर्ष पूर्व संकलित काश्मीरके प्रसिद्ध आलं-कारिक विद्वान् आनन्द्रवर्ष्ठनके 'ध्वन्यालोक' प्रन्थमें उद्धृत किसी पूर्वधर्ती कविके द्वारा रचित हो स्रोकोंमें श्रीराधा-कृष्णकी लीलाओंका वर्णन है—

तेपां गोपवधृबिखससुद्धः। राधार**इःसा**क्षिणां क्षेमं भद्र कल्टिन्दशलतनयातीरे लतावेश्मेनाम् । विष्ठिन्ने स्मरतल्पकल्पनमृदुच्छेदोपयोगेऽधुना ते जानं जरटोभवन्ति विगठनीलिविषः पञ्जवाः॥ दुराराधा राधा सुमग यदनेनापि मृजत-स्तनैतत् प्राणेशा जघनश्वसनेनाश्रु पतितम् । कठोरं स्नोचेतस्तदलमुपचारं विंरम हे कियात् कल्याणं वो हरिरनुनयेष्वेवसुदितः ॥

्रहसके अतिरिक्त दक्षिणके बहुत-से प्राचीन प्रन्थोंमें राधाका उद्स्तेस है। भक्तकवि बिल्वमङ्गळका 'कृष्णकर्णामृत' तो श्रोराधा-कृष्ण-स्रीसासे ही ओतप्रोत है।

वेदमें 'राधम्' आदि राष्ट्र बहुत जगह आये हैं। इसके विभिन्न अर्थ किये गये हैं। हो सकता है कि वेदके कोई विशिष्ट विद्वान् इसका स्पष्ट 'राधा' हो अर्थ करें।

महामारतके प्रसिद्ध टीकाकार महान् विद्वान् श्रीनीलकण्डजीने ऋग्वेदके बहुत-से मन्त्रोंके भगवान् श्रीकृष्णके लीलापरक अर्थ किये हैं। उनका इस विषयपर एक प्रन्थ ही हैं —जिसका नाम है 'मन्त्रभागवत'। इसमें नालकण्डजीने निम्नलिखित मन्त्रमें राधाके दर्शन किये हैं—

मनत्र है--

अतारिष्ठर्भरता गन्यवः समभक्त विद्रः श्वपति नदीनाम् । प्रपिन्वस्वभिषयन्ती सुराधा आवक्षाणाः पृणध्वं यात शीभम् ॥ (ऋग्वेद ३ । ३३ । १२ )

राधाजी गोपाङ्गनाओंमें सर्वोपिर महत्त्व रखती हैं—इसिलये यहाँ उन्हें 'सुराधा' कहा गया है। इस मन्त्रका नीलकण्डजाकृत अर्थ मन्त्र-भागवत\*में देखना चाहिये।

इसके अतिरिक्त भ्राक-परिशिष्टके नामसे निम्नलिखित श्रुति निम्बार्क-सम्प्रदायके उदुम्बरसंहिता, वदान्तरत्नमञ्जूषा, सिद्धान्तरत्न आदि प्रन्योंमें तथा श्रीश्रीजीवगोस्नामीके प्रसिद्ध प्रन्थ श्रीकृष्णसंदर्भ अनुच्छेद १८९ में उद्भृत की हुई मिलती है—

यह ग्रन्थ खेमराज श्रीकृष्णदासके वेंकटेश्वर प्रेस, वम्बईसे प्रकाशित है ।

'राधया माधवो देवो माववेन च राधिका । विभ्राजते जनेषु । योऽनयोर्भेदं पश्यति स मुक्तः स्थान संसुतेः ।'

अर्थात् 'भगवात् श्रोमाधव श्रीराधाके साथ और श्रीराधा श्रीमाधव-के साथ सुर्गोभित रहती है । मनुष्योमें जो कोई इनमें अन्तर देखता है, वह संसारसे मुक्त नहीं होता।'

वैष्णव-दार्शनिक श्रीवलदेव विद्याभूषणने भएने 'प्रमेयरत्नावली' नामक ग्रन्थ (१।१५) में अधर्ववेदीय पुरुषबोधिनी श्रुतिका यह मन्त्रांदा उद्भुत किया है—

भोकुलारूये माधुरमण्डलेस्स्याः द्वे पास्त्रे चन्द्रावली राधिका च,\*\*\* यस्या अंदो लक्ष्मीदुर्गादिका शक्तः ।\*

कई उपनिषदोंमें राधाके नाम और प्रसंग हैं। भगवान शंकरा-चार्य-जिनको सम्प्रदाय-भनसे ईसापूर्व चौथी शताब्दीमें अवतरित मानते हैं, अपने यक्षनाष्ट्रकमें कहते हैं--

'विवेदि तस्य सनिकाधवाङ्विपङ्काने रतिम् ।'

'हं यमुने ! राधिकावल्छभके चरणकमलमें रति प्रदान कीजिये।'

श्रीमद्भागवतमें और विष्णुपुराणमें भी प्रच्छन्नरूपसे राधाका उहलंख है। इसके सिवा पद्मपुराण, ब्रह्मवैवर्तपुराण, भविष्यपुराण, श्रीमद्देवीभागवत, मत्स्यपुराण, आदिपुराण, वायुपुराण, वराह-पुराण, नारदीयपुराण, गर्भसंहिता, सनत्कुमारसंहिता, नारद-पाञ्चरान्न, राधातन्त्र आदि अनेकों प्रन्थोंमें 'राधा-महिमा'का स्पष्ट उल्लंख है। इससे यह कहना सर्वधा श्रम है कि राधा-कथाका समावश या राधा-नामका प्रचार तीन-चार सौ वर्षस ही हुना है। उपर्युक्त प्रमाण भक्त-प्रियोंके लिथे नहीं दिये गये हैं, ये तो राष्ट्राशाल बुद्धिवादी पुरुपोंकी शक्का-निवृत्तिके लिथे हैं। पर संदहवादी पुरुपोंका संदह इससे पूर्णतया निवृत्त हो ही जायगा, यह नहीं कहा जा सकता। हाँ, संदेहवादी पुरुषोंके तर्कसे श्रद्धालु लोग श्रममें न पढ़ जायं, इसमें यह विवेचन सहायक हो सकता है।

# 'श्रीराधा-माधव-चिन्तन' पर सम्माननीय विद्वानोंके विचार

( श्रीराधा-माधव-चिन्तनः के प्रथम संस्करणपर देशके बहुत-से आदरणीय विद्वान् महानुभावोंने अपने विचार छिलकर भेजे थे । उनमेंसे कुछको आंशिक-रूपसे नमूनेके तौरपर नीचे दिया जा रहा है ।— चिम्मनछाछ गोस्वामी )

# विभिन्न भाषाविद् प्रसिद्ध विद्वान् श्रीसुनीतिकुमार चटर्जी, अध्यक्ष, विधानसभा पश्चिम बंगाल, कलकत्ता

यह एक अत्यन्त महत्त्वपूर्ण भक्तिविषयक कृति है, जिसपर सम्मति देना मेरी क्षमतासे परे है। यदि मैं कुछ कह सकता हूँ तो यही कि धर्मकी उसके व्यापक अर्थमें आपने अनेक वर्षोंसे जो निःस्वार्थ सेवा की है और हमारे धार्मिक साहित्यके विशाल भण्डारको जनताके समक्ष आपने जो रक्खा है, उसकी मैंने सदा ही सराहना की है। यहाँ आप अपने सच्चे भक्त-रूपको प्रकट करते हैं और यह कृति भक्ति-सिद्धान्तकी एक व्याख्या है, जो चित्रके माध्यमने व्यक्त हुई है। यह पुस्तक ऐसी नहीं है, जिसे जल्दीसे भाग-दौहमें पद लिया जा मके, अपित इस प्रकारकी पुस्त कका अध्ययन कुछ समयकी अपेक्षा रखता है। मेरा विश्वास है कि इस कृतिसे लाभ उठानेकी योग्यता जिनमें है, उस समुद्दापमें इसका बड़ा सम्मान होगा और न केवल इस पुस्त कके लिये अपित परम्यरासे प्राप्त विश्वाल धार्मिक साहित्यके पटन-अध्ययनके लिये आप जो करते भा रहे हैं, उसके लिये भी मैं अपनी कृतज्ञता प्रकट करता हूँ।

#### आचार्य श्रीललिताचरणजी गोखामी, श्रीवृन्दावनधाम

× × भाईजीने श्रीराधा-प्रेमकी जो अद्भुत ज्योति जगायी है, उमका
प्रकाश अब दूर-दूर फैल चुका है। उनके द्वारा रचित 'श्रीराधा-माधव-चिन्तन'
ग्रन्थ इस दिशामें बड़ा ठोस कार्य है। श्रीराधा-श्यामसुन्दरके चरगोंमें भाईजीका
सहज और प्रबुद्ध प्रेम उनकी बहुश्रुतताका योग पाकर, इस ग्रन्थमें मुखरित हो
उठा है। उनके सुदीर्घ अनुभव और उनकी मजी हुई लेखनीने प्रेम-तत्त्वके
व्याख्यानमें एक नयी दिशा दिखायी है, जो सरक और सुवोध होते हुए मार्मिक
है। अनुभवियोंने प्रेममार्गको तल्यारकी धारपर दौड़नेके समान कठिन बताया है।

भाईजीने स्थान-स्थानपर इस वातकी श्रोर ध्यान खींचकर बड़ा उपकार किया है। इस ग्रन्थके वाचनसे आनन्द-लाभ और ज्ञान-वर्धन दोनों होते हैं।××××

# श्रोस्वामीजी श्रीश्रीकमलनयनाचार्यजी शास्त्री, श्रीबृन्दावन × × × × × × × ×

यद्यपि 'गुणरहितं कामनारहितं सूक्ष्मतरमनुभवरूपं प्रतिश्वणवर्षमानम् प्रेमका यह लक्षण महानुभावोंने माना है, पर इस ग्रन्थमें लेखकने प्रेमतत्वका जो चित्र खींचा है, वह यथार्थमें श्रीविद्वारिणीजी एवं श्रीविद्वारीजीकी अपनी देन प्रतीत होनी है; क्योंकि लेखककी हृद्यभित्तिपर पहले पूर्वरागका उद्य था, अब प्रौद्रागरिज्ञत राकेशका समुद्य हृद्यगगनपर हो रहा है। इस भव्य हृतिमें रसमय प्रस्वेद-कण विखरे हुए इंसमालको आस्वादन करनेके लिये मुक्तालड़ी-जैसे-से लक्षित हो रहे हैं।

पोहारजीके तत्तत् व्याख्यानों एवं लेखों ही शृङ्खलासे यह प्रतीत होता है कि यह सजन उस पवित्रतम भूमिकापर समा इद हैं. जहाँ परमैकान्तिक जन श्रीखामिनीवल्लभके कृपाकटाक्षसे व्लवितद्धदय ज्ञानी महानुभाव रस-मानसमें मरालवत् विहार करते हैं। यथा च---

## ज्ञानी तु परमेकान्ती तदायत्तारमजीवनः । तत्संश्रेषियोगैकसुखदुःखस्तवैकधीरिति ॥

इस भावनामें पगे हुए श्रीपोद्दारजीका जीवन ही मानो परम दोबी श्रीदिब्य दम्पतिके मुख्यविकासार्थ एवं परमामोदके छिये ही संसारमें है, अन्यथा इनका दारीर धारण करना निजकृत कर्मीकर्म-भोगके छिये सिद्ध नहीं दो रहा है। प्रमु भक्तवर श्रीपोद्दारजीको चिराय बनावें।

# श्रीर्श्रावालकृष्णदासजी, श्रीराधामाध्यविलासकुञ्ज, श्रीवृन्दावन

श्रीरासेश्वरी ज्ले श्रीपद-नम्ब-चन्द्रमणि-छटामें भक्तिपूर्वक अर्पण किया हुआ, उन्हींकी प्रेरणासे लिखा गया यह 'श्रीराधा-माधव-चिन्तन' मेरा अखण्ड म्वभाव बन जाय, यही मैं श्रीकिशोरीज्से प्रार्थना करता हूँ । मैं फिर इस अनुपम ग्रन्थके लिये सम्मति क्या दे सकता हूँ ।

मेरा विश्वास है कि प्रस्तुत सर्व-रसिक-सम्मत प्रन्थ, श्रीराधाकुणाके मधुर

'श्रीराधा-मायव-चिन्तन' पर सम्माननीय विद्वानोंके विचार ९.९९

भावके उपासकोंके लिये अनुपम पथ-प्रदर्शक ही नहीं, अपितु उन्हें श्रीराधा-माधव-की अलैकिक उज्ज्वस्ताम लीलाओंमें पात्र भी वना देगा। ×××

# सनातनधर्मके प्रसिद्ध विद्वान् शाकार्थमहारथी पं० श्रीमाधवाचार्यजी। विक्छी

कृपापत्र और श्रीभाईबी द्वारा सम्पादित साहत्य प्राप्त हुआ। सोल्कण्ठ मनसा पदा—यह साहित्य निश्चित ही किसी व्यक्तिविशेषकी अपनी कृति नहीं हो सकती, मुझे तो ऐसा अनुभव होने लगा कि मानो भाई जीके माध्यमसे श्रीराधा-रानीन स्वयं ही अपने कुछ मार्भिक उद्गार भक्तोंको वरदोपहारके रूपमें प्रदान किये हैं।

श्रीभाईजीपर करूणामयी रासेश्वरी महारानीकी असीम कृपा मालूम पहती है, तभी वे इस निगृद तत्त्वके प्रतिपादनमें सक्षम हो पाये हैं। पुस्तक न केवल सुपाठ्य एवं संग्रहणीय ही है, अपित सुतर्प मननीय समस्यसनीय अथच आत्मसात्करणीय भी है। ऐसी कृतिके लिये भीभाईजी वर्षापनके भाजन हैं। किमधिकम्। ××××

#### यान्निकसम्राट् पं० श्रीवेणीरामजी शर्मा गौर, बेदाचार्य, काव्यतीर्थ, वाराणसी

यह प्रनय दिश्य भावोंको लेकर लिखा गया है, अतः इसमे 'अयःसे 'इतिः तक दिश्यताकी ही अवस ज्योत्स्ना प्रवाहित होती रहती है। इन दिश्य भावोंका रहस्य सबके लिये समझ सकना सम्भव नहीं है, अतः साहित्यके क्षेत्रमें कुछ लोगोंसे अन्वजाने ही अन्धकारकी सृष्टि हो गबी है। धार्मिक क्षेत्रमें तो इसके विषद्ध तूफान-पर-त्फान खड़े किये गये हैं। जो सपक्षमें बोढ़ने चले, उनमेंसे भी कुछ लोगोंसे त्फानके बदावमें मदद मिली। विषयकी तुरवगाहता इतनेसे ही आँकी जा सकती है। इस परिस्थितिमें इस सर्वथा समाधानकारक तथा रहस्यका यथार्थ उद्वादन करनेवाले प्रनयका आविभाव निश्चय ही मानव-मात्रके लिये वरदान सिद्ध होगा। ×××

# डा॰ हरिवंदारायजी वश्वन, एम्॰ ए॰, पी-एच्॰ डी॰ ( कैंण्टव ), नयी दिल्ली

### राष्ट्रकवि श्रीमैथिलीशरणजी गुप्त, चिरगाँव

'श्रीराधा-माधव-चिन्तन'-जैसी रचना श्रीहनमानप्रसादजी-जैसे भक्त और चिन्तकसे ही सम्भव है। उन्होंने भक्तजनोंका श्रमित उपकार किया है। XXXX गजस्थानके प्रसिद्ध विद्वान् एं० श्रीविद्याधरजी शास्त्री, एम्० ए०, बीकानेर

भाईजीका यह चिन्तन एक सामान्य चिन्तन नहीं, अपितु एक साक्षात् दर्शन है। यह पाठकको टार्शनिक दिल्से सम्पन्न कर उम भाव-भिमकामें पहुँचा देता है, जहाँ हठात प्रत्येकके हृदयमें गोपीवृत्तिको पानेकी उत्कट अभिलापा उद्बुद्ध हो जाती है। वजरमके आम्बादन और भागवत-सिद्धान्तको पूर्णतया हृदयंगम करनेके लिये यह माहित्य मदा ही अदितीय रहेगा। अलीकिक प्रेमके इस रहस्यको प्रकटित करनेके लिये में आपकी (गोम्बामीजीकी भूमिका) भूमिकामें उल्लिखित इस वाक्यसे सर्वथा सहमत हूँ कि भ्यों कहें तो कोई अत्युक्ति नहीं होगी कि (इस रहस्यका प्रकाशन ) प्रम्थकारके हृदयमें स्थित होकर स्वयं उन्होंने (राधा-माध्वने) इसको लिखा है। आपने इस साहित्यसे मुझे कृतार्य किया, तदर्थ आपको कोटिशः धन्यवाद। इसके पढ़नेके बाद आत्मसमप्ण-सम्बन्धी एक नवप्रकाशसे मैं प्रकाशित हो गया हूँ।

#### प्रसिद्ध ज्यौतिषाचार्य पं० श्रीसूर्यनारायणजी व्यास, पद्मभूषण भारतीभवन, उज्जैन

×××साहित्यमें राधाको लेकर कई विवाद हैं, उनका जिस योग्यता और उत्तमतासे निराकरण 'राधा-माधव-चिन्तन' में किया गया है, वह वास्तवमें हृदयको स्पर्श करनेवाला है। श्रीभाईजी अनुभवी और ज्ञानी पुरुष हैं, उनकी यह कृति

#### 'श्रीराधा-माधव-चिन्तन'पर सम्माननीय विद्वानोंके विचार १००१

निःसंदेह महत्वपूर्ण है। मैं पढ़ गया हूँ। मुझे बहुत प्रिय स्था है। लेखक और प्रकाशक दोनों ही इस उत्तम रचनाके लिये अभिनन्दनके अधिकारी हैं। मेरी हार्दिक बधाई खीकार करें।

#### सम्मान्य विद्वान् पं० श्रीदेवद्त्तजी शास्त्री, प्रयाग

अध्यायोपान्त मनोयोगपूर्वक पुस्तक पढ़ छेनेके बाद मुझे ऐसा प्रतीत हुआ कि पुस्तक सात प्रकरण राधारानीके पगन् पुरोंकी झनकारके सात स्वर हैं, जिनसे अनवरत राधा-रस झर रहा है। सम्मान्य भाई जीने छोकक ख्याणके लिये अपनी साधना और भावनासे जिस वाङ्मयी सुधाकी सृष्टि की है, उसे पानकर निःसंदेह अमृतत्व प्राप्त किया जा सकता है।

राधा-माधव-चिन्तन खाँड़की रोटी है, निधरसे तोड़ा जाय उघर ही मिठास भरी है। ×××

## राष्ट्रपति-पुरस्कृत डा० श्रीकृष्णदत्तजी भारद्वाज, आचार्य, एम्० ए०, पी-एच्० डी०, नयी दिल्ली

पोदारजीका श्रीराधा-माधव-चिन्तनसम्बन्धी साहित्य उक्त मकरन्दसे ओत-प्रोत मङ्गळ-कलश है। भाषा और भाव दोनोंकी दृष्टियोंसे यह रचना विशुद्ध है। इस सत्साहित्यके सर्जनसे पोद्दारजीने जहाँ हिंदीमें सत्साहित्य ही श्रीवृद्धि की है। वहाँ भाषुक भक्तोंकी भावनाको भी एक अभिनव संबल प्रदान किया है। इस रचनाका विश्वमें विशुल प्रसार हो। × × ×

### डा० आचार्य श्रीहजारीप्रसादजी द्विवेदी, डी० लिट्०, चण्डीगढ़

'श्रीराधा-माघव-चिन्तन' पढ़ गया हूँ। भाईजी श्रीहनुमानप्रसादजी पोद्दारकी सभी रचनाओं में भक्तिकी महिमा प्रकट होती है, पर यह प्रन्थ तो भक्ति और शास्त्रीय चिन्तनका अद्भुत समन्वय है। यह भाईजी-जैसे भक्तकी छेखनीसे ही लिखा जा सकता था। शास्त्रका अध्ययन इसमें बड़ी गहराईसे स्थित है। निरन्तर चिन्तन-मनन और खानुभृतिसे पवित्रकृत हुदयमें ही शास्त्र ऐसा रूप ग्रहण कर सकता है। श्रीराधारानीके दिन्य रूप और भगवान् श्रीकृष्णके चिद्धन-

विश्वह रूपका विवेचन इस प्रकारकी सहज वाणीमें वही कर सकता है, जिसने उन्हें पाया है, सौ सौ क्यों में उनका साक्षात्कार किया है। पदते-पदते ऐसा लगा जैसे मैं ही कुछ पा रहा हूँ। सदा-सर्वदा पात रहनेषास्त्र पर अवतक अज्ञात। नित्य लीला-विहारी भगवान् तो हमारे भीतर ही रम रहे हैं। संसारके प्रपञ्चों में उस्क्रा मनुष्य इस भाव-मनोहर रूपकी उपेक्षा करता रहता है। वह नहीं भूलता हमीं सोये रहते हैं। गुहदेवकी कविता याद आयी—

(ये पारो एसे बसेकिक, तबु बागि नि, की बुम तोर पेयेकिक इतभागिनी ।)

इस पुस्तकको बार-बार पढ़नेकी जरूरत है। बस्तुतः मैं दो दिनोंसे इसीमें उन्हा हूँ। आपने भाईबीकी यह पुस्तक भेजकर मेरे ऊपर बड़ी कृपा की है। किन शब्दोंमें आभार प्रकट करूँ ?

डॉ॰ श्रीरामनिरंजनजी पाण्डेय, पम्॰ प॰ (संस्कृत ), पम्॰ प॰ (हिंदी ), पल्॰पल्॰ बी॰, साहित्यशास्त्री, वेदान्तशास्त्री, पी-पच्॰ डी॰, रीष्ठर पंड हेड हिंदी डिपार्टमेन्ट, उसमानिया यूनिवर्सिटी, हैदराबाद

परम अद्भेय पोद्दारश्चीकी राषा-माधव-काधनाका चिन्तन और भावकीय देखकर में तृत हो गया। पता नहीं मुझे इतनी ज्ञान और आध-सामग्री राषा-माधव और गोगञ्जना-तस्वरर कभी भी दोष बीवनमें सिछ सकती है या नहीं। यह पुस्तक भेजकर आपने मुझपर बड़ा उपकार किवा है। अखरशः मैंने पुस्तकका अनुशीसन अभी नहीं किया, पर प्रत्येक पृष्टपर श्राष्ट्रित हान खोतस्विनी और भाव-कोतस्विनीकी शीतलताका मैंने अवश्य अनुभव कर लिया है। भारतकी वास्तविक जनतापर आपका यह बहुत बड़ा आभार है कि बिखरी हुई पविञ्रताको एकत्रित करके आपने ईसे सर्वमुक्तम बना दिया। मुझे पूरा विश्वास है कि 'राधा-माधव-चिन्तन' अनन्तकोटि स्योंके तेबको भी अतिकानत करके जगत्में लोकहृद्दक अन्धकारको अवश्य दूर करेगा। इस प्रन्थका एक अंग्रेजी संस्करण भी निकालना चाहिये। हो सके तो विश्वकी सब प्रमुख भाषाओं में इसके अनुशादकी स्वयस्था को जानी चाहिये। जिस वैशानक इंगसे इस प्रन्थमें भावकी पश्चिताकी धागका आकलन प्रस्तुत किया गया है, यह सर्वथा स्तुत्व है। विशेषतः सरल-सुबोध भाषामें राधा-माधव-गोपाञ्चना-तत्वका विवेचन इस प्रन्थमें हुआ है और इससे मोहान्धकारमें एवं हुए जगत्का परम मङ्गल होगा।

जिस इन्द्रियातीत परम भावकी झाँकियाँ इस प्रन्थमें संग्रहीत की गयी हैं,

#### 'श्रीराधा-माधव-चिन्तन' पर सम्माननीय विद्वानोंके विचार १००३

उन्हें प्राप्त करके 'श्रीराधा-माधव-चिन्तन' के पाठक प्रेमके विश्वव्यापी भावको धारण करके विश्वके आदर्श नागरिक बन सकेंगे—इसमें कोई छंदेह नहीं। अहं-मुखर स्वका विलोपन ही विश्वशान्तिकी कुज्जी है। पोहारखीके इस ग्रन्थमें पवित्र विश्वशान्तिको अपना प्रकाश विश्वभरपर विकसित करनेमें सहायता मिलेगी। इस ग्रन्थके लेखक और सम्पादक दोनोंके प्रति मैं अपनी भद्धा अर्पित करता हूँ और दोनोंसे इसे स्वीकार करनेकी प्रार्थना है। ×××

#### डॉ॰ श्रीवलदेवप्रसादजी मिश्र, एम्॰ ए॰, एल्-एल्॰ बी॰, डी॰ लिट्॰, राजनाँदगाँव

\*\*\*अभाई हनुमानप्रसद्जी पोहारकी समर्थ लेखनीसे जो प्रत्यरत्न निःस्त हैं, उनसे न फेवल हिंदीका साहित्य-भण्डार समृद्ध हुआ है, किंतु मधुर रसके उपासकों को मनोवाञ्छित प्रसाद बढ़ी स्पृहणीय मात्रामें मिल गया है। विरोषतः 'श्रीराधा-माधव-चिन्तन' तो इस पथके साधकों का अनिवार्य संबल रहना चाहिये। श्रीगेहारजीका विस्तृत अध्ययन, गम्भीर चिन्तन और भावपूर्ण साधन त्रिवेणीकी तरह इस प्रन्थरत्नके पृष्ठों को राधा-माधवके निर्मल उपज्वल रससे सिक्त कर रहा है। पारमार्थिक उपयोगिताकी दृष्टिसे तो यह प्रन्थ परम उपादेय है ही, परंतु जो साहित्यक आनन्दके लिये 'प्रस्त्रगम्भीरपदा सरस्वती के प्रवाहमें प्रवाहन करना चाहते हैं, उन्हें भी यह प्रन्थ अवश्य देखना चाहिये। \*\*\*

#### डॉ॰ श्रीबाब्राम सक्सेना, एम्॰ ए॰, डी॰ फिल्॰, उपाध्यक्ष वैद्यानिक तथा तकनीकी शब्दावली आयोग, प्रयाग

※ मैंने पहले भी श्रीपोद्दारजीके लेख पढ़े हैं और उनके आध्यात्मिक दृष्टिकोणसे प्रभावित हुआ हूँ १ प्रस्तुन सामग्रीके कई अंश मैंने कल बड़ी देरतक ध्यानपूर्वक पढ़े । इन लेखोंमें श्रीपोद्दारजीने अपनी सुबोध और इदयग्राही शैलोमें राधा-कृष्ण-सम्बन्धी जो जानकारी प्रस्तुत की है वह अन्यत्र दुर्लभ है । उनके विचार उदार तथा राष्ट्र-कल्याणकारी हैं। श्रीराधा और श्रीकृष्ण-के सम्बन्धमें जो भ्रान्तियाँ समाजमें फेली हुई हैं, उनका बड़े सुन्दर ढंगसे पोद्दारजीन निराकरण किया है । इधर एक मित्रकी सम्पादित रास-पञ्चाध्यायिको ध्यानपूर्वक पढ़नेका मुझे अवसर मिला था । यह सारा प्रकरण रहस्यात्मक है और खेद है कि अयोग्य लोगोंके द्रायमें पहुँचकर यह अनर्थ कर सकता है । ईश्वर करे पोद्दारजी-द्रारा प्रसारित यह सामग्री सब भक्त जनोंके पास पहुँच सके । × × × ×

## वजसाहित्यके मर्मन्न श्रीमभुद्यालजी मित्तल, मथुरा

श्रीभाईबीकी रसवती केखनीसे निःस्त श्रीराधा-माधवसम्बन्धी

इस साहित्य-सिरतामें अवगाहन कर अतीव आनन्द प्राप्त हुआ । महाभाव और रसराज-स्वरूप श्रीराधा-कृष्णके तत्त्वका जैसा साङ्गोपाङ्ग विवेचन इन रचनाओं में हुआ है, उससे श्रीभाईबोके दीर्घकालीन अध्ययन और गहन चिन्तन-मननका प्रत्यक्ष परिचय मिछता है।

श्रीराघा-कृष्ण-तस्य वास्तवमें त्रजकी वस्तु है। त्रजके महात्माओने अपनी दीर्घ-कालीन साधनाफे फल्ल्स्स्प इसे प्रकट किया था और त्रजके विद्वानोंने ही अपनी प्रकाण्ड विद्वत्तासे इसका प्रसार-प्रचार किया था। किंतु श्रीभाई जीकी इन रचनाओं में इस विपयका जैसा मर्मस्पर्शी कथन हुआ है, उससे व्रजके बड़े-से-बड़े विद्वान्को भी अब नृतन प्रकाश मिलेगा।

इसके साथ ही जो रस अवतक कतिपय विशिष्ट व्यक्तियोंके लिये ही सुरक्षित या, उसे सर्वसाधारणके लिये सुलभ कर श्रीभाईजीने अपूर्व छोक-कल्याणका कार्य किया है। इसके लिये सभी व्रज-प्रेमी श्रीभाईजीके अत्यन्त अनुग्रहीत होंगे।××

#### डॉ॰ श्रीमङ्गलदेवजी शास्त्री, एम्॰ ए॰, पी-एच॰ डी॰, वाराणसी

अध्यातम-मागंके पिथकके लिबे इत साहित्यका निश्चय हो बहा मृ्ल्य है । साथ ही इसकी भारी उपयोगिता इस बातमें है कि मधुर भावकी उपासनाके नाम र समाजमें अनैतिकताकी प्रश्वत्तिको जो समाश्चय चिरकालसे मिलता रहा है, उसके मृलोक्छेदके द्वारा पवित्र नेतिक जीवनको प्रोत्साहन और प्रेरणा भी इस साहित्यसे मिलेगी । प्रत्येक साधना और आराधनाका वास्तविक महत्त्व नैतिक पवित्रतापर आधृत आध्यात्मिक उत्कर्षमें ही हो सकता है ।

इस दृष्टिसे शुद्ध खात्विक मधुरभाषके प्रतिपादक इस साहित्यके प्रकाशनसं आपने जो समाजका हित किया है, उसके लिये मैं हृदयसे आपको वधाई देता हूँ ।≫≫

### 'श्रीराधा-माधव-चिन्तन' पर सम्माननीय विद्वानोंके विचार १००५

# प्रोफेसर श्रीरामकुमारजी वर्मा, एम्० ए०, पी-एच्० डी०, अध्यक्ष हिंदी-विभाग प्रयाग विश्वविद्यालय, भू० पू० हिंदी प्रोफेसर, मास्को (सोवियत संघ) प्रयाग

## स्व० आचार्य श्रीगुलावरायजी एम्० ए०, डी० लिट्०, आगरा

'श्रीराधा-माधव-चिन्तनं के कुछ अंश पढ़े । श्रीपोहारजीकी साहित्य-सेवापर हम सबको गर्व है। इस पुस्तकका धार्मिक मूल्य तो है ही, साहित्यिक मूल्य भी उल्लेखनीय है। इसमें श्रीकृष्णपूजाकी प्राचीनता लेकिक ग्रन्थोंसे भी प्रमाणित की गयी है और बहुत-से अज्ञात कवि प्रकाशमें लाये गये हैं। पुस्तकसे पोहारजीके विस्तृत और गृह अध्ययनका परिचय मिलता है।

## सम्मान्य पं० श्रीजगन्नाथप्रसादजी मिश्र पाचार्य, एम्० ए०, लहरियासराय

भगवान्को जाननं और उनकी उपलब्धि करनेके जो सब उपाय बताये गये हैं, उनमें भक्ति या प्रेमका मार्ग सर्वांपक्षा सहज है। यह प्रेम अति निर्मल एवं पवित्र है। भक्त या प्रेमिक अपने आराध्य देवताके प्रति सर्वान्तःकरणसे भक्तिरूपी अर्ध्य उनके चरणोंमें निवेदित करता है, उनसे अनन्य प्रेम रखता है। इहलेक या परलोकके किसी सुखभोगकी कामना नहीं करता। भगवान्के प्रति ऐकान्तिक अनुराग उसके मन, प्राणोंपर अधिकार किये रहता है। भगवान् ही उसके प्रेम-सर्वस्व होते हैं। इस भक्ति या प्रेमकी शिक्षा देनेके लिये भारतमें समय-समयपर अनेक अवतारी महापुष्ठप अवतीर्ण हुए हैं। उन्होंने अपने जीवनदर्शन एवं आचरणद्वारा यह सिद्ध कर दिया है कि मानव-प्रेमका विकास तभी सम्भव होता है, जब वह देवोन्मुख होता है और तब इस प्रेमरूपी पुष्पका सोरभ समस्त जगत्में विकीर्ण होता है। इस प्रेमके कारण समस्त जगत्में प्राणोंका संचार होता रहता है। आनन्दमय इसका अंश होनेके कारण ही यह समस्त विश्व आनन्दमय है। प्राकृत सुख ब्रह्मानन्दकी ही छाया है।

भक्तिका रसरूपमें प्रचार वैष्णवाचार्योकी अमर कीर्ति है। अग्निपुराणमें कहा गया है—जो सनातन परम ब्रह्म है, उसका सहज आनन्द कभी-

कभी अभिव्यक्त होता है । वैष्णव आचार्योने इस आनन्दको ही रसरूपमें ग्रहण किया है । लीलावतार भगवान् श्रीकृष्ण ही इस भक्तिरसके अक्षय स्रोत हैं । ब्रजमें प्रकट होकर उन्होंने रस-माध्रीकी धारा प्रवाहित की थी। उनकी मुग्लीकी सुमधुर ध्वनिमें ब्रजरसका आखादन था। श्रीराधा उनकी ह्लादिनी र्शाक्त थी । रमणी-कुल-ल्लाम राधाका यह दृढ प्रत्यय था कि मैं श्रीकृष्णकी सर्वस्व हूँ । भावुक भक्त श्रीहनुमानप्रसाद पोद्दारने समय-समयवर मप्रसिद्ध 'कृत्याग' पत्रिकामें श्रीराभा-कृष्णके रस-तत्त्व एवं ळीला-माधरीके सम्बन्धमें जो सब केख लिन्ने हैं तथा व्याख्यान प्रवचन आदि किये हैं। उन्होंका सुन्दर संकल्न 'भीराभा-माधव-चिन्तन' नाम ६ प्रन्थने किया गया है। किंद्र इस प्रन्थको केवल लेखों एवं प्रवचनोंका संप्रहमान ही नहीं समझना चाहिये। यह प्रन्थ भक्तिरस-तस्वकी एक अनुपम निधि है। सम्पूर्ण प्रन्थको विभिन्न प्रकरणों में विभावित करके एक प्रकरणमें एक-एक विषयको छिया गया है और उसका साङ्गोपाञ्च विवेचन सललित रूपमें किया गया है! श्रीराधाः श्रीकृष्ण श्रीराधा-माधवः भावराज्य तथा लीला-रहस्यः प्रेमतस्वः गोपाङना-जैसे विषयोंकी अवतारणा करके लेखकां अत्यन्त विशद एवं सरस रूपमें उनपर प्रकाश डाला . है। विवेचनशैली इतनी भरल, सबोध एवं द्वदयप्राही है कि पाठक रहामृत पान करके तम हो जाते हैं।

इस प्रसङ्गमें यह उल्लेखनीय है कि मनुर उनामनाके नामनर इस ग्रन्थम भोग-सुखकी, काम-वासनाकी पंकिल धारा नहीं बहायी गयी है। यह तो मधुर-रसकी ऐसी मनदाकिनी है, जिसमें अवगाइन करके पाठकोंके मन-प्राण शीतल हो जाते हैं और वे विश्वद्ध आनन्दरसमें विभोर हो जाते हैं। इस ब्रन्थका पारायण करके पाठक जान सकेंगे कि काम और प्रेममें क्या अन्तर है। सांसारिक भोग-सुर्लोमें भागक्त रहकर मनुष्य उस मानसिक शान्तिका अधिकारी कदापि नहीं हो सकता, जो मानसिक शान्ति एवं आनन्द उसे विशुद्ध प्रेम-राज्यमें विचरण करनेमें प्राप्त हो सकता है। भगवर्श्वमका रसास्वादन करने तथा मनको भोगवासनाके कालुष्यसे नक्त करनेके लिये इस प्रनथका श्रद्धापूर्वक पारायण, मननः चिन्तन सबके लिये श्रेयस्कर है। मेरा विश्वास है कि भक्ति एवं रसतस्वके सम्बन्धमें इतनी सामग्रिगोंका एकत्र समावेश अन्यत्र दुर्लभ है। भगवान् श्रीकृष्ण-की लीलाओंका रहस्य तथा मर्मोद्वाटन इस प्रन्थमें जिस सुन्दर ढंगसे किया गया है, उससे समस्त शंकाओंका निवारण तो हो ही जाता है, साथ ही उनकी आध्यात्मिकताकी अमिट छाप मनपर पहे बिना नहीं रहती । भगवान्की यह प्रेम-लीला उनका आत्मरमण है, 'आत्मारामोऽप्यरीरमत्'। गीतात्रेसके अधिकारियोंने इस प्रन्थका प्रकाशन करके भक्तिरसके जिज्ञास पाठकोंका बड़ा उपकार किया है। इस अन्थका बहुत प्रचार काम्य है। 🗙 🗙 🗙

# 'श्रीराधा-माधव-चिन्तन' पर सम्माननीय विद्वानोंके विचार १००७ डॉ॰ मुन्शीरामजी शर्मा पम्॰ प॰, पी-पच॰ डी॰, डी॰ लिट्॰, कानपुर

#### पं॰ श्रीसरखतीप्रसादजी चतुर्वेदी, संस्कृत-विभाग, प्रयाग विश्वविद्यालय

आजकल देशमें लेखक अनेक हैं। धर्मधुरा-वहनके इच्छुक निष्ठावान् भी कम नहीं हैं, पाश्चाच्य दृष्टिकोणसे-प्रभावित होकर भारतीय पारमार्थिकताके रहस्यके जिज्ञासु भी मिलते हैं—किंतु सत्-तत्त्व विशेष दुर्लभ, जो इन सभी गुणोंसे विभूषित होकर अभिप्रेत अर्थको गिरामें परिणत करनेकी अनन्यसामान्य योग्यता रखता हो। आपका शुभ कार्य इस दिशामें स्तुत्य प्रयत्न है।

नहाँतक मेरा वैयक्तिक स्वार्थ है, विश्वास मानिये यह पुस्तक-रत्न मेरे लिये सदैव आस्तिकतापूर्ण स्वाध्यायका अङ्ग रहेगी। ××××

# डॉ॰ श्रीजगन्नाथप्रसादजी एम्॰ ए॰, पी एच्॰ डी॰, अध्यक्ष हिंदो-विभाग, काशी हिंदू-विश्वविद्यालय, वाराणसी

××× श्रीराधा-माधव-चिन्तनरूपी निर्मल गङ्गामें यथेष्ट अवगाहन करने-का सुअवसर मिला। पोहारजीकी वाणीमें मधुर आकर्षण है। उनके अन्तरकी भावापन्नता बाह्य विषय-विवेचनाकी समस्त रूक्षताका हरण करती मिली। इस क्षेत्रका अधिक ज्ञान न होनेपर भी मुझे अपार आनन्द प्राप्त हुआ—इसका मुख्य कारण मुझे यही मालूम पड़ा है कि लेखकमें अद्भुत रचना-शक्ति है।××××

## डा॰ श्रीरामचरणजी महेन्द्र, एम्॰ ए०, पी-एच्॰ डी॰, विद्याभूषण, दर्शनकेसरी, कोटा

## प्रसिद्ध विद्वात् श्रीपरिपूर्णानन्दर्जा वर्मा, कानपुर

### डा० श्रीहरिशंकरजी शर्मा, पी-एच्० डी०, आगरा

#### 'श्रीराधा-माधव-चिन्तन' पर सम्माननीय विद्वानोंके विचार १००९

## **रॉ॰ श्रीभीखन**लालजी आत्रेय, एम्॰ ए॰, पी-एच्॰ डी॰, वाराणसी

हिंदीकी प्रसिद्ध धार्मिक पत्रिका 'कल्याण' के विख्यात सम्पादक भीहनुमानप्रसाद पोद्वारके प्रवचनों तथा लेखोंका संग्रह ही यह ग्रन्थ है। श्रीकृष्णकी नित्य प्रेमास्पदा श्रीराधाके धार्मिक और दार्शनिक महत्त्वका विवेचन इस प्रनथसे हुआ है। विश्वका नित्य आधार वह परम ब्रह्म है और उसी ब्रह्मके दो खरूप राघा और माघव हैं। छोकगीत और गाथाएँ, जो सम्पूर्ण भारतमें कही-सुनी जाती हैं, उनमें और वैष्णव-साहित्यमें राधा और माधवका बहत वर्णन आया है। उन्हीं राधा-माधवके बारेमें लेखकने भाव और भक्तिपूर्ण भाषामें अपने विचार व्यक्त किये हैं तथा राधा-माधवके गहनतम दार्शनिक और धार्मिक महत्त्वकी व्याख्या की है । इस प्रन्थमें एक अध्याय श्रीराधा, गोपी और श्रीकृष्णके महारासपर भी है, जिसमें रासके अर्थ और महत्त्वका स्पृष्टीकरण हुआ है। रास श्रीकृष्णके बाल्यकालका एक ऐसा आकर्षक प्रसङ्ग है, जिसका भीक्रणोपासकोंने एक विशेष और गहन अर्थ लगाया है तथा जिसका चराचर-व्यापी महत्त्व है । ग्रन्थकी भाषा अत्यधिक परिमार्जित है । उसकी छपाई एवं ससजा सुन्दर और नयनाभिराम है। आध्यात्मिक साधकीं के लिये यह ग्रन्थ एक विशेष आकर्षणकी वस्तु है। ऐसे कठिन विषयकी जिस सुन्दर शैलीमें विवेचना की गयी है, इसके लिये लेखक सराहना और धन्यवादका पात्र है।

## वजसाहित्यके अनुभवी लेखक और प्रसिद्ध विद्वान् पं० श्रीजवाहरलालजी चतुर्वेदी, मधुरा

हिंदी-साहित्यमें 'कृष्णस्तु भगवान् स्वयम्'की आह्वादिनी शक्ति प्रेमपुक्षा 'व्रजेश्वरी श्रीराघां पर किसीकी लिखी पुस्तक प्राप्त नहीं थी । हिंदीमें इसका बड़ा अभाव खल्ता था । कहनेको पूर्वापरकी दो पुस्तकें हैं, × × × पर वे कोरी श्रीराघासम्बन्धी इतिहासकी करपनामात्र हैं ।× × उनमें सरस सुगन्ध नहीं है । मान्यवर श्रीहनुमानप्रसादजी पोद्दार सम्पादक कर्त्याण गोरखपुर, जिन्हें हम×××श्रीभाईजी कहकर पुकारते हैं, की अनुपम कृति 'श्रीराधा-माधव-चिन्तन' हिंदी-साहित्यके लिये अनुकरणीय सुन्दर तथा सरस देन हैं । वह एक महान् भक्त-दृदयद्वारा लिखी गयी है तथा सम्पूर्ण अङ्गोंसे भरपूर है । वह गोपाल-भोगके लिये धी-शक्करसे बना वह लड्डू है, जिसमें मेवा-मिश्रीसंयुक्त साहित्यके सभी कथनीय अङ्ग उजले बन रहे हैं । अतः प्रसादरूप जो भी अंश हाथमें आ जाय,

वही भवके नाना रोगोंसे उबारनेवाला पुष्कल साधन, मनको अहर्निश कीर्ति-कुमारी भीराधा तथा यशोदानन्दन कन्हैयाके चिन्तनमें निमग्न कर जीवोंका महान् उपकार करनेवाला महद् प्रनथ है। अतः उसके प्रति कुछ कहना-सुनना सम्भव नहीं। श्रीभाईजीको इस प्रन्थोत्थानके लिये मेरा कोटि-कोटि धन्यवाद है ....। मैं तो प्रन्थकी महानतापर नित्य-नित्य न्यौछावर होता हूँ ....।

#### हिंदी-जगत्के प्रसिद्ध लेखक तथा सर्वप्रिय जननायक सेठ श्रीगोविन्ददासजी, जबलपुर

'श्रीराधा-माधव-चिन्तन' पुस्तक प्रकाशित होते ही मुन्ने मिल गयी थी। मैंने उसका तुरंत ही पठन प्रारम्भ किया, चूँकि अधिकारी भक्त और विद्वान्की लिखी हुई थी, आद्योपान्त पढ़ गया और ऐसा भाव-विभोर हुआ कि तबसे अबतक इसे अनेक बार उलट गया हूँ।

में अपने पंतृक-संस्कारोंसे वैष्णव हूँ और मेरे इष्ट भीराधावर श्रीकृष्ण हैं। अतः अपने इष्टका सरल साहित्यमें मिला यह स्वरूप मुझे सम्मोहित करे, यह स्वामाविक ही है। श्रोराधा और कृष्ण इन दो स्वरूपोंकी झाँकी, जो वास्तवमें एक ही है, 'हरि अनन्त हरि कथा अनन्ता' तथा विम्व-प्रतिविम्बकी माँति इस पुस्तकमें एक अलग अन्टे और अपूर्वरूपमें जिस तरह प्रतिविम्बत और परिलक्षित होती है, वह अन्यत्र दुर्लम है। जान पहता है, किसी साधककी जीवनपर्यन्तकी साधनाका स्वरूप साकार हो उठा है, किसी भक्तका हृदय उमह आया है और किसी जानीका सम्पूर्ण ज्ञान अपनी समस्त गरिमा, आभा और आलोकसे भाषा और साहित्यके परिधानमें इस पुस्तकमें विखर गया है।

श्रद्धेय हनुमानप्रसादजी पोहार एक साधक हैं, भक्त हैं और ज्ञानी भी। उनमें गङ्गा, यमुना और सरस्वती तीनोंका संगम हुआ है। जीवनभर उन्होंने एक भक्त-हृदयसे अपने इष्ट श्रीराधा और श्रीकृष्णकी साधना की है और अपनी इस साधनाम व श्राज भी रत हैं, अपने अन्तिम क्षणतक रहेंगे, यह भी मैं जानता हूँ। ऐसे साधकने अपने मक्त-हृदयमें भक्तिके सिन्धुका जीवनभर जो अवगाहन किया, उसे उन्होंने ज्ञानकी गहराईसे मोतियोंका रूप दे प्रस्तुत पुस्तकमें विलेर दिया है, जिसका प्रत्येक शब्द गङ्गाकी धाराके जल-कणकी भाँति पावन, प्रवाहपूर्ण प्रेरणादायी और प्राणप्रद है। पुस्तक पढ़ते समय पाठक पुस्तक-लेखक और

'श्रीराधा-माधव-चिन्तन' पर सम्माननीय विद्वानोंके विचार १०११ स्वतः अपने पाठकरूपको विस्मृतकर ऐसे भगवत्सम्पर्कमें आ जाता है जैसे कोई आत्म संयमी साघक भक्त और ज्ञानी अपनी इष्ट-आराधनामें तल्लीन हो। अन्थकारकी यही प्रधान विशेषता है और पुस्तकका भी यही श्रेष्ठ गुण।

भाई इनुमानप्रसादबी मेरे अग्रज-तुल्य हैं, मैं सदासे ही उन्हें एक उच्च-कोटिका साधक, भक्त और ज्ञानी मानता आ रहा हूँ। कल्याण और गीताप्रेसकें अन्य प्रकाशनोंमें उनका यह त्रिवेणी-रूप वर्षोंसे प्रकाशमें आता रहा है। भीराधा-माधव-चिन्तन ग्रन्थसे इस प्रवाहमें भक्ति-साहित्यका एक और उज्ज्वल और अपूर्व रक्त उन्होंने साहित्य-जगत्को प्रदान किया, इसके लिये वे निस्संदेह मेरी, और मेरी ही क्या, हिंदी-जगत्की भद्धा और साधुवादकें पात्र हैं और रहेंगे।

#### महामभु चैंतन्यदेवके अनन्यभक्त श्रीशिशिरकुमार घोषके द्वारा प्रवर्तित अ० वा० पत्रिकाका प्रयागी संस्करण 'नार्दर्न इंडिया पत्रिका' में प्रकाशित

श्रीहनुमानप्रसाद पोद्दार विद्वान् व्यक्ति हैं, इन्होंने हिंदुओंके धार्मिक साहित्यका आदर एवं अध्यवसायके साथ अध्ययन किया है और तदुपरान्त अपने दंगके इस महत्त्वपूर्ण प्रन्थकी रचना की है।

श्रीराधा-माधव, जिनकी उपासना सम्पूर्ण भारतवर्षमें प्राचीनतम कालसे होती आयी है, उन्होंके चरणोंमें भीपोहारजीने अपनी श्रद्धांके सुमन चढ़ाये हैं। उन्होंने अति सरल और स्पष्ट भाषामें वैष्णव-सिद्धान्तके रहस्योंकी अनेक झाँकियाँ हमारे सामने प्रस्तुत की हैं। यह प्रन्थ भारतके एक विशिष्ट और श्रद्धाल विद्धान्की कृति है। और जो सुजन सुन्दर आध्यात्मिक जीवन की प्राप्तिके लिये प्रयत्नशील हैं, उन्हें इस प्रन्थका पठन-मनन करना चाहिये। वैष्णव-साधनाके आध्यात्मिक तत्त्वकी अतुल धरोहर तवतक अक्षुण्ण रहेगी, जवतक राधा-माधवकी उपासना और उनके रहस्यका चिन्तन होता रहेगा। वैष्णव-साधनाके तत्त्व केवल सैद्धान्तिक चर्चांके विषय नहीं हैं, अपितु वे आचरणमें उतारनेकी वस्तु हैं और तदनसार जीवन बनानेके लिये प्रभु और गुरु-कृपा अपेक्षित है।

विद्वान् लेखकने अपनी बात इस रीतिसे कही है कि हर एक ब्यक्ति समझ सके। कोई भी बात केखककी दृष्टिसे छिप नहीं पायी है और इस असाधारण कृतिकी रचनाके लिये लेखक धन्यवादके योग्य हैं। हमारे प्रभु और उनकी शक्ति चिरन्तन है। ×××

## आचार्य श्रीयतीन्द्र रामानुजदास महोदयके द्वारा सम्पादित वँगला 'उज्जीवन' पत्रिकामें प्रकाशित

××प्रनथका विषय है राधाकृष्ण-तत्त्व । तत्त्वानुभूति साधन तथा ध्यानकी अपेक्षा रखती है। चिन्तन एवं मननकी गम्भीरता ही ध्यान है। इस ध्यानकी सहायतासे ही राधा-कृष्णके तत्त्वकी उपलब्धि हो सकती है। ग्रन्थके नामकरणमें ग्रन्थकारके सार्थक प्रयासकी यथार्थ अभिव्यक्ति हुई है। रसतत्त्व प्राकृत और अप्राकृत दो प्रकारका हो सकता है। अप्राकृत रसकी नित्यता और सार्वजनीनता स्वयं सिद्ध है। राधा-कृष्णतत्त्व यह अप्राकृत रसतत्त्व है। श्रीगु स्कृपा एवं साधनकी सहायतासे जिस परिमाणमें चित्तवृत्ति निर्मल होती है, उसी परिमाणमें इस तत्त्वकी अनुभूति हुआ करती है। अनुभूतिके चरम उत्कर्षसे ही रसतत्वमें सिद्धि पाप्त होती है। इस ग्रन्थमें किया हुआ राधाकृष्णतत्त्व तथा रसतत्त्वका अपूर्व विचार-विश्ठेषण रसिकजनोंके लिये अपरिमेय भोग्य है। आस्वादनमें राधा-कृष्णतत्त्व नित्य न्तन और 'स्वादु-स्वादु पदे-पदे है । साधन-सम्पत्तिकी गम्भीर अनुभूतिके साथ अनन्यसाधारण पाण्डित्यका संयोग होनेपर ही इस प्रकारके प्रन्थकी रचना हो सकती है-इस क्षेत्रमें वही हुआ है। ग्रन्थके विशेषत्व और ग्रन्थकारके कृतित्वकी भाषाके माध्यमसे प्रकट करना सम्भव नहीं है। जो अनुभवगम्य है, उसे बोलकर समझाया नहीं जा सकता । इसीलिये ग्रन्थकी विस्मृत आलीचना न करके इम राषाकृष्ण-प्रेम-पिरास भक्तोंको इस ग्रन्थका पठन-अध्ययन करनेके लिये सादर आह्नान करते हैं। इससे वे वृत्र और कतार्थ होंगे-यह कहना अत्युक्ति न होगा। इम चाहते हैं-इस प्रनथका बँगला-संस्करण शीघ्र प्रकाशित हो। अन्यथा, हिंदीसे भनभिश बँगला पाठक-पाठिका ब्रन्थके अपूर्व रस-माधुर्यके आखादनसे बञ्चित रहेंगे, जो वाञ्छनीय नहीं है।

## प्रसिद्ध पारमार्थिक बँगला मासिकपत्रिका 'सुदर्शन'में प्रकाशित

यह ग्रन्थ एक रसग्रन्थ है। श्रीराधा-गोविन्दकी खी**खा म**धुर रसका एक मधुरतम विषय है। फिर यह केवल रसग्रन्थ ही नहीं है, इसमें तत्वका विश्लेषण करते हुए रसका परिवेशन किया गया है। ग्रन्थ सात प्रकरणोंमें विभक्त है।

#### 'श्रीराधा-माधव-चिन्तन'पर सम्माननीय विद्वानोंके विचार १०१३

प्रथम प्रकरणमें श्रीराधा-रानीके खरूप, श्रीराधा-प्रेमका रहस्य और राधा-प्रेमकी महिमाका समुचित रीतिसे विवेचन किया गया है। द्वितीय प्रकरण 'श्रीकृष्ण' शीर्षक है। इसमें श्रीकृष्णके दिव्य खरूप, उनकी पूर्ण भगवत्ता, दिव्य सिंबदा-नन्दमय विग्रह, उनके दिव्य चरित्रकी उज्ज्वलता और महिमा प्रभृति विषयौंपर आलोचना की गयी है। ततीय प्रकरणमें श्रीराधा-माधवक युगल तत्त्व, दोनोंके पवित्रतम सम्बन्ध, युगल उपासना एवं युगल सेवाका निरूपण किया गया है। चतुर्थ प्रकरण भावराज्य और लीला-रहस्यः शीर्षक है । इसमें ग्रन्थकारने भगवदवतार-रहस्य, माखन-चोरी, चीरहरण, श्रीरास आदि निगृढ लीलाओंके रइस्यको सुबोध्य-भावसे समझानेकी चेष्टा की है। भक्त-पराधीन भगवान् भक्तके प्रति अपनेको किस प्रकार सम्पूर्णरूपसे विखय कर देते हैं, इन सब लीलाओं के नाध्यमसे भक्त प्रनथकारने उसीका विश्लेषण किया है। पञ्चम प्रकरण 'प्रेमतत्त्व' शिर्षक है। रति, प्रेम, स्नेह, मान, प्रणय, राग, अनुराग, भाव और महाभ।व-इन भावोंपर इसमें विचार किया गया है । पष्ट प्रकरण है 'गोपाइनाः विषयक । इसमें उनके कृष्णप्रेम तथा स्वकीया और परकीया भावपर विचार करते हुए उनकी उज्ज्वल पवित्रताका प्रतिपादन किया गया है। सप्तम प्रकरण 'प्रकीर्ण' अध्याय है । उपर्युक्त प्रसङ्घोंसे संश्लिष्ट अतिरिक्त विषयोपर इसमें विचार किया गया है । नौ सुन्दर रंगीन चित्रोंसे ग्रन्थको सुशोभित करके इसकी सुन्दरता और उपादेयताको समृद्ध कर दिया गया है।

भक्तवर प्रवीण प्रन्थकार माननीय श्रीहनुमानप्रसाद पोद्दार महाशय एक निष्ठावान् साधकाग्रेसर पुरुष हैं ! वे बहुप्रचलित धार्मिक मासिक पत्र 'कल्याण' के सुयोग्य दीर्घस्थायी सम्पादक हैं । उन्होंने अपने सुदीर्घ ३५ वर्षोमें उपर्युक्त प्रसङ्गोपर 'कल्याण' में जो लेख लिखे हैं और विभिन्न सस्सङ्गोमें जो भाषणादि तथा समय-समयपर मौस्विक उपदेश दिये हैं, उन्होंके समावेशसे यह प्रन्थ समृद्ध है । तत्त्विपपासु, रसपिपासु और श्रीराधाङ्गुष्ण-युगलके उपासकोंके लिये यह प्रन्थ विशेष उपादेय होगा, यह हमारी हद धारणा है । इस महामूल्य ग्रन्थका हम बहुत प्रचार चाहते हैं ।

## श्रीराधा-श्रीकृष्णका नित्यरूप

( राग जंगला---ताल कहरवा )

श्रीराधा श्रीकृष्ण नित्य ही परम तत्त्व हैं एक अनूप। सच्चिदानन्द प्रेमघन-विद्रह उज्ज्वलतम हुए दो रूप सदा लीला-रस करते आस्वादन। काल लीलारत रहते आनँदघन॥ अनादि-अनन्त गोपिका कायब्यूहरूपा राधाकी ğ अनन्त लीला-रस-आस्वादन करते इयामा-इयाम॥ राधिका, गोपी-जन-तीनोंका लीलामें करता लीला-रस-सम्भोग॥ तत्त्व ही, तीन रूप बन, तत्त्व श्रीकृष्ण नित्य हैं अनुपम सत्-चित्-आनँद्घन। सत् संधिनि, चित् चिति, आह्वादिनि है आनन्दशक्ति रसघन॥ ह्लादिनि स्वयं 'राधिका', संधिनि बनी नित्य 'श्रीवृन्दावन'। 'योगमाया', चिति करती रसलीलाका आयोजन॥ स्वयं बनी है व्रजमें गोपरमणियाँ अति अभिराम। क्षेत्र-पात्र बन, यों लीलारत लीला-रसके इयामा-इयाम ॥ प्रतिमा, कामगन्धसे प्रेमकी मक, प्रियतमके सुख-कारण, करतीं सदा प्रेम-रस-दान॥ लोक-लाज, कुल-कान, निगम-आगम, धन, जाति, पाँति, यश, गेह । भुक्ति-मुक्ति सव परित्याग कर करतीं प्रियसे सहज सनेह॥ इन्द्रिय-सुखकी मलिन कामना है अति निन्दित कलुपित काम। વૂર્ળ ે ऊँचे साधक भी नहीं मोक्षकाम-कामी काम सदा तमरूप, अन्धतम नरकोंका कारण प्रेम सुनिर्मल हरि-रस-पूरित परम ज्योतिमय शुभ्र दिनेश॥ जिसको नहीं मुक्तिकी इच्छा, जिसे नहीं बन्धनका भान। केवल कृष्ण-सुखेच्छा हित जिसके सब धर्म-कर्म, मति-बान॥ गोपी-जन-मनमें लहराता प्रेम-सुधा-सागर। रहते उसमें नित मग्न रसिकमणि नदनागर॥ ( राग भैरवी--ताल कहरवा )

साधना है इसकी-इन्द्रिय-भोगोंका मनसे त्याग। हरिकी प्रीति बढ़ानेवाले सत्कर्मोंमें अति अनुराग॥ कठिन काम-वासना-पापका करके पूरी तरह विनाश। दम्भ-दर्प, अभिमान-लोभ-मद, क्रोध-मानका करके परचर्चाका परित्याग कर, विषयोंका तज सब अभिलाष। मधुमय चिन्तन नाम-रूपका, मनमें प्रभुपर दृढ़ विद्वास॥ हरि-गुण-श्रवण, मनन लीलाका, लीला-रसमें रति निष्काम। प्रियतम-भाव सदा मोहनमें, प्रेम-कामना शुचि, अभिराम॥ सर्व-समर्पण करके हरिका, भोग-मोक्षका करके त्याग। हरिके सुखमें ही सुख सारा, हरिचरणोंमें ही अनुराग॥ भोग-मोक्ष-रुचि-रहित परम जो अन्तरङ्ग हरिप्रेमी संत। उनका विमल सङ्ग, उनको हो रुचिमें निज रुचिका कर अन्त ॥ साधक करते फिर छीछा-चिन्तन। पावन प्रेमणंथके इयामा-इयाम-कृपासे फिर वे कर पाते छोळा-दर्शन ॥ गोपीभाव समझकर फिर वे होते हैं श्रुचि साधनसिद्ध। प्राप्तकर पाते गोपीरूप विशुद्ध ॥ सिद्धि रस-साधनमें तब लीलामें नित्य सम्मिलित हो बन जाते प्रेमस्वरूप। परम सिद्धि यह प्रेम-पंथकी, यही प्रेमका निर्मेख रूप॥

कर्म, योगपथ, श्वान-मार्गके सिद्ध नहीं आते इस ठौर। वे अपने ठुचि विहित मार्गसे जाते सदा साध्यकी ओर॥ राधा-कृष्ण-विहार ललितका यह रहस्यमय दिव्य विधान। दास्य-सख्य-वात्सल्यभावमें भी इसका नहिं होता भान॥ वजरमणीके ठुद्ध भावका ही केवल इसमें अधिकार। वहीं फलता-फलता, इस उज्ज्वल रसका होता विस्तार॥

×

## प्रार्थना

माधव ! नित मोहि दीजिये निज चरनिको ध्यान ।
सकल ताप-हर मधुर अति आत्यन्तिक सुख-खान ।।
सब तजि सुचि रुचि सौ सदा भजन करौं बसु-जाम ।
रहीं निरन्तर मौन गहि जपौं मधुरतम नाम ।।
मन-इन्द्रिय अनुभव करैं नित्य तिहारौ स्पर्श ।
मिटैं जगत के मान-मद-ममता-हर्ष-अमर्ष ।।
रति-मति-गति सब एक तुम बनौ अनन्त अनन्य ।
तुम में भावभरे हृदय जुरि हो जीवन धन्य ।।

#### लाल बहादुर शास्त्री राष्ट्रीय प्रशासन अनादमी, पुस्तकालय Lal Bahadur Shastri National Academy of Administration Library

#### मसूरी MUSSOORIE

| अवाष्ति | सं० |
|---------|-----|
| Acc. No | 0   |

कृपया इस पुस्तक को निम्न लिखित दिनांक या उससे पहले वापस कर दें।

Please return this book on or before the date last stamped below

| दिनांक<br>Date | उधारकर्ता<br>की संख्या<br>Borrower's<br>No. | दिनांक<br>Date | उधारकर्ता<br>की सख्या<br>Borrower's<br>No. |
|----------------|---------------------------------------------|----------------|--------------------------------------------|
| A              |                                             |                |                                            |
|                |                                             |                |                                            |
| ,              |                                             |                |                                            |
|                |                                             |                |                                            |
|                |                                             |                |                                            |
|                |                                             |                |                                            |
| <del>-</del>   |                                             |                | ,                                          |
|                | AP                                          | -              |                                            |
|                |                                             |                | !<br>· · <del>~~~~ ~~~~</del>              |

# 294.52141 BRARY LAL BAHADUR SHASTRI

#### National Academy of Administration MUSSOORIE Chou

# Accession No.

- Books are issued for 15 days only but may have to be recalled earlier if urgen-
- 2. An over-due charge of 25 Paise per day per volume will be charged.
- 3. Books may be renewed on request, at the discretion of the Librarian.
- 4. Periodicals, Rare and Reference books may not be issued and may be consulted only in the Library.
- 5. Books lost, defaced or injured in any way shall have to be replaced or its double price shall be paid by the borrower.

Help to keep this book fresh, clean & moving